

# Bodleian Libraries

This book is part of the collection held by the Bodleian Libraries and scanned by Google, Inc. for the Google Books Library Project.

For more information see:

http://www.bodleian.ox.ac.uk/dbooks



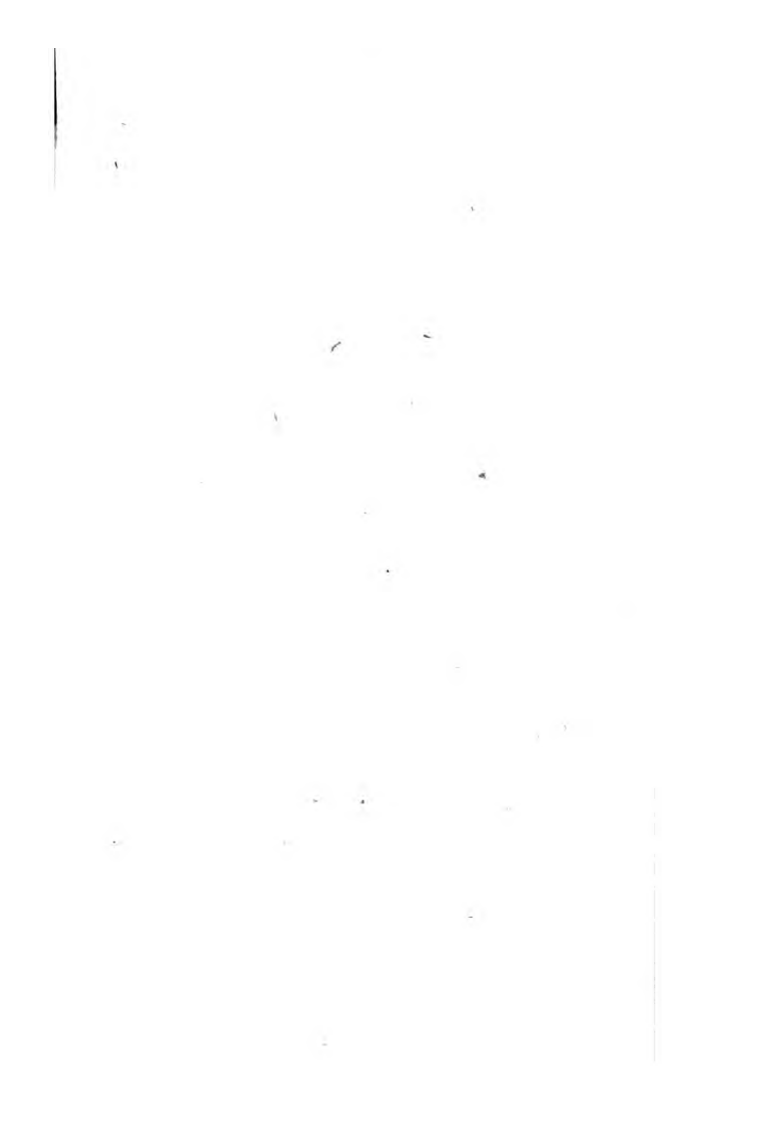
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 2.0 UK: England & Wales (CC BY-NC-SA 2.0) licence. •

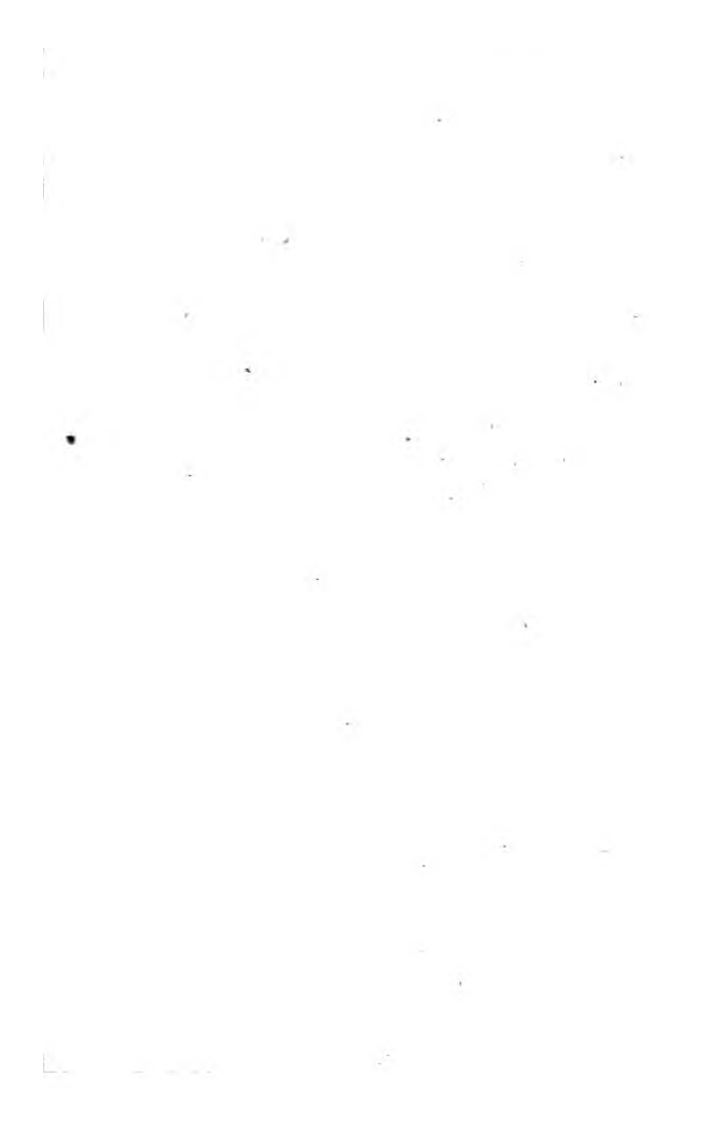
F. F. T. .. 2.

D. ... 2. ... Draw.

UNS 158 a. 22







# HISTOIRE DE DE L'ESPRIT HUMAIN OU MEMOIRES SECRETS ET UNIVERSELS DE LA REPUBLIQUE DES LETTRES PAR M. JEAN BAPT. DE BOYER MARQUIS D'ARGENS, CHAMBELAN DE S. MAJ. LE ROI DE PRUSSE, DIRECTEUR DE LA CLASSE DE BELLES LETTRES

DANS L'ACADEMIE ROYALE DES SCIENCES DE BERLIN.



TOME III.

# A BERLIN, CHEZ HAUDE ET SPENER

1765.

ST UNITON ST UNITON 22 Res

# MÉMOIRES SECRETS

ET UNIVERSELS

D.E LA

REPUBLIQUE

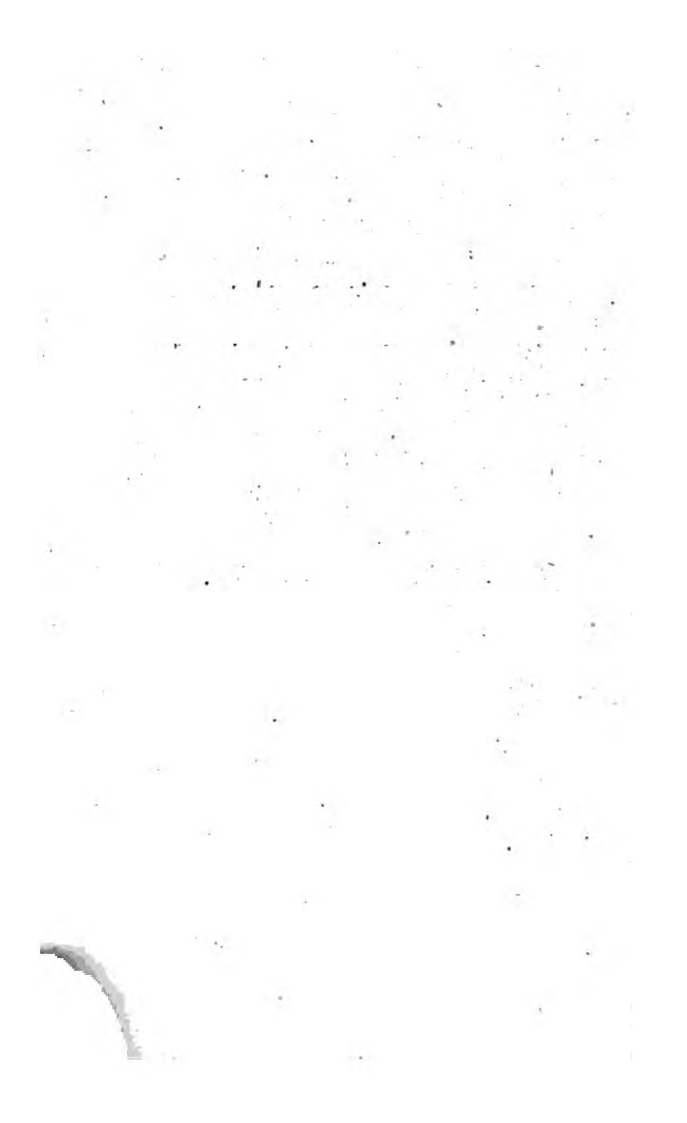
DES

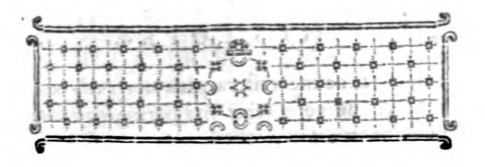
A

LETTRES.

TOM. IIL

.





# LETTRE SEPTIEME.

# §. I.

Examen des principales opinions des anciens Philosophes sur les Principes généraux de la Physique, & les sentimens qu'ils ont eus sur bien des choses, dont on attribue trop legérement la découverte & l'invention aux Physiciens modernes.

# MONSIEUR,

Pour fuivre exactement le plan que je me fuis preferit dans les deux derniéres Lettres que j'ai eu l'honneur de vous écrire, je dois examiner & parcourir dans celle - ci les fentimens des anciens Philosophes fur les principales Questions de la Physique, & comparer les anciennes opinions avec les nouvelles. Je trouverai ainsi le moyen de vous parler de l'étendue des connoissances des Physiciens; qui se distinguérent autrefois dans la Gréce, & de ceux qui ont fleuri dans ces derniers A 2 tems. Il ne me reftera plus après cela pour achever de vous tenir ma parole, qu'à faire quelque réflexions particulières fur les fentimens moraux des Philosophes modernes, & fur ce qu'ils ont pensé de l'effence de Dieu & de celle de l'Ame, ayant déja rapporté les opi nions des Anciens sur ces différens Articles.

Je commence donc par établir un sentiment, qui peut être vous surprendra d'abord; mais qui dans la suite vous paroîtra très-vraisemblable. C'est que les Physiciens modernes connoissent bien peu de choses, qui n'ayent été sues, ou du moins apperçues par quelques uns des anciens Philosophes. Ces connoissances furent oubliées dans la fuite, ou tout - à - fait négligées ; & lorsque l'étude de la Philosophie revint en usage, & qu'après plus de cinq ou fix cens ans d'ignorance on commença à établir la Doctrine d'Aristore dans les Ecôles, on s'y attacha fi fort, qu'on négligea absolument tous les Ecrits des autres Philosophes.

Le Bon-Sens après avoir été enféveli pendant plus de trois Siècles par le mauvais goût, l'amour de la difpute, & l'envie de briller par des Thèfes auffi fubtiles qu'inutiles, commença à reparoître. On ofa foutenir qu'Ariftote n'étoit point infaillible: que Scot

Scot & St. Thomas avoient fouvent très-mal expliqué les sentimens de ce Philosophe; & qu'ils en avoient eu eux mêmes de très-faux. On étudia la Nature dans elle-même: оп parcourut également les Ouvrages de tous les Auteurs anciens; & l'on trouva que plufieurs d'eux avoient pensé, dans bien des occafins, beaucoup plus sensément qu'Aristote & fes adhérans. Plusieurs Savans firent un nouveau Corps de Philosophie: ils proposérent des Systèmes qui furent parfaitement reçus du Public: on les regarda comme inconnus jusqu'alors, quoique presque toutes les différentes parties en eussent été connues par les Grecs & par les Romains, & que les Philosophes modernes n'eussent fait que les joindre enfemble, & composer une Hypothèle nouvelle des suppositions très anciennes.

Il faut cependant rendre aux Phyficiens des derniers Siècles la gloire qu'ils méritent. Non-feulement ils fe font fervis utilement des découvertes des Anciens; mais ils en ont fait auffi quelques unes de très utiles, & ils ont beaucoup perfectionné la Phyfique expérimentale. Mais pour ce qui regarde celle qui n'eft fondée que fur le raifonnement, on n'eft guère plus avancé aujourd'hui, qu'on l'étoir il y a deux mille cinq cens ans. Je A 3 vais, en vous faisant parcourir les principales opinions, tàcher de vous démontrer cette vérité.

# §. II.

#### PHERECYDE.

Phérécide, le plus ancien des Philosophes Grecs dont le nom foit venu à la Postérité ne nous a laissé aucun Ouvrage <sup>1</sup> qui puisse nous faire juger de l'étendue de ses connoisfances. Il devoit cependant être fort versé dans la connoissance des Soufres, des Minéraux, &c. car Cicéron <sup>2</sup> nous apprend "que "ce Philosophe ayant considéré de l'eau qu'on "venoit de tirer d'un Puits, prédit qu'il arri-"veroit bien-tôt un tremblement de terre." Pour annoncer un pareil événement, il devoit

<sup>1</sup> Il avoit cependant écrit sur la physique, & même fur la metaphysique, τοῦτον Φησι Θιόπομπος πεῶτον πεξὶ Φύσεως, και Θεῶν ἐλλησι γξάψαι. Eum Theopompus afferit, primum omnium de natura, & de Diis scripfisse. Diog. Laert. Lib. I. pag. 101. Phérécide avoit été disciple de Pittacus, un des sept sages de la Grece. Ainsi quand on dit qu'il est le plus ancien philosophe de la Grece, cela signifie simplement, le premier des philosophes qui ont écrit.

<sup>2</sup> Pherecydes quidem Pythagoræ Magister, potius divinus habebitur quam Physicus : qui cum vidisset hauvolt avoir apperçu des Sels acides, detachés par l'embralement foûterrain, qui s'étoient fondus ensemble & avoient communiqué à l'eau du Puits une couleur particulière qui étoit connue de Phérecide, & qui lui avoit fait croire que la croute extérieure de la terre étoit menacée de quelque dérangement. Cela étant, il falloit que ce Philosophe eût la mème fcience que les Chimistes d'aujourd'hui qui s'apperçoivent par la présence de certains Sels que les corps vont se décomposer, & se pénétrer de qualités toutes différentes des premières.

### III.

#### THALES.

Thalès <sup>3</sup> Discipline de Phérécide, pensoit que l'Eau étoit le Principe de toutes choses. Il

ftam squam de juge puteo, terre motus dixit instare Cic. de Div. Lib. 1.

3 Il eft certain que Thales entendit Phérécide, quoi que Diogene Laerte prétende qu'il n'eut d'autres maitres que les Prêtres Egyptiens. Ουδίις τε αυτον καθηγησατο πλήν στ' els Αίγυπτον τοις isgeuoi συνδιετειψεν. Nullo præceptore usus est nisi quod Aegyptils facerdotibus, co profectus familiariter adhæsst. Diog. Laert. Lib. L. Il se figuroit que, par sa nature homogène, elle trouvoit le moyen de prendre toutes fortes de figures, & de se transmuer en tous les différens corps. Avec de l'eau 4 Thalès croyoit que la Nature formoit des Arbres, des Métaux, des Hommes, des Animaux, des Pierres, des Montagnes. Cela est absurde: j'en conviens. Car quoiquil soit évidemment vrai que l'eau ferve à l'accroiffement & à la multiplication d'un nombre de corps; & que les Plantes, les Animaux lui soient redevables d'une partie de leur augmentation, & les Diamans, les Métaux, les Perles, les Minéraux, &c. de leur premiére effence, elle n'est cependant, comme l'a fort bien dit un favant 5 Auteur moderne "qu'un véhicule "propre à charrier les parties de différent "genre lesquelles se trouvant en suffisante "quantité & en certaine disposition, forment "des assemblages ou durs, ou friables ou "opaques, ou transparens. Mais feule, elle "n'est capable que de fluidité & de congelation "å

4 Λ'εχην δε των πώντων ύδως υπεςήσατο, ηςς τον ποςμον έμψυχον. ηςς δαιμόνων πλήεη. Principium omnium aquam effe dixit & animatum mundum ac

8

0

"& ce qui mérite d'être observé, c'est qu'elle "ne peut offrir des corps réels & durables, "à moins qu'on ne suppose qu'elle est impré-"gnée ou de Sels, ou de Souffres, dont elle "tenoit les molecules écartés, les uns des "autres; & que lorsque ces molecules se rap-"prochent, soit par l'évaporation de l'eau, "soit de quelque autre maniére, alors se for-"ment des corps véritablement dignes de ce "nom, Mais l'Eau n'en a point l'honneur, "si ce n'est que son mouvement naturel & in-"térieur contribue à l'arrangement de leurs "parties intégrantes; arrangement pourtant "qui ne se feroit qu'avec beaucoup de lenteur "si d'autres causes ne s'y joignoient."

On ne souroit mieux démontrer la fausset du Système de Thales que le fait l'Ecrivain que je viens de citer. Je ne me serois point arrêté sur l'opinion de ce Philosophe Grec, fi plusieurs Modernes n'avoient tâché de la renouveller, & de lui donner quelque réputation. Jean Baptiste Van-Helmont assure qu'il

demonibus plenum. Diog. Laert. Lib. I. Segn. XXVII.

s Histoire Critique de la Philos. Tom. II. p.g. 17. à Amster. chez Fr. Changuion.

A 5

à. 11

qu'il avoit un Alkaest, ou un Dissolvant Général, avec lequel il décomposoit les corps les plus durs & les plus compactes, & les réduisoit en liqueur. Vous demanderez peut-être, Monsieur, si jamais ce Chimiste a communiqué à quelqu'un le secret de ce fameux Dissolvant; je vous répondrai qu'il auroit été bien embarassé de le faire, parcequ'il n'avoit existé que dans son imagination. Cet Alkaest n'avoit pas plus de réalité que la Poudre de projection, si vantée par les Artistes.

Thalès fut affez bon Géometre <sup>6</sup>, & affez bon Aftronome. Il composa un Ouvrage fur les Equinoxes & sur les révolutions des Aftres, mais ce n'est point ici le lieu de vous parler de cela; je me réferve d'en faire mention lorsque je ferai voir la supériorité des Aftronomes modernes sur les anciens. Il ne s'agit maintenant des Philosophes qu'en ce qui regarde les Principes généraux & la Physique expérimentale.

§. IV.

<sup>6</sup> Thales Milefius . . . fuit , . . . Geometriæ penes Graïos primus . . . repertor; & naturæ rerum certiffinus explorator, & Aftrorum peritiffimus contemplator. Ap. Flor. 4.

# DE L'ESPRIT HUMAIN." II

# §. IV.

#### ANAXIMANDRE.

Anaximandre fut Disciple de Thalès, & s'il n'en adopta que certaines opinions, il en foutint plusieurs qui avoient été inconnues à son Maître : il prétendit que tout 7 venoit de l'Infini & rentroit dans l'Infini; c'elt-là du galimatias d'autant plus pompeux, que ce Philosophe donnoit des explications de son Système aussi obscures que le Système même. Il fut cependant le premier qui ofa dreffer une Table Géographique. C'est lui qu'on peut & qu'on doit regarder comme le<sup>8</sup> Pere des Géographes. Depuis l'invention des Tables dont le Public lui fut redevable, on les rectifia beaucoup, & on les porta presque jusqu'à la perfection où l'on voit aujourd'hui les Cartes particulières de certains Païs. On attribue encore à Anaximandre l'établiffement des Cadrans Solaires. Voilà, Monsieur, deux choses bien utiles, dont on lui est redevable.

§. V.

7 Is ( Anaximander ) enim infinitatem naturæ dixit elle, e qua omnia gignerentur. Cic. in Quaft. Acad.

8 Kai yns ray badarons Rieinergen Reates iver Un. ala zai souigar zareszivers. Primus terre ma-

### HISTOIRE

12

# 6. V.

#### ANAXIMENES.

Anaximène, Elève & Sectateur d'Anaximandre, imita la liberté & l'esprit d'indépendance de son Maître. Il crut, ainsi que lui, que l'Infini <sup>9</sup> étoit le Principe qui produisoit & absorboit, tour à tour, tous les Etres. Selon lui, "toute la Nature <sup>10</sup> étoit corpo-"relle, c'est-à-dire, inanimée, brute, sans au-"cune force, mais le mouvement qui lui étoit "communiqué l'avoit élevée, pour ainsi dire, "à la Divinité; cette Divinité pourtant n'é-"toit point une suite de la nature des corps, "mais seulement de la totalité des corps ar-"rangés dans le meilleur ordre où ils peu-"vent être."

Ce Système étoit le germe de celui de SPINOSA, & de tous ceux qu'ont inventés les Athées, qui n'ont reconnu d'autre Divinité que la Matiére infinie dans ses trois dimensions

å

risque sircuitus descripfit, & Sphæram insuper construxit. Diog. Laert. Lib. II. Segm. 2.

9 Il ajouta l'air à l'infini, ou, pour parler plus clairement, il crut que tout étoit produit par un air infini ouros agant asga sint, roy ro ansigor Hic initium dixit aëra de infinitum. Diog. Laert. Lib. II. Segm. 2. & contenant en elle tous les autres Etres. Je ne m'arreterai pas à vous faire sentir le ridicule de cette opinion; je vous ai déja assez parlé des monstruosités qui découlent de toutes les Hypothèses, qui ont quelque ressemblance avec celle de Spinosa.

Anaximène avoit un fentiment auffi abfurde, fur le Soleil que fur les premiers Principes des chofes. Il croyoit que cet Aftre ne tournoit point jufqu'au-deffous de la Terre, ainfi que le fuppofoient prefque tous les Philofophes fes contemporains; mais il penfoit qu'il fe cachoit, lorsqu'il fe couchoit, derriére une Montagne qui en déroboir la lumiére. Selon lui <sup>11</sup>, la Terre étoit un fimple Plan, une espèce de Table, autour de laquelle le Soleil tournoit comme un chapeau fur la tête d'une perfonne.

Ces opinions n'ont guère fait honneur à Anaximène dans la fuite des tems; & il mériteroit d'être beaucoup moîns confidéré que fes

Hiftoire Critique de la Philosoph. Tom, II. pag. 25.

"Anaximenes .... non "... fubter Terram dieit Sidera commoveri, fed perinde ac circum caput noftrum vertirur pileus, circa Terram verti. Origen. Philosoph. cap. VII. fes premiers Maître, fi Pline <sup>12</sup> ne lui attribuoit l'invention des Cadrans Solaires, & ne le faifoit auteur d'une découverte que plufieurs autres Auteurs ont attribuée à Anaximandre, ainfi que j'ai eu l'honneur de vous le dire. Quoi qu'il en foit, il est aisé de juger que, fi ce Philosophe ne fut point l'inventeur des Cadrans Solaires, il dut du moins perfetionner les premières expériences de son Maître, puisque les Ecrivains ont partagé entre eux deux la gloire de cette invention.

# §. VI.

#### ANAXAGORE.

Anaximène fut le Maître d'Anaxagore. Ce dernier Philosophe s'éleva infiniment au defsus

13 Plin. Hift. Lib. 11, pag. 169.

<sup>33</sup> Anaxagoras qui accepit ab Anaximene disciplinam, primus omnium rerum descriptionem, & modum men. tis infinita vi ac ratione designari & confici voluit. Gic. de Nat. Deorum. Lib. I.

<sup>4</sup> Ceci merite une explication. Anaxagore admettoit, ainfi que tous les Philosophes payens, l'eternité de la matiere. Il sourenoit simplement qu'elle avoit été de tout tems dans le desordre; jusques au moment que l'esprit ou l'intelligence lui donne l'ordre & la forme. Il admettoit non seulement l'eternité, mais encore l'immensité de la matiere. Ainsi son systeme ressemblois

14

fus de ceux qui l'avoient précédé. <sup>13</sup> Il reconnut combien il étoit abfurde de fuppofer que la Matiére fe fût donnée à elle - même le mouvement. Il condamna le fentiment <sup>14</sup> de cenx, qui n'admettoient qu'une Substance auffi vile, & qui croioient que le hafard étoit la feule cause de l'arrangement & de l'ordre qu'on voyoit dans l'Univers.

C'est dommage qu'un homme qui pensoit aussi sense qu'un homme qui pensoit aussi sense qu'il devoit qu'Anaxagore, ait voulu se mêler de faire le Charlatan, & qu'il ait annoncé qu'il devoit tomber une grande Pierre du Soleil sur la Terre. Ce qu'il y a de plus honteux pour la Philosophie & pour les Philosophes, c'est que de favans Ecrivains ont eu la bonté de transmettre à la Postérité la chûte de

besucoup è celui de l'ame du monde: l'esprit, ou l'intelligence étoit cette ame; car la matiere aiant les attribut de l'eternité & de l'immensité, étoit indépendante pour la durée & pour les trois dimensions (la longueur, la largeur, la profondeur) de l'esprit, qui ne l'avoit ni créée ni vivisiée mais seulement arrangée. Ecoutons Ciceron. Anaxagoras, inquit, materiam infinitam, sed eas particulas similes inter se minutas eas primum confusas, postea in ordinem adductas mente divina. Cicer. Quæst. Acad, Lib. II. Ce Sisteme étoit precisement celui du debrouillemene du Cahos, comme nous le voions expliqué au commencement des metamorphoses d'Ovide. de cette Pierre, Pline<sup>15</sup> affûre fort férieusement qu'il l'avoit vue, & qu'on disoit de son tems que c'étoit la même, dont Anaxagore avoit prédit la chûte.

Quelques anciens Physicien ont fait tomber fort aisément des choses des Astres & des Planetes. Héraclite a eu la bonté & la complaisance de faire acoucher la Lune d'un homme très bien formé qu'on vit tomber fur la Terre. Je ne sai lequel de ces deux Faits est le plus ridicule, celui de la Pierre ou de l'Homme: mais je pense que vous conviendrez que l'un est beaucoup plus divertissant que l'autre. Pour moi, je me figure qu'il n'y auroit rien de plus amusant que de voir arriver par les airs quelques Habitans de la Lune.

Après avoir condamné le menfonge, & la vision chimérique d'Anaxagore, rendons-lui cepen-

<sup>16</sup> Hic (Anaxagoras) probandus eft, quia Materis Artificem adjunxit. Plut. de Placit. Lib. I.

7 Nunc & Anaxagoræ scrutemur Homæomerian, Quam Græci memorant, nec nostra dicere Lingua Concedit nobis patrii scrmonis egestas. Sed tamen ipsam rem facile est exponere verbis: cependant la justice qu'il mérite. Convenons qu'on ne doit faire aucune comparaison entre lui & ceux dont il fut l'Elève. Plutarque le loue 16 avec raifon d'avoir admis une Intelligence divine, un premier principe, qui avoit donné l'arrangement & l'ordre à l'Univets. Son Syftême en détail étoit même affez fenfé; & comme il raifonnoit beaucoup plus juste sur l'Hipothèse générale qu'Anaximandre & Anaximène, il développoit d'une manière plus probable les effets & les refforts cachés de la Nature. Il prétendoit que les Elémens de l'Univers n'étoient que les parties les plus subtiles de chaque tout; de forte que chaque Corps étoit formé des particules qui n'étoient uniquement propres qu'à la formation; & il appelloit ces particules des Homaoméries 17. Les os, félon lui, étoient formés de petits os : les inte-Ains

Principium rerum quam dicit Homœomerian: Offa videlicet è pauxilis, arque minutis Offibus: Sic & de pauxillis arque minutis Vifceribus vifcus gigni, fanguenque creari. Sanguinis inter fe multis coëuntibu' guttis; Ex aurique purat micis confiftere poffe Aurum; & de terris terram concrefcere parvis; Ignibus ex ignem, humorem ex humoribus effe;

TOM. III.

R

ftins des Animaux étoient un affemblage de petits inteftins: le fang devoit fon existence à la coagulation de ses goutes: l'Or étoit composé de parties d'or; la Terre, le Feu, l'Eau & tout ce qui est enfin dans la Nature, n'avoient point d'autres principes que leurs petites parties.

Lucrèce à réfuté d'une maniére victorieuse ces homœoméries. "C'est abuser. dit il <sup>18</sup>, du "nom de Principes que de le donner à des "choses, qui sont de même nature que celle "qu'elles composent, & qui par cette raison "sont sujettes à la dissolution & à la destruction

Cætera coufimili fingit ratione, putatque.

T. Lucret. de Rerum Natura, Lib. I. p, 78. Verf. 830. & feq. Edir. Lugd.

<sup>4</sup> Adde quod imbecilla nimis primordia fingit : Si primordia funt, fimili quæ prædita conftant Natura, atque ipfæ res funt; æqueque laborant, Et pereunt eneque ab exitio res ulla refrenat. Nam quid in oppreffu valido durabit eorum. Ut mortem effugiat, leti fub dentibus ipfis? Ignis, an Humor, an Aura? quid horum, Sanguïs, an Os?

Nihil, ut opinor: ubi ex æquo res funditus omnis Tam morralis erit, quam quæ manifesta videmus Ex oculis nostris aliqua vi victa perire.

Idem, ibid. p. 80. Verf. 846. & feq.

"tion. Car lorsque le composé viendra à "être détruit, comment ces prétendus prin-"cipes'pourront ils se garantir, & se conserver, "fans recevoir aucun dommage? Il faudra "qu'ils foient absolument dissous & divisés, "puisque le Feu, l'Air, le Sang, les Os; "quelque déliés qu'on suppose ces corps, sont "manifestement aussi périssables que ceux "dont nous pouvons par le secours de nos "yeux appercevoir la destruction. <sup>19</sup> D'ail-"leurs, peut-on nier que les Veines, le Sang, "les Os & les Nerfs ne soient composés de "parties étrangéres, puisque c'est par la nourriture

<sup>19</sup> Præterrea quoniam cibus auget corpus alitque: Scire licet nobis venas, & fanguen, & offa, Et nervos alienigenis ex partibus effe : Sive cibos omneis commifto corpore dicent Effe, & habere in fe nervorum corpora parva, Offaque, & omnino venas, partesque cruoris : Fiet, uti cibus omnis & aridus, & liquor ipfe, Ex alienigenis rebus conftare puretur, Offibus & nervis, venisque, & fanguine mixto, Præterea quæcunque è terra 'corpora crefcunt; Si funt in rerris; terras conftare neceffe eft Ex alienigenis, quæ terris exoriuntur. Idem, ibid. p. 82. Verf. 859. & feq.

B 2

"ritare que le corps augmente, grandit, & "groffit? Que fi l'on dit, que dans les ali-"mens qui se répandent dans le corps, il y "a de petits os, de petits nerfs, de petites "goutes de fang, il faudra allors soutenir que "dans la nouriture & le breuvage, qui fer-"vent à l'augmentation des corps, il y a des "os, des nerfs, des veines & du fang; ce "qu'on ne fauroit avancer fans être force de "convenir que les corps ne font pas toujours "composés de parties qui sont propres à el-"les-seules. D'ailleurs, fi tous les corps qui "font produits de la terre sont faits de pe-"tites parties de terre, il faut aussi que parmi "ces parties il y en ait d'étrangéres, puisque "la terre produit & fert à l'augmentation d'un nombre d'étres différens. 20. Si l'on ob-"jecte que le mélange des choses est tellement "caché, que ce qui semble n'être qu'une "feule chofe, est fouvent la mixtion de plu-"fieurs.

<sup>20</sup> Id qued Anaxagoras fibi fumit, ut omnibus omneis.

Res putet immistas rebus latitare; fed illud Apparere unum, cujus funt pluria mista, Et magis in promptu, primaque in fronte locata; Quod tamen a vera longe ratione repulsum est; Conveniebat enim fruges, quoque sape minutas, "fieurs, qui felon la forme & l'arrangement "d'un corps fe montrent fur fa furface : je "foutiendrai que cela est absolument impol-"fible, parce qu'il faudroit que les grains de "bled étant broyés par la meule rendiffent "des goutes de fang, des nerfs, des os, ou "quelque autre chose propre à la nourriture "deftinée à l'augmentation du corps humain, "& que les cailloux frappés, par des coups "reciproques, les uns contre les autres, jet-"taffent du fang, les herbes & les eaux euf-"fent du lait, dont le goût fût femblable à "celui des Brebis, &c.

Quelque faux de soit le Système d'Anaxagore, il a été cependant très-utile à beaucoup de Philosophes modernes, qui en le réduifant à un point plus raisonnable, & en lui ôtant ce qu'il avoit d'outré & d'absurde, s'en sont servis pour établir une Hypothèse qui paroit assez vraisemblable. Le sage Auteur de

Robore cum faxi franguntur, mittere fignum Sanguinis, aut aliquid, noftra quo corpora aluntur, Cum lapidi lapidem terimus, manare cruorem. Confimili ratione herbas quoque fæpe decebat, Et latices, dulces guttas, fimilique fapore Mittere, lanigeræ quali funt ubera lactis, &c. Idem, ubi fupr. pag. \$2. Verf. \$74. & feq.

B 3

de la Critique de la Philosophie convient tacitement que ce Philosophe a donné l'idée aux Modernes des Substances primordiales. "Ma derniére observation, dit - il 21, fait honelle suppose "neur à Anaxagore . . . . "quelque conformité jentre son Système des "homæoméries & celui des plus judicieux Phi-"losophes de notre âge, qui font perfuadés "qu'il y a des Substances primordiales ré-"pandues dans tous les Mîxtes, lesquelles, "quoi qu'il arrive à ces Mixtes, gardent leur "figure déterminée, ainsi que des Elémens "inaltérables, & sont invincibles, à tous les "chocs, & à toutes les attaques du dehors. "Telles sont les particules falines, nitreufes, "gypfeuses, métalliques, sulphureuses, arfe-"nicales, &c. qui entrent dans la composition "des Mixtes, & qui, malgré leurs différens "changemens, ne fouffrent jamais aucune al-"tération, reparoiffent fous leurs formes ordinaires, & reprennent leurs premiéres qua-"lités, soit par un effet naturel, soit par le "fecours de l'Art qui met la Nature en "état d'agir."

Voilà,

" Hiftoire Critique de la Philof, Tom. II. pag. 36.

Voilà, Monfieur, le Système d'Anaxagore réduit à un point beaucoup plus raisonnable, L'on peut cependant foutenir hardiment que les Modernes qui l'y ont amené ne doivent point être regardés comme inventeurs, mais comme réparateurs. Il refte encore bien des difficultés qu'ils ne refolvent point, ou qu'ils réfolvent presque aussi mal qu'Anaragore. Car n'en déplaife à ces Philosophes & au favant Mr. Deslandes: Ces parties naturelles qui, malgré leurs différens changemens, ne soufrent jamais d'altération, reparoissant fous leurs formes ordinaires & reprenant leurs premières qualités révoltent d'abord l'éfprit. On en est étonné; & quant à moi, j'avoue que je ne comprends, point comment une chose est sujerre à la diffolution, sans que ses parties puissent jamais fe reffentir de cette diffolution. Ces parties fi dures m'ont tout l'air des prétendus Atomes indivisibles; or c'eft une chose un peu dure à digérer que la supposition de leur indivisibilité. D'ailleurs, la caufe de la nouvelle apparition de ces parties fous leurs formes ordinaires & reprenant leurs mêmes qualités, tient beauconp des Vertus Occultes d'Aristote. Ce n'est rien expliquer que de dire, qu'une chose fe fait par un effet naturel, ou par le secours de l'Art qui B4

qui met la Nature en état d'agir. ' Cela n'éclaircit guére plus la difficulté dont il s'agit, que si quelquun interrogé sur les raisons & les causes qui ont produit un Phénomêne extraordinaire, repondoit gravement: qu'il. a été occasionné, ou par des effets naturels, ou par des effets furnaturels. Grand merci, pourroit - on lui dire, Mr. le Philofophe, de votre éclaircissement. Il est dans le goût de plusieurs que le divin Aristote a donnés, il y a plus de deux mille ans: il faut bien que j'aye la même docilité pour vous que les Gres eurent pour leur Concitoyen; il ne reste qu'à favoir fi les hommes qui viendront quelques fiècles après nous, croiront vous être beaucoup plus redevables, que ceux qui vivent aujourd'hui ne pensent l'être à Aristote d'avoir dit que l'Aiman attire le Fer, parce qu'il a dans foi une vertu attractive.

## 9. VIII.

# PYTHAGORE.

Je viens à Pythagore, dont je vous ai dit, Monsieur, affez de mal dans mes derniéres Lettres. Il faut cependant convenir que, quoiqu'il fût un grand Fourbe, & qu'il mît tout

tout en œuvre pour passer pour un illustre Sorcier, il ne laissoit pas d'avoir du génie. Il avança beaucoup la Géométrie parmi les Grecs, & cette Science lui fut redevable de fon accroiffement. Il fut auffi le premier, à ce que l'on dit, qui réduisir la Musique en Comme il paffoit auprès d'une Forge, Art. frappé par la différence des sons causés par les Marteaux qui tomboient fur l'Enclume, il pensa dit "l'Auteur de l'Histoire Critique de "la Philosophie 23, qu'on pourroit donner "à l'Ouïe quelque secours qui assurat ses dé-"cifions, à peu près comme on en a donné "à la Vue & au Toucher, deux Sens princi-"paux, dont l'un se rectifie par l'usage de "Equere & de la Règle, l'autre par celui de "la Balance & des mesures. Plein de cette "pensée, il entendit par hazard le bruit de "plusieurs Marteaux, qui, tombant fur une "Enclume, formoient un mélange afforti de "sons & rendoient des accords parfaits. п "Il y diftingua, l'Octave, la Quinte, la Quarte. "Un fi heureux événement l'engagea d'entrer "dans la Forge, & il s'y affura par beaucoup "de

" Histoire Critique de la Philos. Tom. II. page 48.

BS

"de répétitions faites à propos, que la diffé-"rence de ces sons n'étoit fondée que sur les "différentes pesanteurs des Marteaux, & qu'on "ne devoit point tenir compte, ni de leurs "figures, ni de la situation du fer qu'on bat-"toit, ni de la diversité qui pouvoit se ren-"contrer dans l'impétuofite du coup. Il exa-"mina donc avec toute l'attention possible la "pefanteur de ces Marteaux, & s'en retourna "après chez lui. Là ayant planté un long "bâton en forme de cheval & d'un angle de "fa Chambre à l'autre, il y attacha quatre "cordes de même longueur, de même groffeur "& afin que son expérience fût plus exacte, "il eut foin que ces cordes fusient tendues, "ou tirées par des poids; il remarqua en-"fuite dans leurs accords les mêmes confonan-"ces, qu'il avoit remarquées à la Forge. Car "le ton de la premiére corde tendue par un "poids de 12 livres, comparé au ton de lai fe-"condestendue par un poids de 6 livres, étoit "dans le rapport de 2 à 1. qui est l'Octave. La "plus voifine de celle-ci, tirée par un poids "de 8 livres, rendoit un ton, qui étoit à "celui de la premiére comme 3 sont à 2, "ou 12 à 8; ce qui forme la Quinte. En-"fin la quatrième corde, tirée par un poids "de 9 livres, rendoit un ton, qui, comparé à ce"à celui de la premiére, formoit la Quarte. "Tous ces rapports convainquirent Pythagore "à tel point, qu'il inventa un Inftrument, fur "lequel il trouva moyen de rapporter la "même tenfion que les poids avoient pro-"duite dans les cordes; & comme il vit "avec plaifir que cette règle étoit toujous fâ-"re, il l'appliqua dans la fuite à plufieurs "autres Inftrumens."

Il est facheux pour la gloire de Pythagore, qu'il y ait quelque chose qui s'oppose là ces louanges qu'on lui donne, comme au premier inventeur de l'art où l'on a réduit la Musique. La même Antiquité qui a bien voulu nous instruire de l'avanture de la Forge & des Marteaux attachés aux cordes, &c. nous parle de la Lyre d'Orphée & des talens de ce fameux Musicien. Or je demande, si l'on ignoroit avant Pythagore l'art de tendre des cordes de manière que le son de l'une répondit à l'Octave de l'autre, que la Quinte & la Tierce se trouvassent dans d'autres accords; comment jouoit-on de la Lyre, & comment accordoit-on cet instrument ? Se contentoit-on de tourner les chevilles au hazard, & de tendre les cordes de même? Si cela étoit, comment le Musicien pouvoit-il favoir les fons qu'il alloit tirer de fon Instrument? OrOrphée & tous les Musiciens avant Pythagore ne devoient pas jouer de la Lyre plus délicatement & plus favamment qu'un Polisson qui, trouvant un Violon desaccordé, racle dessuccordé, racle

Si l'on offroit aujourd'hui un Instrument aux plus grands Musiciens, qui ne fût point d'accord, il leur feroit presque impossible de pouvoir. jouer une Pièce, quelque facile qu'elle fût. Je conviens pourtant qu'après avoir examiné attentivement les différens fons que rendroient les cordes dérangées, ils supléeroient à cet inconvenient, & forgeroient dans leur imagination une espèce d'accord & d'arrangement particulier, au lieu qu'ils trouveroient l'Octave ou la Tiere fur une certaine corde, si l'Instrument étoit monté comme il faut. Ils y chercheroient la Quinte; ou la Quarte; mais vous fentez, Monsieur, qu'il faut être bien parfait Musicien pour pouvoir faire une pareille chose. On doit donc convenir, qu'il étoit impossible que des Joueurs d'Instrumens, avant Pythagore, pussent se fervir d'une Lyre qui n'étoit point d'accord. On doit encore avouer, qu'ils ne pouvoient jouer plus agréablement fur une Lyre defaccordée, qu'un homme qui remue les doigts fur le manche d'un Violon, fans

fans favoir cequ'il fait, & qui traîne l'archet deflus avec l'autre main. On affûre cependant, qu'Orphée & les anciens Muficiens enchantoient tous ceux qui les entendoient. Ils devoient donc favoir accorder leurs Instrumens à certains tons justes & déterminés. Or ces tons ne pouvant être que l'Octave, la Quinte, la Tierce, la Seconde, & n'y en ayant point d'autres dans la Musique, il s'ensuit qu'ils étoient connus avant Pythagore.

Voilà toute l'Histoire de la Forge & des Marteaux pour le moins trés-incertaine : mais ce qui la rend encore moins croyable, c'est ce qu'on raconte des merveilles qu'opéroit la Mulique avant Pythagore; du tems de ce Philosophe elle inspiroit aux hommes toutes les différentes passions, en les rendant triftes, gais, furieux, mélancoliques, felon que les Musiciens jouoient des airs sombres, sérieux, badins, animés ou lugubres. On ne vient pas à bout de produire de tels miracles en raclant sur des Instrumens désaccordés ; je le répéte encore, la vénerable Antiquité nous a transmis des Fables, de quelque façon qu'on prenne les chofes. Car, fi l'on regarde Py- \_ thagore comme le premier inventeur de la connoiffance & de la distinction des sons, il. faut

faut abfolument que toutes les Histoires qu'on raconte des premiers Musiciens soient des Fables, & voilà la respectable Antiquité convaincue de mensonge. Si au contraire elles sont véritables, l'Histoire de Pythagore doit être mise au nombre des Contes; & voilà encore l'Antiquité coupable du crime de faux. Avouons, Monsieur, qu'on nous a transmis bien des faits incertains & que la Vérité a éte souvent bien altérée avant que de venir jusqu'à nous.

Quelque partifan de Pythagore fera peutêtre faché que je fasse ces réfléxions, au détriment & au rabais de la réputation de ce Philosophe; mais, en vérité, il ne mérite guère qu'on ait des ménagemens pour sa mémoire, puisqu'il en a eu fi peu pour les hommes, & qu'il les à méprifés jusqu'au point de les croire capables de recevoir, comme des vérités évidentes, les folies les plus ridicules & les plus abfurdes, parmi lesquelles je place (malgre les beaux raifonnemens de certains Modernes) le sentiment qu'il avoit sur les Nombres, qu'il regardoit comme les Principes de tous les Etres. Je ne crois pas qu'on puisse rien inventer de plus fou, que de supposer de simples rapports, pour Créateurs & Fabricateurs des corps

corps & des Substances corporelles. Car les nombres n'ont d'eux-mêmes aucune réalité: ils ne roulent que fur des rapports, des additions, des retranchemens, des combinaifons. &c.; y a - t - il en tout cela de quoi former de la matière? Les nombres, en tant que nombres, ont ·ils les trois dimensions absolument nécessaires à l'effence du corps? "Qu'on les éleve, dit un habile Cri-"tique<sup>23</sup>, à telle puissance qu'on voudra, "qu'on en tire les racines quarrées ou cu-"biques, qu'on les réduife en fraction ou en "infinitefimales, qu'on en forme même des feries, ou des suites, soit déterminées soit arbitraires, dont tous les termes iront en "croiflant, ou en diminuant; que trouve-"ra-t-on après tout? Des nombres rangés, "il est vrai, des manières différentes & va "riées à l'infini; mais on ne trouvera rien "de plus. "

Lorfque j'examine, Monsteur, les deux principaux Syftêmes de Pythagore, celui de la Métempsychofe & celui des Nombres, je ne tai quel est celui que je dois regarder comme le plus extravagant. Après

y avoir

Biftoire Critique de la Philosoph. Tom II. Page 68.

y avoir pensé quelque tems, je me resous à dire qu'ils le sont tous les deux à un tel point, qu'il est impossible de pouvoir se déterminer sur le différent degré de leur absurdité- Mais en voilà assez sur Pythagore, venons à Héraclite.

### §. VIII.

#### HERACLITE.

Ce Philosophe prétendoit que le feu étoit le principe de toutes les choses naturelles; il croyoit que le Monde étoit fini, & que le même Feu, auquel il devoit fon origine, cauferoit un jour la ruïne. "N'est- ce pas une "folie, dit Lucrèce <sup>24</sup>, que d'outrager la "Nature jusqu'à la croire une production du "Feu? Héraclite par son opinion insensée "com-

<sup>24</sup> Dicere porro Ignem res omneis effe, neque ullam Rem veram in numero rerum conftare, nifi Ignem Quod facit hic idem : perdelirum effe viderur. Nam contra fenfus ab fenfibus ipfe repugnat : Et labefactat eos, unde omnia credita pendent : Unde hic cognitus eft ipfi, quem nominat Ignem. Credit enim fenfus ignem cognofcere vere : Cærera non credit, nihilo quæ clara minus funt : Quod mihi cum vanum, tum delirum effe videtur.

"combat les Sens-mêmes, & détruit les feu-"les chofes par lesquelles non puissions avoir "de véritables certitudes. N'est ce pas par "les Sens que le Feu, qu'il appelle le Prin-"cipe de tous les Etres, a fait fur lui quel-"qu'impression, & qu'il a été fensible à fa "chaleur? Comment peut-il donc, quand il "est convaincu du pouvoir des Sens pour la "connoissance du Feu, nier par un fol or-"gueil des choses qui sont aussi évidentes? "Peut on trouver une règle plus certaine que "les Sens pour décider du vrai & du faux? "Qui ne servir pas indigné d'une opinion "qui préfére le Feu, pour construire tous les "Etres aux autres choses de la Nature?"

En vérite; Monsieur, je suis charmé de la maniere vive & éloquente avec laquelle Lucrêce démontre le faux du Système du lugubre

Que referemus enim? quid nobis cerrius ipfis Sentibus effe poteft, qui vera, ac falla notenius? Præterea quare quifquam magis omnia tollat, Et velit ardoris naturam liquere folam;

Quam neget effe Ignis, fummam tamen effe relinquar?

Equa viderut enim dementia dicere utrumque.

T. Lucret. de Rerum Natura, Lib. I. p. 66. Verf. 690. & feqq.

TOM.III. C

bre Héraclite. En effet, ne faut-il pas avoir fait banqueroute à la Raison, pour établir des premiers Principes qui ne peuvent exister sans d'autres Principes antérieurs? Car enfin, le Feu n'est que par le moyen d'un autre corps qui l'a précédé, & n'a d'existence que par le moyen de ce même corps.

Lucrèce n'a pas seulement condamné le Système d'Héraclite; il a encore fait un portrait peu flateur de ce Philosophe. "Ceux "qui prétendent, dit - il <sup>25</sup>, que le Feu est "la premiére cause des Etres, sont dans l'er-"reur; Héraclite est le Chef de ces gens-là. "Il n'eut d'autre mérite que l'obscurité de "ses

<sup>45</sup> Quapropter, qui materiam rerum elle putarunt Ignem, atque ex igni fummam confiftere folo: Magnopere a vera lapfi ratione videntur: Heraclitus init quorum dux prælia primus, Clarus ob obfcuram linguam magis inter inanes Quamde graveis inter Grajos, qui vera requirunt. Omnia enim ftolidi magis admirantitr, amantque, Inverfis quæ fub verbis latitantia cernunt; Veraque conftituunt quæ belle tangere poffunt Aures, & lepido quæ funt fucata fonore. Nam cur tam variæ res poffent effe, requiro, Ex vero fi funt Igni, puroque creatæ. Nil prodeffet enim calidum denferier ignem, Nec rarefieri, fi parteis ignis eandem

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 35

stes discours & de ses expressions. Auffi sfut - il méprilé par tous les plus illustres sGrees, & il n'eur pour lui que quelquessuns de ces faux Savans, qui, peu touchés side la Vérité, ne cherchent que des phrases side la Vérité, ne cherchent que des phrases side a vérité, ne cherchent que ce qu'on leur dit side a vérité, ne cherchent que ce qu'on leur dit side a vérité, ne cherchent que ce qu'on leur dit side a vérité, ne cherchent que ce qu'on leur dit side a vérité, ne cherchent que ce qu'on leur dit side a vérité, ne pourois bien que les partisans sid Herachte voulussent m'apprendre, comsiment il est possible que tant d'Etres & de substances différentes soient produites par sile Feu. Ils ne pouroient dire que c'est signar sa condensation, ou par sa raréfaction, les

Naturam quam torus habet super ignis, haberent. Acrior ardor enim conductis partibus effet; Languidior porro disjectis, disque superis. Amplius hoc fieri nihil est, quod posse rearis Talibus in caussis: nedum variantia rerum Tanta queat densis, rarisque ex ignibus esse Atque hi fi faciant admittum rebus inane: Denseri poterunt ignes rarique relinqui: Sed quia multa fibi cernunt contraria, mussant Et sugirant in rebus inane relinquere purum; Ardua dum meruunt, amittunt vera viaï Nec russum cernunt exempto rebus inani Omnia denseri, fierique ex omnibus unum. Idem, Lib. I. p. 60. Vers. 587, & sequ.

C 2

"les parties du Feu étant de la même nature "que le feu. Et quoique fon ardeur foit "plus violente par l'union de fes parties, & "qu'elle ait moins d'ardeur lorsqu'elles font "plus divifées, il est cependant impossible "qu'il ait d'autre action que celle de se con-"denser, ou de se raréfier, & cela ne fauroit "produire qu'une violence un peu plus ou "moins forte; mais il seroit toujours im-"possible qu'il pût être l'auteur de la variété "& de la diversité des corps par la manière "dont se parties seroient plus ou moins "ferrées & plus ou moins rares."

Si un Journaliste peignoit aujourd'hui un Auteur moderne des mèmes couleurs, que Lucrece en a employées au portrait d'Héraclite, je ne pense pas qu'il fût remercié par la personne qu'il auroit critiquée de la sorte. Il falloit que les Ecrits d'Héraclite fussent bien obscurs & bien inintelligibles, puisque Lucrèce qui a gardé une grande modération en critiquant les autres Philosophes, s'est emporté jusqu'à injurier celui là.

Si le caractère lugubre d'Héraclite ne m'imprimoit un certain respect, je serois tenté de me joindre à Lucrèce, & de lui dire aussi quelque injure pour avoir soutenu une opinion cent fois plus extraordinaire, & cent fois fois plus ridicule, que celle qui a si fort irrité le Poête Latin. Ce Philosophe Grec prétendoit que l'Ame étoit un feu 26 ardent, qui, felon ion dégré de chaleur, rendoit les hommes plus ou moins ingénieux, plus ou moins fages . plus ou moins vertueux. Les Ames des Philosophes devoient être auffi ardentes que la flàme d'une Forge à trois Soufflets, & celles des Ignorans reffembioient à ces feux de paille, qui peuvent à peine agir fur les corps. Selon ce Syftême, la Science, la Prudence, & toutes les Vertus, dépendoient d'un certain degré de chaleur, comme les Alchimistes prétendent qu'en dépend l'opération parfaite de la Pierre Philofophale.

Héraclite étoit fi grand partifan du Feu, que peu s'en fallut qu'il ne haït autant l'Eau, que ce fameux *l'orogne* qui fe faifoit faire la barbe avec du Vin de Champagne. Il affûroit qu'il n'y avoit point de fort plus trifte que celui de fe noyer, parce que l'Ame s'éteignoit dans l'Eau, & qu'elle y étoit totalement détruitre. Ne voilà-t-il pas un beau raifon-

<sup>26</sup> Igneus eft ollis vigor, & cœlestis origo, Virgil. Eneid, Lib. VI.

C 3

1.5

raisonnement! Et comment se peut-il faire que l'Eau détruise la nature de l'Ame, si l'Eau même est de la même nature qu'elle? Tous les Etres, selon Héraclite, étoient produits par le Feu; l'Eau par conséquent & les Ames des hommes avoient été formées par les mêmes Principes. D'où venoit donc cette antipatie qui se trouvoit entre elles? une Ame qui tomboit dans nne Riviére n'auroit pas du s'éteindre plutôt qu'une qui traversoit les airs, puisque tous les Eléments venoient d'une même source, & que leur nature découloit également du Feu, seul & unique Principe de toutes choses.

La feule reflource qu'il refte pour excufer les pitoyables raifonnemens d'Héraclite, c'est de dire, comme fait Cicéron<sup>27</sup>, qu'il est difficile de comprendre quel a été son véritable sentiment ; parce que, quoiqu'il ait béaucoup écrit, & d'un stile très-élevé, il semble cependant que son but ait été qu'on ne l'entendit point. En recevant cette excuse pour bonne & valable, il reste encore à justifier

17 Cicer. De finib. Bon. & Mal. Lib. II.

<sup>28</sup> Quæ cum magna modis multis miranda vi. detur

Gentibus humanis Regio visendaque fertur,

flifier Héraclite de la façon d'écrire. A quoi bon publier des Ouvrages que l'on ne veut point qu'on entende! un Livre écrit dans ce goùt n'est pas plus utile qu'un Volume qu'on imprimeroit en arrangeant les lettres sans dessein & au hazard.

Héraclite peut être regardé comme le Patriarche des Chimistes. Comme eux, il a eu un respect infini pour le Feu; comme eux, il a écrit pour n'être pas entendu; & comme eux, il est mort fur le fumier, d'une mort à la vérité un peu plus tragique, que celle des Chercheurs de Pierre Philosophale. Car ce Philosophe, pour guérir l'hydropisie, dont-il étoit attaqué s'étant couvert de fiente de Bœuf, fut devoré par des Chiens, qui se jettérent sur lui pendant qu'il dormoit.

# §. IX.

#### EMPEDOCLE.

Lucrèce parle d'une manière auffi honorable d'Empedocle, que méprifante d'Héraclite. Il dit <sup>28</sup> que "quoique la Sicile foit admi-

Rebus opima bonis, multa munita virûm vi: Nil tamen hoc habuisse viro præclarius in se, Nec sanctum magis, & mirum, earumque videtur.

C 4

"admirée de toutes les Nations, & 'qu'elle "jouïfle abondamment de tous les biens que "la Nature lui prodigue, elle préfére cepen-"dant à tous ces avantages l'honneur qu'elle "a reçu par la naiffance d'Empedocle, & n'a "rien qui lui foit plus précieux que fa Mé-"moire."

Que font devenus, Monsteur, ces tems heureux; où des Nations entières se glorificient davantage d'avoir produit un grand Philofophe, que de posséder les plus riches Trefors? Aujourd'hui quel cas fait - on en Europe, d'un homme qui par ses rares talens illustre sa Patrie? on le confidére un peu plus qu'un Danseur de corde, ou qu'un Joueur de Gobelets; mais beaucoup moins que le Portier d'un Financier. Ce qu'il y a de certain, c'est que le dernier domestique d'un Sous-Fermier est plus asserts de ne pas manquer de pain, que bien des Savans, dont Car-

Carmina quin etiam divini pestoris ejus Vociferantur, & exponunt præclara reperta: Ut vix humana videstur ftirpe creatus.

Lucret. de Rer. Nat. Lib. I. p. 68. Verf. 726. & feqq. <sup>29</sup> Par le terme d'éxil j'entends une perfecution fourde qui degouta ce grand homme de fa patrie & le força d'aller vivre en Hollande & mourir en Suede.

les Ouvrages sont dignes de passer à la postérité la plus reculée. Quelle honte n'est-ce pas pour notre Siécle que d'habiles Physiciens, que des Poêtes illustres, ayent éte à la veille de mourir de faim !

Il est encore une Isle, où l'on pense d'une manière aussi noble qu'on faisoit autrefois en Sicile; l'Angleterre respette, honore, protége les Sciences. Hé quoi, n'est-il done permis qu'aux Habitans des Isles de penser fagement; & ceux qui vivent dans le Continent sont-ils privés de cet avantage? Par quelle grace du Ciel les Anglois sont-ils assez heureux pour rendre justice au mérite de Newton, tandis que les François<sup>29</sup> exilent Descartes, & l'obligent de chercher un Azyle chez les Nations Etrangéres?

Revenons, Monsieur, au Système d'Empedocle. Lui & ses Disciples admettoient <sup>30</sup> le mouvement dans le Plein, & bannissoient le

<sup>30</sup> Primum quò morus exempto rebus inani, Conftinunt, & res molles rarafque relinquunt, Aëra, Solem, Ignem, Terras, Animalia, Fruges: Nec tamen admifcent in eorum corpus inane: Deinde quod omnino finem pon esse fecandis Corporibus faciunt: neque pausan stare fragori: Nec prorsum in rebus minimum consistere quidquam:

C 5

le Vuide. Ils difoient que les corps mous & fluides se prêtoient les uns aux autres. Ils soutenoient que la Matière étoit divisible à l'infini, & qu'il n'y avoit point de bornes dans l'affection des corps. Voilà, Monsieur, tous les Principes généraux du Cartésianisme :

Cum videamus id extremum cujusque cacumen Effe, quod ad fenfus noftros minimum effe videtur: Conjicere ut poffis ex hoc que cernere non quis Extremum quod habent minimum confiftere rebus. Idem, ibid. p. 70. Verf. 742. & feqq.

#### 34 P R O P O S I T I O IV. Nullæ dantur Atomi.

#### DEMONSTRATIO.

Atomi funt partes Mareriæ indivisibiles ex sua natura (per Def. 3.) sed cum natura materiæ consistat in extensione (per Prop. 2. hujus), quæ natura sua, quantumvis parva, est divisibilis (per Ax. 9. & Def. 7.); Ergo pars Materiæ, quantumvis parva, natura sua est divisibilis, h. e. nullæ dantur Atomi, sive partes Materiæ natura sua indivisibiles q. e. d. Renat. Descartes Princip. Philos. Part. I. & II.' more Geometrico demonstrata per Bened. Spinos. Part. II. pag. 50.

#### 3<sup>2</sup> PROPOSITIO II.

Corporis five Materiæ natura in sola extensione consistit.

### DEMONSTRATIO. Natura corporis non tollitur ex sublatione sensitium

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 43

le mouvement qui se fait dans le Plein par la fléxibilité & la souplesse des corps, qui se prêtent mutuellement les uns aux autres: les atomes detruits & <sup>3</sup> i invisibles à l'infini; & le vuide <sup>32</sup> rempli par une étendue corporelle.

### Les

qualitatum (per Propof. I. hujus); ergo neque conftituunt ipfius effentiam (per Ax. 2. (Nihil ergo remanet præter extensionem; & ejus affectiones (per Ax. 7.): quare, fi tollatur extensio, nihil remanebit, quod ad naturam corporis pertineat, sed prorsus tolletur. ergo (per Ax. 2.) in sola extensione corporis natura consistit. q. e. d.

#### COROLLARIUM.

Spatium & corpus in re non differunt.

#### DEMONSTRATIO.

Corpus & extensio in re non differunt (per præced.) Spatium etiam & extensio in re non differunt (per Defin. 6.); ergo (per Axiom. 15.) spatium & corpus in re non differunt. q. e. d.

#### PROPOSITIO III.

Repugnat, ut detur vacuum.

#### DEMONSTRATIO.

Per vacuum intelligitur extensio sine substantia corporea (per Def. 5.), hoc est (per Propos. 2. hujus), corpus fine corpore, quod est absurdum. Idem, ibid. Pag. 47. & 48.

Les Péripatéticiens & quelques autres Philosophes soutiennent aussi les mêmes opinions. Il me fuffit de vous faire remarquer quant à ptésent leur ancienneté. Je vous prie donc de vous souvenir que nous avons déja vu l'invention des Cadrans Solaires, celle des Cartes Géographiques, celle de la Musique réduire en art, & les Hypothèfes, (fur les principes généraux) de plusieurs Philosophes Plus nous avancerons, & plus modernes. nous nous appercevrons que les Anciens ont eu connoissance de plusieurs choses, dont les Savans de ces derniers tems auroient fort souhaité de s'attribuer entiérement l'invention, quoiqu'ils n'ayent que la gloire d'avoir perfectionné ce qu'on avoit déja fort ébauché.

Empedocle avoit autant de vanité que de génie. Il se fourra dans la cervelle de pafser pour un Dieu; son imagination frappée de l'espérance & de la flateuse vanité d'être regardé comme une nouvelle Divinité, lui fit faire une action plus folle, que toutes celles qu'ont faites plusieurs pieux Infensés, pour

33 . . . . . Deus immortalis 'haberi Dum cupit Empedocles; ardentem frigidus Ætnam

pour obtenir une place dans le Calendrier des Saints. Ce Philosophe résolut de se jetter dans un des Goufres du Mont Etna. Il crut qu'en disparoifant pour toujours, loriqu'on ne le verroit plus fur la Terre, on concluroit fans doute delà qu'il devoit être dans les Cieux. Sur cette belle & fage fuppofition il exécuta son dessein, & se précipita dans un Gouffre : mais, malheureusement pour lui, foit qu'il eut oublié un de ses souliers d'airain, soit que la flâme l'eut rejetté, ce soulier 30 trouvé fur le bord du précipice décela la folie d'Empedocle, & sa réputation fut très endommagée par le genre de fa mort. Sans cette maudite pantoufle, le Philosophe Grec ent été regardé par fes Concitoyens comme un Dieu; car de tout tems · les hommes ont été affez crédules, & il ne falloit guère plus de mystère & de façon pour placer autrefois quelqu'un au rang des Dieux, qu'il en faut aujourd'hui pour être mis au rang des Saints.

La chaussure d'Empedocle lui fut aussi funeste qu'une Sandale le fut à un Cordelier, qui

Infihuit .

Q. Herat. Flac. de Art. Poët. V, 464. & feq.

qui s'étoit inttoduit, pendant l'absence du, mari dans la maison d'une jeune & très-jolie femme. Un Moine Franciscain, dans un tête à tête, ne s'amuse pas à conter des fleurettes : il étoit occupé à quelque chose de beaucoup plus effentiel, lorsqu'il entendie venir le Maître de la Vigne à laquelle il traà peine eut-il le tems de se jetter vailloit: fous le lit; mais en montant dessus il avoit laisse par terre deux sandales qui frappérent la vûe du mari. Qu'est-ce que ceci, dit-il à la femme? la chaussure d'un Cordelier! voyons un peu d'où viennent ces fandales. Le Moine fut bien-tôt découvert. Combien n'y à-t-il pas de Galants à qui une Epée, une Canne, un Chapeau, &c. ont presque été aussi funestes qu'une pantousle à Empedocle?

# §. X.

34 Ipfa illa effentia quam interrogationum responsio numque vi definimus, quod revera existat utrum æqualiter semper eodem modo habet an alias aliter: ipsum nimirum æquale, ipsum pulchrum, ipsum singultum (id est id quod revera existit) numquamne ullam mutationem suscipit? aut certe ipsorum unum quodque, quod nimirum est uniforme, illud quod revera existit, ipsum per se ipsum similiter eodem modo habet, & nunquam usquam ullo modo ullam alterationem suscipit? eodem inquit Cebes, modo & similiter habere necesse

# §. X.

### PLATON.

Vous avez vu, Monsieur, dans les Lettres que j'ai déja eu l'honneur de vous écrire, que Platon avoit établi deux fortes d'Etres 34; celui qui a toujours existé, & celui qui a eu un commencement. Le premier de ces Etres, qui étoit le Dieu 35 Suprême, ne pouvoit être fenfible qu'à l'Esprit & connu par la Raison ; le second qui change toujours, qui nait, qui meurt, qui passe, qui coule continuellement, étoit du ressort des Sens. Ce Philosophe croyoit qu'après que Dieu eut donné au Monde la forme qu'il a aujourd'hui, il avoit créé les principaux Eures, dont il est peuplé. Il prétendoit encore que ces Etres, comme les Dieux, les ge-

ek. Plat. in Phæd. Oper. Tom, I. pag. 78. Edit. in folio. Je me fers de la traduction de Serranus.

<sup>35</sup> Principia mea quidem fententia hæc ponenda & di. Itinguenda funt, quid eft quod femper fit. neque ullum habet orrum, & quod gignatur nec unquam fit, quorum alterum intelligentia, & ratione comprehenditur, & unum femper atque idem eft: alterum vero opinione cum fenfu quodam rationis experte opinabile. & gignitur & mterit, nec unquam effe vere poteft. Idem, ibid. in Timeo op. Tom. III. pag. 28' genies ou les Demons, les ames humaines &c. feroient tous éternels, qu'ils ne retourneroient jamais dans le premier état, dont ils avoient été tirés, & que telle étoit la volonte de Dieu. "Ma puissance, fait-il dire à la "Divinité qui parle aux Etres qu'elle vient de "créer, peut plus pour votre confervation, "que votre foible nature pour votre destruc-"tion; je vous garantirai éternellement de "la mort & de la destruction <sup>36</sup>.

Il n'est pas étonnant que Dieu, selon le Système des Platoniciens, assurat au Monde une éternité suture, puisque ce Monde étoit Dieu lui même, & formé, ainsi que le disoit Platon, d'une Substance que Dieu poussa hors de son Sein. Or eût - il convenu que Dieu eût laissé périr son fils, & qu'après avoir eu tant de peine à lui donner sa forme

36 Hæc vos qui Deorum fatu orti estis, attendire: quorum operum ego parens effector sum, quæ per me facta sunt indisolubilia, quantum quidem voluero. Quamquam omne colligatum solvi porest: sed haud quaquam boni est, ratione vinctum velle dissolvere, idcirco, quoniam orti estis, immortales quidem esse & indissolubiles non porestis: neutiquam tamen dissolvemini neque vos ulla mortis sata periment, nec fraus valentior quam confilium meum quod majus est vinculum ad forme & son arrangement, il est consenti à le voir détruire dans la suite des tems.

le ne m'arrêterai pas davantage à l'opinion de Platon fur la formation de l'Univers; ce que je vous ai dit, dans mes Lettres précédentes, des sentimens de ce Philosophe fur la nature de Dieu, & fur celle des Ames, doit suffire pour votre éclairciffement. Je passe à ses connoissances particulières dans la Phyfique, & je ne crains pas que vous me traitiez de témeraire en vous difant d'avance, que fi Platon fut de tous les Anciens le meilleur Métaphysicien, & le plus grand Moraliste, il für auffi le plus mauvais Phyficien. Toutes les explications qu'il donne des Phénoménes de la Nature ne sont fondées que sur la facilité 37, que les Elémens ont de se mêler l'un dans l'autre. 'Ce Philosophe n'apporte

perpetuitatem vestram quam illa quibus, quum gignebamini, estis colligati. Id. ib. pag. 41.

37 Itaque dum ipfa (elementa) cum fe ipfis atque inter fe alia aliis commificeantur, varietate funt ipfa infinita: quæ tamen ab illis intelligenda percipiendaque eft, qui uti decet & confentaneum eft in natura cognitione verfantur, Plat. in Timato. Oper. Tom. III. pag. 97-Edit, in folio.

TOM. III.

porte aucune raifon pour appuyer ce pré-. tendu mélange, il ne l'autorile par aucune expérience;& tous ses principes fur la Phyfique n'ont d'autre fondement que ceux qu'il a plu à fon imagination de leur établir. п faut pourtant avouer, que Platon a été le premier Philosophe; fi nous devons en croire Diogène-Laerce 38, qui ait enseigné qu'il y avoit des Antipodes. Ainfi on doit le regarder comme l'Auteur d'une découverte, dont les Modernes ont éclairci la vérité, & quoiqu'on n'ait été aux Antipodes que dans ces derniers Siècles, on ne peut pas dire que les Anciens n'en avoient aucune connoiffance.

L'Anatomie n'étoit guère connue de Platon: il croyoit que les veines étoient le fiège & le véhicule des Senfations: & il ignoroit une chofe fue aujourd'hui des plus novices Anatomistes: que ce sont les nerfs & les filets nerveux à qui l'on doit attribuer cet avantage.

§. XI.

### 28 Diog. Laert. Lib. III. pag. 75.

39 C'eft ce qu'on peut voir dans tous les endroits de fes ouvrages, où il parle de la structure

# DE L'ESPRIT HUMAIN. SI

## §. XI.

### ARISTOTE.

Aristote fut bien meilleur Physicien que fon Maitre: il fit un Corps complet de Phyfique, dans lequel il parla amplement des Principes des corps, du Mouvement, du Ciel, des Planetes, des Météores, des Couleurs, des Sons, &c. Ses VIII. Livres des Principes Naturels deivent être regardés comme un ramas de plufieurs observations, & un affemblage de differtations fur plufieurs fujets différens, plutôt que comme un Ouvrage arrangé fur les mêmes vûes, ' & ten-Ces VIII Livres traidant à la même fin. tent de l'extension des corps ; ce qui fair, felon Aristote, le principal & premier objet de la Phylique. Ils font écrits d'une maniére obscure, quelquefois incompréhensible, chargés de divisions, de subdivisions, & de définitions, qui ne servent qu'à les rendre plus embrouillés & moins utiles.

Le

du Corps humain; & furtout dans le Dialogue de Timée,

D 2

Le Caractère orgueilleux d'Aristote se découvre dès le commencement de cet Ouvrage. <sup>40</sup> Il insulte tous les Philosophes qui l'ont précédé, & leur reproche d'avoir admis on trop ou trop peu de principes: quant à lui il en établit trois, la Matiére, la Forme, & la Privation. Il prétend que la Matiére est éternelle, qu'elle a existé & qu'elle existera toujours : elle est le sujet général sur lequel la Nature travaille <sup>41</sup>, elle produit & engendre tous les Etres, aidée & secondée par la Forme, qui constitue le corps & détermine, pour ainsi dire, la vertu opérante de la Matiére.

Il faut en suivant, cette opinion, admettre autant de formes naturelles, naissantes & mourantes tour à tour, qu'il y a de différens corps primitifs élémentaires.

Quant à la Privation, troisième Principe d'Aristote, de quelque manière qu'on s'y prenne

Atque ea, ex quibus demonstrant, solvere non est difficile. Utrique enim litigiose ratiocinantur tam Melissius quam Parmenides, & enim falsa sumunt neque concludunt: sed magis importuna est ratio Melissi, nec habet ullum dubitationem; verum uno absurdo dato cætera sequentur . . . fed & adversus Parmenidem idem est rationum modus . . . falsa

prenne, pour vouloir le défendre, il faut abfolument avouer, (lorsqu'on ne veut point foutenir aveuglément une erreur, parcequ'elle vient d'un Philosophe que l'on refpette), qu'il est ou ridicule, ou inutile. Si Ariftote, comme le veulent plufieurs Savans, a établi la Privation pour une maniére de forme, & par conféquent pour une Subftance, il mérite justement le reproche, que lui a fait Montagne, de mettre le Néant parmi les Principès des choses. Car qu'estce que la Privation? qu'un Rien, un non être, enfin le Néant. Et fi Ariftote ne regardoit ce Principe que comme une fuite neceffaire des autres; il étoit inutile, ainfi que le remarque très àpropos le Pere Mallebranche, de se donner tant de peine pour expliquer une chose connue des génies les plus bornés. Qui est - ce qui ignore que, pour qu'une chose acquiére une nouvelle forme, il

fumit quatenus accepit ens simpliciter dici, cum dicatur multis modis. Arift. Phific. Lib. I. cap. IV.

" La matière felon Aristote est purement le sujet passif. Forme autem arque fines habitus quidam sunt, at mateties ut materies passiva est. Arist. de gener. & corup. Lib. L Cap. VIII.

D 3

il faut qu'elle ne l'ait pas eue auparavant, c'est - à - dire, qu'elle en ait eu la privation.

Un des défauts principaux de la Phyfique d'Aristote, ce n'est pas qu'elle contienne des opinions fausses, mais c'est qu'elle n'apprend presque rien de nouveau: je dis presque, car il y a certaines choses qu'Aristote a parfaitement développées, qui avant lui étoient très-obscures & même inconnues. Je trouve que le Pere Mallebranche a donné dans un excès condamnable, lorsqu'il a dit, sans reftriction, qu'Aristote <sup>42</sup> ne donne que des raifons de Logigue, & qu'il n'explique les effets de la Nature "que par les notions con-"fuses des Sens, principalement lorsqu'il idé-"cide hardiment sur des questions qu'on ne "voit

42 Mollebranche, Rech. de la Vérité, Liv. III. pag. 180. Edit. in 4. d'Amilerdam.

43 L'Origine ancienne de la Phylique Nouvelle, &c. pr 1e P. Regnault de la Comp. de Jésus. Tom. I. pag. 53. Edit. de Hollande.

44 Plaçons içi l'Eloge que Pline le Naturaliste fait de l'histoire des Animaux par Aristote. Aristoteles diversa tradir, vir quem in ils magna sequuturus ex parte, przfandum reor. Alexandro magno rege inflammato cupidine animalium naruras noscendi delegataque hac.

"mes de pouvoir réfoudre."

Je conviens qu'il y a plusieurs choses qu'Aristote éclaircit très-peu, d'autres qu'il obscurcit & qu'il embrouille; mais il faut aussi avouer qu'il approfondit plusieurs questions engrand Maître. Il a même fait des recherches très-utiles & très-curieuss. Un Auteur moderne a dit avec raison 43, "Que "l'Histoire des Animaux de ce Philosophe "paroît un Ouvrage qui caractérise le Maî-"tre d'Alexandre le Grand, & qu'il falloit un "Prince comme Aléxandre, qui fit les dépensés nécessaires pour tant d'observations, & "un Génie comme Aristote pour en faire "usage 44."

### Un

commentatione Ariftoteli, fummo in omni doctrina viro, aliquot millia hominum in totius Afiz Grzcizque tractu parere juffa: omnium quos venatus, aucupio, pifcatus alebant. Quibus vivaria, armenta, alvearia, pifcinz, aviaria, in cura erant: ne quid usquam gentium ignoraretur ab eo: quos pertractando quinquaginta ferme volumina illa przclara de animalibus condidir. *Plim.* Hift. nat. Lib. VIII, Cap. XVI. Il n'en refte plus que dix Livres aujourdhui.

Un Ecrivain plus impartial que ce premier, & dont l'autorité est bien d'un plus grand poids, a justifié en partie Aristote des reproches outrés du Pere Mallebranche. Plus. dit-il 45, "Aristote s'avance, & plus il em-"braffe de terrein; le Fini & l'Infini, le Vuide "& les Atomes, l'Espace & le Tems, le Lieu "& les Corps qui y font contenus, tout fe "represente devant ses yeux. Il ne confond "rien, il passe d'une Proposition à l'autre : "& quoiqu'il le fasse d'une manière très-ra-"pide, on y sent toujours une forte de liaison; "mais en cela même je lui reproche deux "chofes. 1°. Il ne distingue point ce qui "existe de ce qui peut exister, ce que Dieu "a fait de ce qu'il auroit pu faire. 2°. Il "confond le naturel & le furnaturel, ou plu-"tôt il fait voir qu'il n'y a rien, dont la Na-"ture ne foir capable. Mille effets, dit - il, "nous paroissent au - dessus de leur cause; "mais cela vient de ce que nous ne connoisfons

45 Hift. Critiq. de la Philof. Tom. II. p. 297.

46 Aristote a cru que le monde étoit éternel, & qu'il avoit toujours été doué du mouvement qui le vivisioit. Cette force motrice étoit ce qu'il appelloit Dieu. Aussi disoit-il, que cette action étoit ce qu'on apelloit l'immortalité: & regardant la force motrice comme l'ame

"sons point quelle est cette cause, c'est-à-di-"re, de ce que nous la croyons sans force & "sans activité, sans un Principe intérieur qui "la porte à tout."

Je crois, Monsieur, que de tous les jugemens, qu'on a prononcés dans ces derniers tems sur le mérite ou le démérite d'Aristore, celui du fage Auteur que je viens de citer eft un des plus vrais & des plus fensés. Quoiqu'en disent certains Modernes, il faut convenir que ce Philosophe Grec fut ungrand Génie, qu'il eut plusieurs talens admirables; mais il faut aussi ne point donner dans l'excès, où tombent bien des Péripatéticiens & des Scholastiques, qui veulent nonfeulement excuser & soutenir toutes les erreurs d'Ariftore, mais encore placer au rang des Saints ce Philosophe, qui fut Athée 46 selon toutes les apparences, & qui enseigna clairement la mortalité de l'Ame.

#### Lors-

de l'univers, il disoit que Dieu étoit un Ette toujours en mouvement. Ecoutons parler Aristore hui-même. "Dei vero operatio immortalitas est, hoc autam est per-"petua vita. Quare Deo perpetuum inesse motum "necesse est: cum autem Cœlum sit tale (est enim cor, "pus quoddam divinum) ideo corpus rotundum habet

DS

Lorsqu'on s'avise de vouloir canoniser un Physicien; aussi peu orthodoxe que Srinosa, on peut bien prétendre que tout est expliqué clairement dans ses Livres, & qu'il est l'accomplissement & la perfection de l'Intelligence humaine. Averroès n'a pas fait difficulté d'employer ces expressions outrées: Aristotelis Doctrina, dit-il 47, est summa Vèritas, quo-

, quod fuapte natura femper convestitur." Arift. de Cœlo Lib. II. Cap. III. Ariftote regarde le Ciel comme une shofe divine, c'eft à dire, faisant partie de la Divinité, parcequ'elle eft toujours en mouvement, toujours vivifieé par la force motrice ; il attribuoit au même Ciel l'éternité antérieure & posterieure. "Cælum igitur uni-"versun neque ortum effe, neque corumpi poffe, ut "quidan inquiunt. Sed unum elle ac fempiternum "principium quidem, & exitum æternitatis univerfæ "non habens, infinitum autem habens, & continens in "fe iplo tempus." Arift. de Cœlo Lib. II. Cap. I. On voit qu'Ariftote étoit à peu de chose près dans l'opinion de Spinda; car il admettoit une Substance incréée, & qui de tout tems avoit été vivifiée par une force motrice. Ainfi quand on voit de grands éloges dans certains endroits de ses Ecrits de Dieu, on doit entendre par ce mot la force motrice qui de tout tems avoit nu & vivifié le Ciel & l'Univers. Cette force motrice opéroit une convenance & une conjonction dans la nature, ou plutôt étoit elle-même cette conjonction & cette convenance qui ne dependoit point des Dieux, mais

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 59

quoniam ejus Intellectus fuit finis humani Intellectus: Quare bene dicitur de illo, quod ipfe fuit creatus, & datus nobis a Divina Providentia, ut non ignoremus possibilia sciri. Le Pere Mallebranche, qui rapporte ce passage, a raison d'ajouter 48, qu'Averroès devoit "même dire, que la Divine Providence nous "avoit donné Aristote, pour nous apprendre

de la Nature. "Illa vero cohæret & permanet natura "viribus, non Deorum, eftque in ea ifte quafi confenfus "quam συμπαθειαν vocant." Cicer. de Nat. Deor. Lib. II. Voici ençore un nouveau temoignage du même Auteur. "Ex quadam convenientia & conjun-"ctione naturæ quam vocant συμπαθειαν" Cicer. de Divinatio Lib. II.

Nous avons dit qu'Aristote ne croioit par l'immortalité de l'ame Cela découloit naturellement de son Sisteme; mais il dit lui-même que l'ame ne peut subfater fans le corps. "Animam igitur non esse separa-"bilem a corpore . . , . . Non est obscurum," Arist. de anima. Lib. II. Cap. I.. On verra dans l'article d'Averroes, celebre commentateur d'Aristore, que la doctrine de cet ancien philosophe grec sur la nature de l'ame ressembloit besucoup à celle qu'à soutenu Spinosa.

47 Averroes cité par Malleb. Recher. de la Vérité. Liv. III. Chap. III. pag. 180.

45 Idem, ibid.

"dre ce qu'il n'eft pas possible de favoir; "car il est vrai que ce Philosophe ne nous "apprend pas seulement les choses que l'on "peut favoir; mais, puisqu'il le faut croire "fur sa parole, sa Doctrine étant la souve-"raine Vérité, Summa Veritas, il nous ap-"prend même les choses qu'il est impossible "de savoir."

Ce font les éloges déplacés qu'on a donnés à Aristote, qui ont occasionné, en partie, les critiques outrées qu'on a faites de se Ouvrages. Il semble qu'il ait été impossible presqu'à tous ceux qui ont parlé de ce Philosophe, de ne point aller au - delà des justes bornes; ou ils l'ont blâmé fans mesure, ou ils l'ont loué avec excès. Cependant l'on peut dire que jamais Savant ne mérita de plus justes éloges que lui, & ne donna en même tems plus de sujets à une vaste & solide critique.

Je n'imiterai pas, Monsieur, ces Ecrivains, dont je condamne la prévention, & après avoir blâmé le peu de précision, de netteté, de

49 Essais de Michel de Montagne, Liv. II. pag. 541, onzième Edit.

5º Origine de la Phylique Nouvelle, Tom. I. pag. 167. 5 Stoici vocem dicunt effe corpus . . . . movet

de clané & d'évidence, qui régnent dans Ves VIII. Livres de. Phylique d'Aristore; sprès êrre convenu avec Montagne que les Principes de ce Philosophe 49 ne sont pas plus exempts du boute - horts qu'étoient d'autres plus anciens, je soutiendrai qu'il a connu parfaitement plusieurs secrets de la Nature, & éclairci beaucoup de choses, dont on ignoroit les caules avant lui. Ce quil y a de plus facheux, c'est qu'on lui a fait dire très souvent tout le contraire de ce qu'il a dit, & que les Modernes, en profitant de ses découvertes, ont voulu se les approprier, & lui en ôter la gloire. Il avoit connu auffi-bien que d'autres Philosophes la cause du Son, celle de l'Echo, & celle du bruit du Tonnerre; cependant les Modernes, en difant la même chose que lui, ont prétendu qu'il avoit ignoré tout cela. Le Jésuite Regnault a affez bien relevé la mauvaile foi & la diffimulation de ces Philosophes grapilleurs. "Le Son, dit-il 50, "la voix même, est un corps: il y a long-"tems que les Stoïciens & le Timée 51 le penfoient

concinnitas fonorum . . . . . quidquid mover, corpus eft. Plat. de Plac. Phil. Lib. IV. Cap. 20. ciré par le Pgre Regnault.

"foient comme vous; que dis-je? dès le "Siècle d'Empedocle 52, c'étoit un air agité, ,qui portoit fon impression dans la coquille "de l'oreille jusque fur l'organe de l'Ouïe. "L'Echo qui redifoit à Anaxagore ce qu'Ana-"xagore 53 venoit de lui dire; n'étoit qu'un "air refléchi. Aristote avoit - il une autre idée "là-deffus? on lui fait dire que le Son n'eft "point 54 un mouvement de l'air; écou-"tez Aristote lui même fur ce point. Le Son, "dit - il 55, eft un mouvement de l'air : de-"mandez-lui ce que c'est que l'Echo: F Echo "répond-il 50, est un air réstéchi par une surface "concave. Aristore s'expliquoit en Grec, "& d'une manière affez obscure d'elle même; "eft-il étonnant que l'on ait mis fur fon "compte des qualités inconcevables, qu'il ne "connoissoit guère? Le bruit affreux du "Ton-

5<sup>2</sup> Empedocles auditionem fieri dicit aëre accidente ad auris partem, quæ cochleæ inftar in gyros contorra. *Plut.* de Plac. Philof. Lib. IV. Cap. 16. cité par le même.

53. Anaxagoras vocem edi, fi spiritus occurrat solido aëri, & adversus retro objectum usque ad aures referatur: quo modo etiam fiat Echo, quæ est, cum sonus percutitur. Plut. de Placit. Philos. Lib. IV, Cap. 19. cité par le même. "Tonnerre n'étoit dans fa penfée que l'air "agité violemment; que dis-je? c'étoit un "air alternativement refferré & dilaté <sup>57</sup>; par "conféquent un mouvement alternatif, un "frémissement des vibrations de l'air. C'est "ainsi que vous vous exprimez après Aristote; "& malgré votre prévention contre les An-"ciens, malgré votre penchant pour les flo-"dernes, enfin vous voilà Péripateticiens."

On pourroit faire à bien des gens le reproche qu'Eudoxe fait à Ariste, & leur dire qu'ils sont Péripatéticiens dans le tems qu'ils déclament le plus vivement contre Aristote. On seroit aussi quelquesois très-sondé de leur représenter qu'ils tombent dans les mêmes défauts que ceux qu'ils blâment avec le dernier mépris, & qu'ils oublient les principes dont ils avoient résolu de ne s'écarter jamais. Mal-

54 Sed qualitas orta ex motu. Circul. Pifon. pag. 97. sité par le même.

55 Sonus est motus aeris. Arist. Tom. I. de Anima Lib. II. cap. 8. pag. 34. cité par le même.

56 Echo fit quando . . . propter vas terminans . . aer repellitur quafi pila. Idem pag. 32. sité par le même.

57 Voces oriri folent .... quod ser ..... contractus & extensus & comprehensus cieatur. Arist. Tom, II. de Aud. pag. 783. cité par le même. Mallebranche, qui a dit avec beaueoup de raison "qu'il faut avoir bien de la foi "pour croire Aristote, lorsqu'il ne nous "donne que des raisons de Logique, & qu'il "n'explique les effets de la Nature que par "les notions confuses des Sens," a eu la bonté de vouloir expliquer philosophiquement la case du Peché originel, & a prétendu prouver qu'il n'étoit point au-des la Raison d'approfondir le mystère de la condamnation des enfans morts sans batême.

Un Auteur moderne, à l'occasion de ce bizarre sentiment, a vangé Aristote de ces critiques mordantes du Métaphysicien François. "Il a donné, dit-il <sup>58</sup>, dans un travers plus "grand que tous ceux qu'il reprochoit à Ari-"stote; & dans quatre lignes il a plus "écrit de choses extravagantes, & a voulu "expliquer plus de mystères inintelligibles, "que le Philosophe Grec n'a prétendu en "avoir découvert dans les VIII. Livres de sa "Philosophe, dont le cerveau est rempli de "traces, qui par leur nature ont rapport aux choses

e la Haye. p. 139. & 140.

"chofes effentielles, & qu'elles ne peut effacer, nà caufe que la concupiscence demeure en "elle, & que fon corps ne lui est point foumis, les communiquant nécessairement à "fon enfant l'engendre pecheur, quoiqu'il foit "juste. Cette mere est juste, parce qu'ai-"mant actuellement , ou qu'ayant aimé Dieu par un amour de choix, cette concupifcence "ne la rend point criminelle, quoiqu'elle en "fuive les mouvemens dans le fommeil; "mais l'enfant qu'elle engendre n'ayant point "aimé Dieu par un amour de choix, & fon sceur n'ayant point été tourné vers Dieu, "il eft évident qu'il eft dans le desordre & dans "le déréglement, & qu'il n'y a rien dans lui qui ne foit digne de la colére de Dieu. "Recherche de la Vérité Lib. II. Chap. I. "pag-98. Toutes ces illusions fublimes fe "réduifent à ceci : Une mere engendre fon "fils pécheur, parce qu'elle lui communique "la concupiscence dont elle eft coupable; elle "a cependant le droit de pouvoir fe fauver, parce qu'elle a la liberté de faire ulage de fa "Raifon & d'aimer la Divinité, au lieu que "fon fils doir être damné n'ayant point la fa-"culté de réfléchir fur lui-même & de pou-"voir connoître Dieu. Ne voilà-t-il pas "un beau raifonnement & fondé fur d'ex-TON. III. "cel-E

.

"cellens principes! Je suppose pour un moment, que je sois ce même Aristore que "Mallebranche a fi griévement injurié: di-, tes moi, lui demanderois-je, Mr. le Méta-, phyficien François, qui vous a appris qu'une mere puisse communiquer à une Créature qui ne peut réfléchir des defirs de concupifcence qui doivent la rendre malheureuse? ,quelle preuve avez-vous pour montrer, "qu'il est de la justice de Dieu de punir un "innocent d'une faute, qu'il fait sans le sa-"voir, & qu'il est nécessité de faire? le vou-"drois bien que vous m'apprissez, s'il dé-"pend d'un enfant de réfister aux impressions "que font fur lui les mouvemens que reffent "fa mere? S'il n'est pas le maitre d'y ap-"porter aucune réfistance, & s'il est déter-"miné à les fuivre par les loix générales de "la Nature, n'est il pas ridicule de dire qu'il "est puni, parce qu'il a fait ce qui conve-"noit à son essence qu'il fit? J'aimerois mieux "foutenir qu'un enfant devient pécheur en maissant, parce qu'il fuce le lait d'une "Nourrice qui a péché, que de dire qu'il l'est "par les mouvemens & les impressions qu'il "reçoit dans le fein de fa mere. La premiére "de ces deux propositions est moins con-"traire au Bon-Sens, car un enfant peut vivre,

¥.

67

"vre fans teter; mais il ne le peut fans ref-"fentir les mouvemens de sa mere, lorsqu'il "est encore dans son sein."

Si les Péripatéticiens relevoient de tems en rems les fautes des plus célèbres Philosophes modernes, & s'ils les battoient avec les mêmes armes dont ils offensent Aristote, peutêrre viendroient - ils à bout de les rendre plus modestes, ou plutôr moins orgueilleux. Les Cartéfiens, & fur-tout Mallebranche, ont affecté de parler des anciens Philosophes avec le dernier mépris. On croiroit à les entendre qu'ils ont toujours écrit les choses les plus sensées & les plus évidentes ; il s'en faut bien cependant que cela soit, & ils sont tombés souvent dans des fautes qu'ils avoient relevées dans les autres avec une hauteur insupportable. J'espére vous faire convenir dans quelque tems de cette vérité. Ils ont même outré leurs critiques dans bien des endroits : ils ne se sont pas contentés de condamner tous les Ouvrages de Phyfique d'Aristore; ils ont encore décrié & blâmé, sans restriction, 59 la Logique de ce Philosophe. Il

E 2

Il est vrai qu'elle est beaucoup moins instrutive que les Péripatéticiens ne le disent, mais enfin elle sert à former le jugement, pourvû qu'on en rejette les Catégories, & qu'on ne s'amuse point à une étude aussi inutile & aussi infructueuse.

Il faut donc convenir de bonne foi avec les Cartéfiens, que les Catégories 60 d'Ariflote, dont on fait tunt de mystère, sont d'elles - mêmes très - peu utiles, & non-seulement ne servent guéres à former le jugement; mais souvent y nuisent beaucoup. Il faut aussi avouer qu'Aristote dans sa Logique a prescrit plufieurs Principes très utiles pour démêler les bonnes raisons de fausses objections, & pour détruire & anéantir les Sophismes, c'eft la justice que lui rendent de grands Auteurs modernes. Un fage & favant Ecrivain en condamnant les défauts de la Logique de ce Philosophe en a loué les beautés. "Où Ari-"ftote a le mieux réussi, dit-il or, c'est dans "fa Logique: il y découvre les principales lour-

que pour l'augmenter, parce qu'il est visible que, si l'on veut se servir dans la recherche de quelque vérité des règles qu'elle nous donne, la capacité de l'esprit en sera partagée; de sorte, qu'il en aura moins pour être attentif, & pour comprendre toute l'étendue du su-

"sources de l'Art de raisonner : il perce dans "le fond inépuisable des pensées de l'homme. "Il déméle ses pensées, fait voir la liaison "qu'elles ont entr'elles, les fuit dans leurs "écarts & dans leurs contrariétés, & les ra-"mene enfin à un point fixe. Je m'imagine "que, fi l'on pouvoir atteindre le bout de "l'Esprit, Aristote l'auroit atteint; mais fa "Méthode, quoique louée par tous les Philo-"sophes, n'est point exempte de défauts. "1° Il s'étend trop, & par - là il rebute : on "pourroit rappeller à peu de pages tout fon "Livre des Catégories & celui de l'interpréta-"tion; le fens y est noyé dans une trop "grande abondance de paroles. 2°. Il eft "obscur & embarrasse : il veut qu'on de-"vine & qu'on produife avec lui fes penfées: "quelque habile qu'on foir, on ne peut guère "se flater de l'avoir totalement entendu, té-"moin fes Analytiques, où tout l'Art du Syl-"logifme eft enfeigné; d'ailleurs cet Art ne "mérite pas de fi grands éloges. Les hom-"mes

jet qu'il examine. Mallebr. Recher. de la Vérité. Lib. III. Chap. 3. pag. 181.

6 La Logique, ou l'Art de Penfer, pag. 21-

" Hift. Critique de la Phil. Tom. II. pag. 273.

E 3

"mes apprennent de la Nature à tirer des con-"fequences d'un Principe établi; il ne leur "faut point d'étude pour cela, ou du moins-"il leur faut peu d'étude."

Pour fortifier ce dernier fentiment de l'Auteur de l'Histoire Critique de la Philosophie, je joindrai un passage de Locke à celui que je viens de rapporter. "Ce n'est point, dit cet "Illustre Anglois <sup>62</sup>, par les régles du Syllo-"gisme, que l'Esprit Humain apprend à rai-"fonner; il a une faculté naturelle d'apperce-"voir la convenance ou la disconvenance de "fes idées, & il peut les mettre en bon or-"dre sans toutes ces répétitions embaraf-"fantes."

Convenons donc, Monsteur, qu'Aristote a été un grand Génie: qu'on lui est redevable d'avoir prescrit des Règles utiles & nécessaires à la solution & même à l'anéanitissement des Sophismes; mais n'allons point comme les Péripatéticiens outrés & les Scholastiques, jusqu'à croire que Dieu a été si avare de ses faveurs envers les hommes, "que

<sup>62</sup> Locke, Effai Philosoph. fur l'Entendement Humain, Liv. IV. Chap. XVII. pag. 126.

63 Idem, ibid.

4 Tradits sutem funt quedam a Majoribus noftris, &

70

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 71

"que le contentant <sup>63</sup> d'en faire des Creatu-"res à deux jambes, il a laissé à Aristote le "soin de les rendre Créatures raisonnables." Je finirai, *Monsieur*, l'examen des défauts & des vertus de ce Philosophe Grec par l'éloge qu'il mérite, d'avoir condamné hautement toutes les chiméres & les folies que la Superstition & le Paganisme attribuoient à la Divinité. "Les additions, *dit-il*<sup>64</sup>, que l'on "a fait à la nature divine sont des Fables ac-"commodées à la portée du Peuple & auxin-"térêts de la Société. C'est par cette raison "que l'on a donné aux Dieux non-feulement "la figure humaine; mais quelquesois celle "des Bêtes."

#### §. XII.

#### XENOPHANE.

Laissons Aristore, & passons à d'autres Philosophes Platoniciens, qui avoient établi une Secte, qui n'a subsisté que peu de tems, eu égard à la Péripatéticienne. Xenophanes, natif

edmodum antiquis, ac in Fabulæ figura Posterioribus relicta, quod hi Dii sint, universamque naturam divinam contineant. Cætera vero sabulosa ad Multitudinis persuasionem, & ad Legum, ac ejus quod conferat opor-E A

.

natif de Colophon, en fut le Fondateur : elle fut appellée la Secte d'Elée, parce qu'elle fut accrue par les foins de Zénon d'Elée ; elle ne fut jamais cependant fort confidérable & fort fuivie, mais elle produifit plufieurs grands Hommes.

Xenophane tourna en ridicule les Divinités d'Homére & fe moqua de la maniére indécente dont Héfiode avoit parlé de la Divinité. Il fe récrioit avec raifon fur l'aveuglement des hommes, qui s'imaginoient que les Dieux avoient pris naiffance: qu'ils s'habilloient, fe nourriffoient, fe perpétuoient comme les fimples mortels; & que non contens de les imiter dans leur façon de vivre, ils combattoient mutuellement les uns contre les autres, & fe déclaroient la guerre pour les plus petites chofes.

Après avoir raisonné aussi sensement sur les Divinités des Poëtes, Xenophane supposoit à son tour un Dieu aussi absurde & aussi cri-

tunitatem jam illata funt. Hominiformes namque, ac aliorum Animalium nonnulli fimiles eos dicunt, ac alia consequentia, & fimilia ejus quæ dicta funt. Arist. Metaph. Lib. XII. Cap. 8. pag. m. 744. E.

65 Xenophanes . . . dicit . . . unum effe omnis, neque id effe mutabile, & id effe Deum, neque eriminel. A la vérité il n'admettoit qu'un Etre <sup>65</sup> éternel & immuable; mais il lui donnoit une figure fphériqne, & cet Etre étoit l'Univers; voilà le Système de Spinosa dans tout son jour, à la figure sphérique près que ce Philosophe moderne ne soutenoit point, croyant la Matière indéfinie, ou plutôt infinie.

Il n'est pas furprenant que Xenophane ne connoissant d'autre Divinité que la Matiére, se moquât des Dieux d'Homére: il ne faut point regarder son mépris comme une marque de la supériorité de son génie, car il est pour le moins aussi absurde de supposer un Dieu matériel, & d'une forme sphérique, tel qu'une boule faite au tour, que d'admettre des Dieux qui sont revêtus de la figure humaine. L'Argument de Cicéron ne devoit point paroître méprisable à ceux qui cherchoient à soutenir les Divinités des Poëtes. "De toutes les formes disoit 66 cet Illustre "Ro-

natum quidquam & fempiternum, conglobata figura. Cicer. Acad. Quaft. Lib. IV.

<sup>66</sup> Quod fi omnium Animantium formam vincit hominis figura, Deus autem animans eft: eâ figurâ profecto est, quæ pulcherrima fit omnium; quoniamque Deos beatiffimos esse constat, bearus autem esse fine "Romain. la plus parfaite & la plus belle eft "celle de l'homme. Dieu a une forme; il "doit donc avoir celle de l'homme. D'ailleurs "perfonne ne peut - être heureux fans la Vertu, "& vertueux fans la Sageffe: la Vertu & la "Sageffe ne fe rencontrent que dans une fi-"gure humaine; il faut donc que Dieu foit "revêtu de la figure humaine."

Ce raisonnement vaut beaucoup mieux, quoiqu'il foit faux, que celui de Xenophane, qui, pour soutenir la figure sphérique de la divinité & détruire celle des Dieux d'Homére, disoit que files Animaux se forgeoient des Dieux, ils les revêtiroient de leurs formes: ex falso supponenti seguitur ridiculum. Si les Bêtes raisonnoient distinctement, elles connoîtroient, fans doute, que leur figure & leurs facultés sont au-dessous de celles des hommes, & par conféquent elles donneroient à la Divinité la forme la plus noble; mais à quoi tert de tirer des conséquences d'un principe évidemment faux? En suppofant que l'Eau de la Mer peut aquérir le même gout que le Vin de Bourgogne, il me

•Virtute nemo poteft, nec virtutes fine Ratione conftare, nec Ratio ulquam ineffe nifi in hominis figura: homiDE LESPRIT HUMAIN.

me seroit aisé de conclure que les Allemands, même œux qui sont les plus attachés au Pape, en feroient plus de cas que de l'Eau-Bénite.

75

Dès qu'on fuppofe Dieu matériel & qu'on lui attribue une forme déterminée, l'humaine est fans doute la plus noble, & la plus raisonnable. Xenophane n'avoit - il pas bonne grace de plaisanter fur les Dieux d'Homére dans le tems qu'il en admettoit un rond, voyant & entendant, ne respirant point & n'ayant rien de semblable aux hommes? Voilà un Animal d'une espèce aussi noble que la Taupe & la Marmote; le seul avantage qu'il ait sur ces deux derniers, c'est que ne respirant point & n'ayant soint de poumon, il ne peut souffrir de l'astme & ne craint pas de devenir pulmonique.

Il est furprenant qu'il se soit trouvé d'habiles gens qui ayent voulu excuser les sentimens de Xenophane. L'Auteur de l'Art de penser, en parlant du Sophissme appellé par Aristote Ignoratio Elenchi, c'est,-à-dire l'ignorance de ce que l'on doit prouver contre

nis effe specie Deos confitendum est. Cicor. de Nat Deor. Lib. I. Cap. 18. tre fon Adversaire, dit <sup>67</sup> qu'il "eût été à "souhaiter qu'Aristote, qui a eu soin de nous "avertir de ce défaut, eût eu autant de soin "de l'éviter. Car on ne peut dissimuler qu'il "n'ait combattu plusieurs des anciens "Philosophes en rapportant leur opinion peu "fincérement. Il réfute Parménide & Melif-"sus pour n'avoir admis qu'un seul Prin-"cipe de toutes choses, comme s'ils "avoient entendu par là le Principe dont el-"les sont composées, au lieu qu'ils enten-"doient le seul & unique Principe, dont tou-"tes les choses ont tiré leur origine, qui est "Dieu."

L'Envie qu'ont eue certains Philosophes modernes de rendre orthodoxes les fentimens des plus célèbres Anciens fur la nature de Dieu & la connoissance de son unité, a séduit l'Auteur de l'Art de penser : il n'a pas pris garde

67 La Logique, ou l'Art de Penser, Part. III. Chap. XIX.

68 Bayle, Dict. Hift. & Critiq. Article, Xenophanes. Remarq. B.

<sup>69</sup> Coactus vero illa quæ apparent, sequi, & unum ratione, plura vero secundum sensum putans esse, duas causas rursum, ac duo Principias ponit, Calidum & Fri-

garde que la prévention faisoit sur lui le mauvais effet qu'il croyoit qu'elle avoit produit fur Ariftote. "Il a fait plus d'honneur, dit "un fameux Philosophe, 68 à Parménide & à "Meliffus qu'ils n'en méritent. Il les repré-"fente comme des gens orthodoxes fur l'o-"rigine des Créatures, néanmoins ils étoient "auffi impies que Spinosa, ou peu s'en fal-"loit: ils ne reconnoissoient point de difféprence entre le Principe dont les choses font "composées & celui qui les a produites : ils n'ad-"mettoient qu'un seul Etre, & ils prétendoient "que tout étoit éternel, voilà ce qu'on leur "impute dans Eufebe . . . Ariftote ne leur "impute point tout cela à tous égards: il recon-"noit 69 que Parménide enseignant d'un côté "que réellement il n'y a qu'un Etre, mais que "felon les apparences il y en a plusieurs, s'est "accommodé a l'apparence, & à supposé deux ,autres

gidum, velut Ignem & Terram dicens. Aristoteles, Metaphyficz. Libr. I. Cap. V. p. 648.

Je dirai en passant que Bayle qui a cité le passage de l'Art de penser, que je rapporte, n'a pas cité juste. Il renvoye au XVIII. Chap. de la III. Part. & c'est au XIX. A Dieu ne plaise que je veuille taxer un aussi grand Homme d'inéxactitude: je ne fais cette remarque, que pour faire sentir combien on est malheureux de passer "autres Principes, le Chaud & le Froid, le "Feu & la Terre."

Je trouve Monfieur dans la façon de penfer de Xenophane autant de ressemblance avec celle de Spinosa, que dans les fentimens de ces Philosophes: tous deux étoient également Athées, ne reconnoissant d'autre Divinité que l'Univers qu'ils croyoient avoir été de tous tems; & tous deux vouloient également couvrir leurs Dogmes impies par quelques opinions qu'ils soutenoient seulement par forme, & pour ne pas heurter les apparences. Le Tractatus Theologicus & Politicus de Spinosa est rempli de phrases fort belles à la louange de l'Ecriture, des Prophêtes & de de la Religion : au fond toutes ces phrases ne fignifient rien : on connoit ailément où veut en venir cet Athée; on s'apperçoit qu'il joue le même rôle que Xenophane, & qu'il ne travaille qu'à fauver les apparences.

L'Auteur de l'Art de penser n'a pas été le seul qui ait pris assez mal à propos la defen-

par les mains de certaines gens. J'ai trouvé en lisant le Dictionnaire de ce savant & judicieux Critique cinq cens quatre vingt-trois Citations sausses.

7º Aristoteles . . . . Xenophanem . .

fense de ce dernier Philosophe contre Ariftote. Le Jésuite Lescalopier dans le Commentaire qu'il a fait sur l'Ouvrage de Cicéron, intitulé De la Nature des Dieux, est tombé dans la même faute. Il soutient <sup>70</sup> que le sentiment que Xenophane avoit sur l'unité de Dieu est une preuve qu'il avoit le génie vaste, sublime, & qu'il ne méritoit point les reproches d'ignorance & de grossiéreté que lui a fait Aristote. Il n'est pas necessaire, Monsseur, que je vous fasse fentir le défaut de la Critique du Jésuite, vous lui appliquerez sans doute, ce que j'ai eu l'honneur de vous dire, il n'y a qu'un instant, sur l'Auteur de l'Art de penser.

Xenophane prétendoit qu'il n'y avoit aucun mouvement réel dans le Monde, ou du moins il foutenoit qu'on ne pouvoit le prouver; car il croyoit fortement l'incompréhensibilité de toutes choses, & pensoit qu'on ne pouvoit s'assure de rien touchant leur nature. En vous parlant des Disciples de ce Philosophe, je vous dirai les principales raisons

a toto Philosophorum senatu relegandum censet. Eam tamen Xenophani de Deo sententiam adscribit, quæ minime agreste ingenium sapiat. Lescalopier. in Cicer. de Nat. Deorum. Lib. I.

1

fons fur lesquelles on appuyoit l'opinion qui rejettoit le mouvement: je vous avertis d'avance qu'elles vous paroîtront fort mauvaifes: auffi ne font elles pas trop bonnes; mais quelqu'extraordinaire, quelque faux que foit le fentiment qui rejette le mouvement, quelque ridicule qu'il entraine après lui, il faut cependant avouer que Xenophanes & fes Difciples ont été de grands Génies, & qu'il falloit même avoir autant d'esprit qu'ils en avoient, pour donner quelque vraifemblance à une opinion auffi abfurde, & pour défendre auffi-bien une auffi mauvaile caufe.

#### §. XIII.

#### PARMENIDE.

Parménide fut un des plus célèbres Difciples de Xenophanes: il ajouta quelques nouvelles opinions à celles de fon Maitre, on peut le regarder comme le Modèle de Mallebranche. C'eft lui qui foutint le prémier ,que

71 Hiftoire Critique de la Philos. Tom. II. Liv. V. Chap. XXIII, pag. 312.

"que nos idées ont une existence réelle & in-"dépendante de notre volonté: qu'elles fub-"fiftent de deux maniéres, en nous & hors "de nous, &c." L'Auteur de l'Hiftoire Critique de la Philosophie a parfaitement exposé toute la Doctrine de ce Philosophe fur les Idées, & il a eu raison de dire que les fentiments de Parménide 71, que Platon a "rapportés dans un Dialogue, se trouve t mieux placés dans les Ouvrages de St. Au-"guftin & dans ceux de Mallebranche, ce dernier ayant furtout démontré que nos idées "font hors de nous: que nous ne les créons pas, qu'elles font éternelles, inaltérables, "l'effence même de Dieu, & que lui feul con-"tient généralement toutes les perfections des "Etres créés."

En accordant au Pere Mallebranche fa gloire d'avoir perfectionné le Syftême des idées, il s'enfuivra toujours qu'il n'en a point été l'inventeur : St. Augustin plus de mille ans avant lui l'avoit soutenu dans ses Ouvrages; & Parménide plusieurs Siècles avant St. Augustin. Combien y a-t-il peu de Mallebranchistes qui pensent que leur Maître n'est pas l'Auteur d'une opinion qui lui a donné tant de réputation, & qu'il n'a fait que la présenter à ses Lecteurs d'une manière un peu Tom. III. F plus plus fubtile & plus fublime (j'ai pensé dire obscure), que Parménide. Voilà, Monsseur, deux Philosophes de la Secte d'Elée, qui ont servi de Modèles dans ces derniers tems à deux Auteurs bien opposés, Spinosa & Mallebranche.

Parménide eut une opinion fur le Soleil affez extraordinaire: il falloit que cet Aftre produisit sur lui un effet différent que sur le reste des hommes; car il soutenoit 73, qu'il étoit froid & chand tout à la fois. Ce sontlà de ces découvertes qui sont si extraordinaires, que le reste des hommes ne pouvant les appercevoir, l'Auteur a travaillé à pure perte. En vérité, je ne fais Monfieur, à quoi Songeoit Parménide; peut - être croyoitil que la fingularité de ses opinions Physiques devoit répondre à ses sublimes illusions Métaphyfiques. Un Philosophe, qui veur prouver que l'effence de Dieu, diversement modifiée, représente tous les Etres possibles, peut bien soutenir que le Soleil est froid & chaud.

#### Avant

" Parmenides . . . dixit Solem ipsum calidum este atque frigidum. Laertins, Menag. Lib. IX.

82

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 83

Avant que de quitter Parménide, souffrez. Monsteur, que je vous fasse appercevoir de deux fortes de Spinofisme, ou plutôt de Parmenidisme : le premier matériel, qui prétend, que tous les corps ne font que des modifications d'une Substance unique, qui est Dieu ; le second spirituel, qui rend toutes les idées des hommes des modes d'une seule & unique Substance immatérielle, qui est Dieu. Je vous ai montré dans mes Lettres précédentes les abfurdités, qui découlent du Spinolisme matériel; dans celle que j'aurai l'honneur de vous écrire au premier jour fur les Philofophes modernes, j'espére vous prouver que le spirituel n'est sujet à guère moins d'inconvéniens.

## §. XIV.

# MELISSUS

#### ZENON D'ELEE.

Je viens à Meliflus, qui ayant été d'abord Disciple de Xenophane se perfectionna ensuite sous Parménide, il soutint, ainsi que ses Maîtres, l'unité, l'immobilité, & l'incompréhensibilité de toutes choses.

F 2

Zé

Zénon d'Elée fut un des principaux Elèves de Melissus. Ce Philosophe n'est point le même Zénon, dont je vous ai déja parlé, & qui se pendit, parce qu'il avoit fait une chûte: ce dernier est appelle Zenon Cyprior; il ctoit natif de la Ville de Cytie; je retourne à celui d'Elée. On affure qu'il étoit beau, bien fait, & qu'il parloit bien & avec beaucoup de grace. Il avoit un génie vif, sublime, pénétrant, mais il n'employa pas trop utilement, de si rares qualités. Il s'attacha fortement aux Dogmes de Xenophane & de Meliflus, foutint tous leurs Paradoxes avec beaucoup de vivacité, ou plutôt avec beaucoup d'opiniatreté. Il voulut furtout prouver qu'il n'y avoit point de mouvement : il se fervit pour cela des argumens captieux de ses Maîtres, & leur donna de nouvelles forces. Un corps, difoit-il, ne fauroit être en deux lieux différens dans le même tems: or s'il étoit vrai qu'une fléche, qui femble fe mouvoir vers certain lieu, fe mût réellement, il faudroit qu'elle fût tout ensemble en repos & en mouvement, car la fléche est à chaque moment dans un espace qui lui est egal, & elle y doit être en repos; puisqu'on n'est point dans un espace que l'on quitte : il n'est donc aucun instant où elle ſe

fe meuve; fi cela arrivoit elle seroit toutensemble en repos & en mouvement.

Le favant Bayle, qui s'est fait un plaisir de donner aux argumens de Zénon toute la force qu'ils peuvent avoir, après s'être affez étendu sur ce premier, qui dans le fond n'eft qu'un Sophifme, en propose plusieurs autres: je me contenterai de vous en rapporter un des principaux : fi vous êtes curieux de les voir tous, vous pourrez les chercher dans l'Original. "S'il y avoit du mouvement, fait dire le Philosophe moderne à l'anmeien 73, il faudroit que le mobile put passer "d'un lieu à un autre : car tout mouvement "enferme deux extrémités, terminum a quo, & sterminum ad quem, le lieu d'où l'on part, "& le lieu où l'on arrive: or ces deux exstrémités font féparées par des espaces qui "contiennent une infinité de parties, vû que "la Matiére est divisible à l'infini; il est done "impoffible que le mobile parvienne d'une pextrémité à l'autre. Le milieu est composé "d'une infinité de parties qu'il faut parcourir "succeffivement les unes après les autres, fans "que

73 Bayle, Diction. Hiftor. & Critiq. Article Zénon, Rem. K.

F 3

"que jamais vous puissez toucher celle de "devant en même tems que vous touchez "celle qui est en deça; de forte que pour "parcourir un pied de matiere, je veux dire, "pour arriver du commencement du pre-"mier pouce à la fin du douzième, il faudroit "un tems infini; car les espaces qu'il faut "parcourir fuccessivement entre ces deux bor-"nes étant infinis en nombre, il est clair "qu'on ne les peut parcourir que dans une "infinité de momens, à moins qu'on ne vou-"lut reconnoitre que le mobile est en plu-"fieurs lieux à la fois, ce qui est faux & im-"possible."

Tous ces raisonnemens sont fort subtils & fort captieux; mais au fond, ce sont des Sophismes qui ne méritent d'autre réponse & d'autre réfutation, que celle dont se fervit un Philosophe Cynique, qui entendant parler contre le mouvement, se leva de sa place, & se mit à marcher à grands pas dans la Salle. Bayle a eu tort de dire qu'une pareille réponse étoit plus sophissique, que les raisons de Zenon: il est des choses où il ne faut recourir qu'aux voyes les plus simples & les plus communes: & lorsque des gens sophis

74 Idem, ibid.

86

sont affez entêtés & opiniatres, pour préférer des fubtilités à l'évidence, on doit leur dire : bercez-vous de chiméres, niez les chofes les plus fures, cela vous amuse; "nous y confentons. Bayle a commis une faute en voulant excuser Zénon. Il dit 74, "que "la réponse du Philosophe Cynique est le Sophilme que les Logiciens appellent Ignora-"tio Elenchi. C'étoit fortir, ajoute-t-il, de "la queftion, car ce Philosophe ne rejettoit pas le mouvement apparent: il ne nioit pas qu'il ne femble à l'homme qu'il y a du mouvement; mais il foutenoit que réellement rien ne fe meut." Je m'étonne que l'Illustre Bayle ait refusé de croire que Zénon nioit même qu'il y eût des apparences & des illufions. Il n'accordoit point qu'il y eut aucune vraisemblance: il avoit porté l'incertitude jusqu'à cet excès; & se voyant preffé de toutes parts, Xenophane & Meliffus, dit - il, ont prétendu que tout n'est qu'apparence & illusion, & moi je soutiens qu'il n'y a ni apparence, ni illufion, puisqu'il n'y a rien du tout. Sénéque s'est moqué avec raison d'une folie aussi fingulière: omnia negotia dejecit, écrit-il 75 en parlant de

3 Senec. Epift. 18.

F4

de ce Philosophe, *ait nihil esse.* Xenophane nioit même qu'il existoit : c'est un Auteur moderne qui sera le garand de cette particulanité ; la voici telle qu'elle est dans l'Ouvrage où je l'ai trouvée. "Mais <sup>70</sup> quoi, "repliquoit-on à Xenophane, quand même "il n'y auroit absolument rien au dehors, "du moins seriez-vous quelque chose, vous "qui pensez, qui soutenez de si étranges sennimens. Non encore une fois, répondoit "le Philosophe d'Elée, il n'y a rien du tout, "il n'y a rien."

Le courage & la vertu de Zénon ont mérité de grands éloges: fes inclinations furent auffi nobles que fes fentimens parurent extraordinaires: il voulut rendre la liberté à fa Patrie qu'un Tyran avoit foumife: & malheureufement la confpiration ayant été découverte, on dit qu'il eut affez de courage <sup>77</sup> pour fe couper la langue avec les dents

76 Hift. Crit. de la Philof. Tom. II. Liv. V. Chap. XXIII. page 316.

77 Avulfam fedibus linguam fuam cum cruento spuramine in oculos interrogantis . . . impegit. Ammian Marcellin. Lib. XIV. Cap. IX.

78 Eine asel TIVE GRAN EXCIP TING EIREIP ANTA Reis

dents, afin de ne pouvoir être force de revéler les complices. Quelques - uns ajoutent qu'il la cracha au visage du Tyran; d'autres racontent ce fait d'une manière très-dif-Ils difent 78 que Zénon après férente. avoir nommé quelques uns des complices demanda au Tyran de pouvoir lui parler à l'oreille, & qu'il la lui mordit, & s'y attacha si fortement, qu'on ne put lui faire lâcher prise qu'en lui donnant de grands coups d'aiguillon. Si ces derniéres circonstances sont véritables, elles ne font guère d'honneur à Zénon. Un Philosophe qu'on eft obligé de traiter comme un Dogue d'Angleterre, & à qui il faut piquer les fesses, pour l'obliger à ouvrir la bouche, est un Sage d'une espèce bien singulière. Aussi crois je que ce fait est un Conte; je pense même que celui de l'amputation de la langue n'est guère plus certain, quoiqu'il foit rapporté par

το 25' του δαχών 8χ ανηκεν τως αν απεκεντηθη, ταυτον Agisoysitoni τω τυςανιοχτόνω παθών. Deinde cum de quibusdam dixiffet, quidquam fibi ad aurem loqui velle, eam mordicus apprehensam non ante dimisit quam stimulis foderetur, idem agens quod Aristogiton Tyrannicida. Diogen. Lib. IX. Num. 26.

F 5

par divers Auteurs <sup>79</sup>. Car fi Zénon'fe coupa la langue dans la crainte que la douleur ne le forçât à trahir fon fecret, il efit du auffi fe couper les deux mains, pour empêcher qu'on ne l'obligeât d'écrire ce qu'il ne pouvoit dire- Ainfi en recourant à l'expédient de fe priver de l'ufage de la parole, il ne mettoit pas fon fecret en fûrete, dès qu'il avoit celui des mains, & qu'il craignoit trop la douleur, pour pouvoir être maître de lui-même; peut-être ne fit-il pas cette réflexion cependant bien naturelle. Enfin, quoi qu'il en foit, il eft permis de douter de cette hiftoire, puisqu'elle eft rapportée fi différemment.

#### 6. XV.

#### LEUCIPPE.

Leucippe fut Disciple de Zénon; mais il abandonna les Paradoxes & les sentimens extraordinaires de son Mastre. Il fut l'Auteur & l'inventeur du Système, qui n'admet que

79 Linguam suam, dentibus amputatam, in Tyrannum expuit. Plut. advers. Color. sub fin.

8º Si Poffidonio credimus, antiquum de Atomis Dogma

que du vuide & des atomes dans l'Univers. Quelques Ecrivains, foit anciens, foit modernes, ont attribué à un certain Moschus l'houneur decette invention. Il étoit Phénicien 80, natif de Sidon, & vivoit avant le Siège de Troye. Si ce fait est véritable, l'Hypothèfe Gaffendiste étoit connue environ douzecensans avant Jefus Chrift. Un habile Critique doute que ce Phyficien ait jamais exifté. "A parler, dit-il 81, fuivant les regles de "la Critique, on ignore qui est ce Moschus. "Josephe, Tatien & Athénée affürent qu'il "a composé l'Histoire de son Païs en Lan-"gue Phénicienne. Jamblique le vante comme un fertile & grand Phylicien. Les uns "varient fur fon nom, & les autres fur le "Païs où il a pris naissance; parmi toutes "ces incertitudes, je serois tenté de croire "qu'il n'y a jamais eu d'homme qui ait porté "ce nom, & que Possidonius qui lui attribue "la découverte du Système des Atomes, s'é-"gare prodigieusement."

Sans

Molchi eff, hominis Sidonii, qui ante Trojani Belli tempus vizir. Strab. Tom. II. Lib. XVI.

# Hift. Critiq. de la Philof. Tom. II. p. 321.

#### §. XVI.

#### DEMOCRITE.

Démocrite fit plusieurs augmentations au Système de Leucippe; il le porta presque jus-

<sup>32</sup> Cum (Democrito) omnia fuisse curz videntur. Aristotel. de Gener. & Corrupt. Lib. I. Cap. II.

83 Cum temen omnia cum Cælo Terraque, Marique Nil fint ad fummam fummaï torius omnem.

, Lucret, de Rer. Nat. Lib. VI. Verl. 678. & 679. Tom. II. p. 398.

Præteres cum Materies eft multa parata,

92

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 93

julqu'au point, où il fut adopté & foutenu par les Epicuriens. Ce Philosophe admit le mouvement des Atomes de toute éternité. Selon lui, chaque Atome 'est doué de quelque chose de spirituel & de divin; la Nature entière participe à cette divinité puisqu'elle n'est composée que des Atomes que le Hazard assembla & accrocha ensemble, lors de la formation de l'Univers. Je vous parlerai bien - tôt plus amplement de ce Système en faisant mention des opinions d'Epicure.

Démocrité foutint la pluralité des Mondes. Il feroit, difoit-il, auffi ridicule de croire qu'il n'y a qu'un Monde dans l'Infini, que de se figurer qu'il n'y a qu'un seul épi de bled dans une vaste Terre qui paroît en être couverte. Epicure & ses Disciples adoptérent auffi ce sentiment; ils prétendoient <sup>83</sup> que la Nature n'avoit rien produit qui fût unique dans son espèce. Pourquoi disoientils

Cum locus eft presto, nec res, nee caussa moratur Ulla : geri debent nimirum, & confieri res. Nunc & feminibus si tanta est copia, quantam Enumerare ætas Animantum non queat omnis : Visque eadem, & natura manet, quæ semina rerum Conjicere in loca quæque queat simili ratione. Atque huc sunt conjecta; necesse est consistere ils, n'auroit - elle donc fait qu'un Monde, elle qui aime si fort à se varier de tant de diverses manières?

Voilà, Monsieur, la pluralité des Mondes de Descartes, de Huygens, & de Fontenelle; deux mille ans avant eux on avoit soutenu qu'il y avoit une infinité de Soleils, de Lunes, de Planetes, de Terres.

Je pense que vous vous appercevez, que plus nous allons en avant, & plus je tiens la parole que je vous ai donnée, de vous montrer que toutes ces Hypothèses rhabillées à la *Moderne*, & dont on fait aujourd'hui tant de cas, parce qu'on les croit nouvelles, sont très-anciennes, & ne doivent point leur origine aux Philosophes de ces derniers tems. Revenons à Démocrite. Il falloit que ce fût un grand Physicien, & qu'il connût parfai-

Effe alios alfis Terrarum in partibus Orbes, Et warias hominum Gentes, & Sæcla Ferarum Huc accedit, ut in fummå res nulla fit una,

Unica que gignatur in de unica folaque crefcat. .....

Quapropter Cœlum, fimili fatione fatendum eft, Terramque, & Solem, Lunam, Mare, cæters, quel funt,

Non effe unica, fed numero magis innumerali. Idem, Lib. II. p. 202. & feg. Verl. 1065, & fegq.

94

faitement les vertus les plus cachées des chor fes, puisqu'on dit qu'il trouva le secret de prolonger fa vie pendant trois jours, pour faire plaifir à la Sœur. Cette bonne Fille s'attriftoit, de ce que la mort de son Frere la priveroit d'affister aux Fêtes de Cérès: le galant Philosophe, pour confoler cette affligée, le fit apporter tons les jours des paine chauds, & en flairant l'odeur de ces pains, il prolongea fa vie jusqu'à ce que les Fêtes eussent été célébrées. Diogène - Laêrce 84 rapporte ces particularités, auxquelles je penfe que vous n'ajouterez guère plus de foi que Si l'on, peut prolonger la vie à un moi. Vieillard pendant trois jours avec l'odeur du pain chaud, voilà un cordial plus excellent que les Goutes d'Angleterre: Gredat Jus deus Apella, non ego. Athénée 85 raconte cette

<sup>84</sup> Mærentem Sororem, quod, illo in celebritate Ceteris morituro, ipfa Dez vota exfolvere nequiret, bono animo effe juffit, panesque calidos fibi quotidie afferri; eos igitur naribus cum admovisset, vivum se, donec en celebritas transiret, servavit. Ubi vero dies illi transierunt, (tres autem erant) quietissime ac minimo doloreconclusit vitam, Laert. Lib. IX. Segm. 43.

\$5 Athen. Lib. II. Cap. 7.

cette histoire un peu différemment. Il dit que Démocrite ayant résolu de se laisser mourir, pour se délivrer des incommodités de la vieillesse, dont - il étoit ennuyé, recula sa mort de trois jours, pour faire plaisir à ses Sœurs qui souhsitoient d'assister aux Fêtes de Cérès. Il se servit pour cela d'un pot de Miel, dont l'odeur lui conferva la vie pendant quelques jours; après la celébration des Fêtes, il sit ôter son pot de Miel & mourut.

Ce fecond Conte n'est guère plus vraisemblable que le premier. Ce qui me déterfinne à rejetter entièrement ces flairemens de pain chaud & de pot de Miel, c'est que Lucrèce qui parle de la mort de Démocrite, & qui dit que ce Philosophe se la donna luimême, ne fait aucune mention de cette hiftoire. "Démocrite, ecrit il <sup>86</sup>, écoutant "les avis que lui donna la vieillesse, & s'ap-"percevant que son esprit baissoit, alla au devant

<sup>86</sup> Denique Democritum postquam matura vetustas Admonuit, memores motus languescere mentis, Sponte sua leto caput obvius obtulit ipse. Ipse Epicurus obit decurso lumine vitæ, Qui genus humanum ingenio superavit, & omneis Præstrinxit, Stellas exortus uti æthereus Sol.

"vant de la mort & fubit volontiers l'Arrêt "du Sort. Epicure, qui a paru parmi les "Sages comme le Soleil parmi les Étoiles, "a de même été fujet aux loix du trépas." Après ces éloges Lucrèce conclut qu'il est ridicule que des hommes ordinaires se plaignent de la fortune qui borne trop leurs jours. Ce Sage Poête raisonne sensément. Si parmi les mortels quelques-uns devoient avoir droit de prétendre à l'immortalité, ce feroit ceux dont les connoiffances & les talens sont utiles au bonheur de la Societé. Newton, Locke, Descartes ont caulé par leur mort plus de perte à l'Europe, que la naiffance de trente Princes, de cent Cardinaux, & de dix mille Nobles, ne lui ont fait de bien. Un homme, comme Locke, eft un de ces Phénomênes heureux, que la Nature ne montre qu'une fois pendant la durée d'un Monde.

#### Avant-

Tu vero dubitabis, & indignabere obire, Mortua cui vita est prope jam vivo, atque videnti, Qui somno partem majorem conteris ævi?

Lucret. de Rer. Nat. Lib. III. p. 332. Verf. 153. & feqq.

G

#### TOM. III.

Avant que de quiter entiérement Democrite, je crois devoir le justifier contre Pline, qui lui impute des opinions qu'il ne foutint jamais, selon toutes les apparences. Cet Historien 87 se moque avec raison de certaines absurdités qui étoient inférées dans un Livre, qui traitoit de la nature & des qualités du Caméléon, & qu'on attribuoit à Démocrite; mais il auroit du s'appercevoir qu'il n'y avoit aucune apparence qu'il en füt l'Auteur 88. Aulugelle l'a très-bien juflifié, & il y a d'autant plus lieu de douter que Démocrite ait composé un Ouvrage rempli de fables & de prodiges, que Lucien, ce redoutable Critique, cet ennemi mortel de presque tous les Philosophes; n'hésite pas à placer Démocrite au rang des Savans, qui ne fau-

87 Jungemus illis . . Chamæleonem peculiari Volumine dignum existimatum Democrito, ac per sin gula membra defectum, non sine magna voluptare nostra cognitis, proditisque mendaciis Græcæ vanitatis. *Plin.* Lib. X. Cap. 49.

<sup>88</sup> Librum effe Democriti nobiliffimi Philosophorum de natura Chamæleontis, eumque se legisse Plinius secundus in naturalis historiæ vigesimo octavo refert, multaque vana atque intoleranda auribus denique quasi a Democrito tradidit . . . His portentis atque præstigiis a Plinio secundo scriptis non dignum seffe fauroient se laisser séduire par des Contes; &qui ont <sup>89</sup> une ame de diamant qui ne craint point l'attaque des prodiges.

## ý. XVII. Epicure. ET Lucrece.

Epicure perfectionna entiérement le Syfrême des Atomes, & le porta au point où Gassendi l'a renouvellé de nos jours. Il établit, comme Démocrite, deux principes, le Vuide <sup>90</sup> & les Atomes. Il suppose que les Atomes sont indivisibles, non pas à cause de leur petitesse, quelque imperceptible qu'elle soit, mais à cause de leur dureté & de leur na-

cognomen Democriti puto, Aulug. noch. attic. diff. X. cap. XII.

89 'Adamartinn meo's raura noi ta totauta the groun "zortos as anisñeat Qui adversus hac & similia mentem haberet adamantinam, ut non crederet, &c. Lucian. Tom. I. in Pseud. pag. 873.

<sup>90</sup> Omnis ut eft igitur per se natura, duabus Confistit rebus; nam corpora sunt, & inane, Hac in quo sita sunt, & quà diversa moventur.

Lucret, de Rer. Nat, Lib. I. p. 42. Verl. 419. & fegg.

G 2

nature <sup>91</sup>, qui n'admet point de vuide <sup>92</sup>, & qui par conféquent ne peut être fujette à la divifion, les corps n'étant affujetis à la féparation & à la deftruction que par le vuide: Gaffendi a foutenu de la même maniere l'indivisibilité de la Matiere a l'infini. "L'Atome, dit-il <sup>93</sup>, ne "doit pas être regardé comme le point des "Mathématiciens, & les Indivisibles des Géo-"mêtres, qui n'ont ni longueur, ni largeur ; "il a au contraire des parties, qui ont leur "longueur, leur largeur, & qui ne peuvent "être desunies."

La feule chofe que Gassendi ait changée au Système d'Epicure, c'est la maniére dont l'Univers à été construit. Le Philosophe Grec croyoit que rien 94 ne se peut faire de rien, même par le pouvoir divin; il admettoit donc l'existence des Atomes de toute éternité, & pensoit qu'en s'accrochant & s'unissant les uns

9 Sunt igitur folida primordia fimplicitate. Idem ibid.

Nec ratione queunt alia fervata per ævum,

Ex infinito jam tempore res reputare.

Ident, ibid.

<sup>32</sup> Dicitur Atomus, non quod minima, fit, fed quod non possit dividi, cum sit patiendi incapax, & inanis expers. Plin. Liv. VIII. p. 3. uns avec les autres, dans cet espace vuide & immense, où ils avoient erré en liberté, ilsavoient formé le Monde.

Cette supposition révolte. Il est absurde de se figurer que l'ordre & l'arrangement le plus parfait soient les suites d'un Hazard aveugle, & que ce même Hazard régle & régit, sans le savoir, avec toute la justesse possible, & gouverne avec une régularité parfaite ce qu'il a formé sans dessein. Une simple Pendule demande pour être reglée une Intelligence raisonnable, & l'Univers n'aura pas besoin d'un conducteur & confervateur; il faut être bien prévenu & bien aveuglé pour soutenir une pareille opinion.

Gaffendi, en admettant l'existence du Vuide & des Atomes d'Epicure, a reconnu, sinsi que la Raison & la Révélation l'éxigeoient, un premier Créateur de tous les Etres, une Intel-

93 Hoc eft nulla Atomus que non partes habeat, licet indiffociabiles, que non item longitudinem cum latitudine & latitudinem cum profunditate. Gaffend. Tom. I. pag. 31. in Oper.

94 Nullam rem e nihilo gigni divinitus unquam Lucret. Lib. I. p. 26. verl. 150.

G3

telligence éternelle, spirituelle, & souverainement puissante. Voilà, Monsieur, la seule correction que les Modernes ont apportée à l'Hypothèse d'Epicure.

Faites attention, je vous prie, que ce Vuide immense, dans lequel la Terre, le Soleil, les Planetes, la Lune, les Etoiles se trouvent; ce Vuide, dis-je, dans lequel l'Hypothèse Newtonienne <sup>95</sup> fait promener tranquillement tout les Astres, a été connu & soutenu des Anciens par les mêmes raisons que les Modernes employent aujourd'hui. Lucrèce après Epicure dit que s'il n'ya point de Vuide dans l'Univers, le mouvement est impossible: Gassendi a prétendu la même chose; & Newton <sup>96</sup> a cru que la Nature feroit languissante, & que tous les corps deviendroient immobiles.

Je le répete encore, Monsteur, ai-je eu tort de vous dire que tous les Systèmes Modernes sur les Principes généraux de la Physique, sur la construction de l'Univers, & sur bien des opinions particulières, soit Physiques, soit Métaphysiques, sont des anciennes

95 Omnino necesse est, ut spatia cælestia omni materia sint vacua. Newton. Optic. p. 313.

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 103

nes Hypothèfes rhabillées à la Mode, ou plutot des imaginations Grecques vêtues à la Françoife, à l'Augloife, & à la Hollandoife? Vous avez vu les modèles de Mallebranche, de Descartes, de Gassendi, de Spinofa, de Je conviens que tous ces Philofo-Newton. phes out ajouté plufieurs choses confidérables aux-Hypothèles, dont ils se font fervis; mais enfin, ils ont toujours bati fur un fond qui ne leur appartenoit pas. Ce Vuide, finéceffaire au Système Newtonien, appartient à Démocrite & à Epicure. Cette Etendue, ce Plein continuel, Descartes le doit aux Péripatéticiens : sa Matiere subtile est si refsemblante à l'éthérée d'Aristote, qu'elle n'en différe que pour le nom; l'une & l'autre rempliffent également par leur fluidité & leur legéreté tous les espaces, qui pourroient se L'indefinité de la Matiére trouver vuides. appartient à Chryfippe: il avoit inventé ce mot, qui dans le fond ne fignifie rien, pour diminuer les embarras qui se trouvent à admettre la Matiére infinie; c'est encore un vol fait par Descartes à l'Antiquité.

Je

96 Ordo Naturz languescerct. Idem, ibid.

G 4

Je retourne, Monsieur, à Epicure. Il fit au Système de Démocrite un changement affez confidérable. Ce dernier ne croyoit aucune qualité attachée aux Atomes, que la pefanteur & l'indivisibilité; mais comme la pefanteur ne devoit faire decrire aux Atomes que des lignes droites, & qu'il étoit impossible que par ce mouvement perpendiculaire, comme le remarque Lucrèce 97, les Atomes puffent s'accrocher avec d'autres, Epicure leur attribua un mouvement d'infléxion, apellé Clinamen. "Ainfi les atomes 98, "se faisant passage pour aller droit vers la "partie inférieure, où leur propre poids les "emporte, s'éloignent peu à peu de leur "route, fans confulter ni le lieu, ni le tems. "Ce changement imperceptible fait leur dé-"clinaison, fans laquelle, ainsi que les goutes

97 Quod fi forte aliquis credit graviora potesse Corpora, quo citius rectum per inane feruntur, Incidere è supero levioribus: atque ita plagas Gignere, que possint genitales reddere motus; Avius à vera longe ratione recedit.

Lucret. de Rer. Nat. Lib. II. p. 126. Verl 225. & feqq.

98 Corpora cum deorfum rectum per inane feruntur,

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 105

"tes de pluïe, ils se précipiteroient droit "dans le Vuide; & alors il n'y auroit plus "entre eux ni de rencontre, ni de corps; "ne se feroit aucune production ni ancun af-"femblage." Ce Clinamen des Atomes n'a rien de plus extraordinaire que les Vertus occultes d'Aristote, que les Tourbillons de Delcartes, & que l'Attraction de Newton. Epicure a pu, également comme ces Philofophes, avoir recours à une Hypothèle pour éclaircir ce qu'il trou: oit d'obscur dans le Méchanisme de l'Univers, & l'on ne peut lui refuser la gloire d'avoir expliqué en grand Maitre plufieurs fecrets de la Nature. Il a connu une partie de ces fameuses opinions sur la lumiere, qui dans ces derniers tems ont fait tant d'honneur à Newton. Ce Philosophe Anglois soutint 99, que la lumiere eft

Ponderibus propriis incerto tempore firmé. Incertisque locis spatio se pellere paulum, Tanrum quod momen mutatum dicere possis. Quod nisi declinare solerent omnia deorsum, Imbris uri guttæ, caderent per inane profundum; Nec foret offensus natus, nec plaga creata Principiis; ita nil unquam Natura creasser.

Idem, ibid. Verf. 217. & fegq.

59 Rejicientur fimul Hypotheles, ez, quibus lumen

Gs

est transmise du Soleil à la Terre; & que des corpuscules qui se détachent des Corps lumineux, & qui traversent des espaces d'une étendue surprenante, apportent en peu de momens les impressions de la clarté. Lucrèce nous apprend que c'étoit-là l'opinion d'Epicure. "Il est certain, dit il 100, qu'il y a "des choses qui doivent leur vitesse à la le-"géreté de leur nature, comme la lumiere & "la chaleur du Soleil qui font composées d'a-"tomes très-fubtils: ils traversent aisement "tout l'intervalle de l'air ; en forte que dans "un instant une lumiere est perpetuée par une "autre lumiére, & que fes rayons font toujours "pouffés & preffés par de nouveaux rayons."

Je ne pense pas qu'on puisse s'expliquer plus clairement, & c'est en vérité avoir bien envie

in pressu vel motu per istius medium propagato confistere fingitur . . . . . corpuscula è corporibus lucentibus emissa. Newton. Optic. pag. \$14 & 315.

<sup>100</sup> Principio perfæpe leves res, atque minutis Corporis factas, celeres licet effe videre. In quo jam genere eft Solis lux, & vapor ejus, Propterea quia funt è primis facta minutis: Que quati cuduntur, perque aëris intervallum Non dubitant transire fequenti concita plaga. Suppeditatur enim confestim lumine lumen,

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 107

envie d'attribuer toutes les connoiffances aux Modernes, que de ne pas reconnoître, que la base fur laquelle Newton a établi les trois quarts de son Systême sur la lumiere, avoit été posée par un autre Philosophe plus de deux mille ans avant lui; il est vrai que l'Anglois a perfectionné infiniment ce qu'il a emprunté du Grec, & qu'il a épuré un lingot d'or mélé de beaucoup d'alliage.

Epicure a encore expliqué parfaitement les qualités fenfibles, comme les odeurs, les faveurs, &c. Tous les Philosophes raisonnables conviennent aujourd'hui que ces qualités ne sont point attachées aux corps par leur nature; Lucrèce soutient la même chose. "Ne pensez pas, dit-il<sup>1</sup>, que les Principes "des choses qui n'ont point de couleur ayent d'au-

#### Et quafi protelo ftimulatur folgore folgur. Lucret. Lib. IV. p. 22. Verl. 183. & feqq.

<sup>1</sup> Sed ne forte putes folo spoliata colore, Corpora prima manere: etiam secreta teporis Sunt, ac frigoris omnino, calidique vaporis: Et sonitu sterila & succo jejuna seruntur: Nec jaciunt ullum proprio de corpore odorem.

Propterea demum debent primordia rerum Non adhibere fuum gignundis rebus odorem: "d'autres qualités, comme le chaud, le froid, "le fon, le fuc & l'odeur. Comment pour-"roient ils donner aux êtres qu'ils composent "leur couleur & leur son, puisqu'étant soli-"des & simples, il n'émane rien d'eux, ils "font de même sans goût, sans froid, sans "chaud, & n'ont aucune chose de cette na-"ture."

Voilà, Monsieur, encore une prétendur découverte attribuée à la Philosophie Moderne. Quels éloges n'a-t-on pas donnés à Descartes, pour avoir soutenu & prouvé que toutes nos sensations ne sont causées que par l'impression des corpuscules, qui d'ailleurs n'ont eux mêmes aucunes qualités que les trois dimensions nécessaires à tous les corps

Nec sonitum, quoniam nihil ab se mittere possiunt : Nec simili ratione saporem denique quemquam ; Nec frigus, neque item calidum, tepidumque vaporem Cætera &c.

Lucret. de Rer. Nat. Lib. II. p. 180. Verli 841. & fegq.

<sup>2</sup> Hinc, ubi quod suave est aliis, aliis fit amarum. Illis quis suave est, lævissima corpora debent Contrectabiliter caulas intrare palati: At contra, quibus est eadem res intus acerba:

Afpera nimirum penetrant, hamataque fauces:

### DE L'ESPRIT HUMAIN. 109

torps. Lucrèce avoit avancé la méme opinion après fon Maitre Epicure, il y a plus de dix-fept cens ans : & il attribuoit à l'impreffion de ces corpufcules non feulement la caufe des odeurs, mais encore du goût <sup>2</sup>; c'eft la différente maniére dont-ils frappent les Sens qui fait que l'un trouve amer ce que l'autre affure être doux. Les propriétés de l'Aimant ont été expliquées par ce même Philofophe com me par les plus habiles Modernes; il dit <sup>3</sup> que la matiére magnétique qui fort de l'Aimant chaffe d'entre le Fer & l'Aimant l'air qui s'y trouve, qui revient enfuite fur le Fer & l'Aimant, & les force à fe réunir.

### Après

Nunc facile ex his eft rebus cognoscere quæque. Idem, Lib. IV. p. 94. Verf. 659. & feqq.

s Principio, fluere è Lapide hoc permulta necesse eft

Semina, five situm, qui discutit aëra plagis: Inter qui Lapidem, Ferrumque est cumque locatus.

Aer, à tergo quali provehat, atque propellat ;

Trudit, & impellit, quasi navim velaque Ventus. Idem, Lib. VI. p. 428. Verf. 1000, & feqq. Après avoir donné à Epicure & à Lucrèce les éloges qu'ils ont fi justement mérités, il faut avouer qu'ils ont été l'un & l'autre de très-mauvais Astronomes, en prétendant \* que le disque du Soleil n'étoit pas plus grand qu'il

4 Nec nunio Solis major rota, nec minor ardor Esse potest, nostris quam sensibus esse videtur.

Idem, Lib. V. p. 230. Verf. 56c, & 566.

5 Nam quibus è spatiis cumque ignes lumina possunt Adjicere & calidum membris adflare vaporem, Nihil vifus intervalla de corpore libant Flammarum, nihilo ad speciem'st contractior ignis, Proinde calor quoniam Solis, lumenque profusum Perveniunt noftros ad feníus, & loca fulgent; Forma quoque hinc Solis debet illimque videri, Nihil adeo ut poffis plus, aut minus addere vere, Lunaque five notho fertur loca lumine luftrans, Sive suam proprio jactet de corpore lucem : Quidquid id eft, nihilo fertur majore figura, Quam nostris oculis quam cernimus effe videtur ; Nam. prius omnia que longe femota tuemur Aëra per multum specie confusa videntur, Quam minimum filum. Quapropter Luna necesse eft, Quandoquidem claram speciem-certamque figuram Præbet ut eft oris extremis cumque notata, Quanta hæc quæque fuar, tanta hinc videatur in alto. Postremo quoscumque vides hinc ætheris ignis, (Quandoquidem, quoscumque in terris cernimus ignis, Dum tremor eft clarus, dum cernitur ardor eorum, Perparvum quiddam interdum mutare videntur

## DE L'ESPRIT HUMAIN. III

qu'il nous le paroiffoit. De quelque espace, dit Lucrèce<sup>5</sup>, que les feux dardent leur lumière, & qu'ils communiquent leur chaleur, ils ne perdent rien de leur flâme dans l'intervalle qui se rencontre, & leur brillant ne paroit

Alterutram in partem filum, quo longius abfit) Scire licet perquam pauxillo poffe minores Effe, vel exigua majores parte, brevique. Illud item non eft mirandum, qua ratione Tantulus ille queat tantum Sol mittere lumen, Quod Maria ac Terras omnes, Cœlumque rigando Compleat, & calido perfundat cuncta vapore. Nam licer hinc Mundi patefactum totius unum Largifluum fontem fcatere, atque erumpere flumen Ex omni Mundo, quò fic elementa vaporis Undique conveniant, & sic conjectus eorum Confluat, ex uno capite hic ut profluat ardor, Nonne vides etiam quam late parvus aquai Prata riger fons interdum, campifque redundet? Eft etiam quoque, uti non magno Solis ab igne Aera percipiat calidis fervoribus ardor; Opportunus its eft fi forte, & idoneus aër, Ur queat accendi parvis ardoribus ictus. Quod genus interdum legetes, ftipulamque videmus Accipere ex una fcintillà incendia paffim. Forfitan & roles Sol alte lampade lucens Poffidest multum cæcis fervoribus ignem Circum fe, nullo qui fit fulgore notatus, Æftiferum ut tantum radiorum exaugeat icum. Idem, ub. fup. Verf. 567, & fegq.

roït pas avec moins d'celat à la vue. Ainfi il faut que la circonférence du Soleil ne foir ni plus grande, ni plus petite que nous la voyons. La Lune auffi, foit qu'elle éclaire par fa propre lumiere, ou par une qui lui eft étrangére, ne doit être que de la grandeur qu'elle nous paroît. Ces raisonnemens sont pitoyables. Où est ce que Lucrèce avoit trouvé qu'un feu allumé fur une Montagne femble de dix lieues aussi grand, que lorfqu'il n'eft vu que de deux ou trois cens pas? Les autres raifons des Epicuriens ne valent pas mieux que celle - là; vous les pouvez voir au bas de la page. Je ne dis rien du doute sur la nature de la lumiere de la Lune; il est si ridicule qu'il ne mérite pas qu'on s'y arrête.

Avant que de finir ma Lettre, je me crois obligé de prendre la défenfe de Lucrèce contre l'Auteur de l'Histoire Critique de la Philosophie. "Le Poëme de Lucrèce, dit il <sup>6</sup>, "est écrit d'une maniére serrée, quelquesois "délicate, rarement agréable. Pour moi, je "trouve

<sup>6</sup> Histoire Critique de la Philos. Tom. III. p. 25. 7 Lucretii Poêmta, ut scribis, ita sunt multis lumininibus tincta, multæ tamen etiam artis. Cicer. Epist. Q. Tull. Frat. "trouve que l'art s'y fait trop fentir; ce qui "répand fur tout l'Ouvrage je ne fai quoi de "fombre & d'obscur. Je trouve encore que "les matiéres n'y font point asse bien nouées "les unes avec les autres, & que les pre-"miéres preuves ne préparent point à celles "qui doivent les fuivre."

Je suis faché, que Mr. Deslandes, ait porté un jugement fi peu équitable fur un des plus beaux & des plus parfaits Morceaux que l'Antiquité nous ait transmis. Peut-on trouver le Poëme de Lucrèce rarement agréable ; il femble être dicté par les Graces? Je conviens qu'il y a beaucoup d'art; mais il ne s'y fait fentir que pour en relever les beautés, au moins est-ce-là le jugement qu'en a porté Cicéron<sup>7</sup>. Ovide <sup>8</sup> croyoit que les Vers de Lucrèce ne pouvoient périr que par la destruction de l'Univers; Scaliger & Cafaubon ont égalé la diction de ce Poëre à celle de Céfar & de Cicéron. Il est vrai que Quintilien 9, en comparant affez mal à propos Lucrèce à Macer, dit qu'il est elégant

<sup>8</sup> Carmina fublimis tunc funt peritura Lucreti, Exitio Terras cum dabit una dies.

Ovid. Amor. Lib. I. Eleg. XV.

ø Nam Macer & Lucretius legendi, fed non ut phrafim, Том. III. Н gant, quoique difficile; mais que les matiéres abstraites qu'il a traitées sont une excuse assez légitime. Je ne comprends donc point quelle est cette différence que Mr. Deflandes met entre délicat & agréable. Si, par cette derniére épithete, il entend que Lucrèce auroit du remplir son Livre d'Episodes galants, & faire de son Poëme Philosophique un Livre digne de servir de modèle aux Combervilles & aux Calprenèdes, bien des gens remercieront Lucrèce de s'être contenté d'être délicat, sans être agréable.

#### §. XVIII.

### SENEQUE.

Lucrèce n'a pas été le feul Philosophe, qui ait illustré l'ancienne Italie ; Sénéque, Précepteur de Néron, lui fit encore plus d'honneur à mon avis. Ce Philosophe nâquit à Cordoue sous l'Empire d'Auguste; il fut améné

id est, corpus eloquentiæ faciant. Elegantes in sua quisque materia, sed alter humilis, alter difficilis. Quintil, de Instit. Orat. Lib. X. Cap. I.

<sup>20</sup> (Philosophi) . . . . . intelligunt Custodem Rectoremque universi, Animum ac Spiritum, mundani hujus Operis Dominum & Artificem. Senec. Natural.

## DE LESPRIT HUMAIN. IIS

amené très-jeune à Rome, & mourut l'an 65 après la Naiffance de Jéfus-Chrift. Il admettoit <sup>10</sup> une Intelligence, qui avoit donné l'arrangement à l'Univers, & qui en confervoit l'ordre & l'harmonie; il reconnoiffoit fagement que le Hazard ne pouvoit rien produire de réglé, encore moins conferver ce qu'il avoit produit.

Sénéque avoit un génie grand, vaîte, profond: il écrivoit d'une manière ferrée, exaîte, il ne se permettoit aucun écart: il égayoit les matiéres qu'il traitoit par plusieurs Faits d'Histoire qu'il y méloit; ses Lettres & ses Traités en contiennent un grand nombre. Sa Morale étoit sévére; par-tout il fait la guerre au Vice, moins touché de faire aimer la Vertu que de rendre le Crime odieux. Ses sentimens nobles & remplis de probité lui ont acquis l'estime de tous les honnêtes gens; mais quelques-uns de ses admirateurs outrés se sont laisses emporter à leur

Quaft. Lib. II. Cap. 45. Dans un autre endroit ce Philosophe, en parlant de l'inutilité des Dieux d'Epicure, de soutenant la nécessité d'admettre une Providence, s'explique en ces termes: Non exaudiens vota, nec nostri curiofus, atqui hunc vis videri colere tanquam parentem. Idem, de Benef, Lib. IV. à leur passion. Ils ont prétendu qu'il avoit eu un commerce de Lettres avec Saint Paul: un Imposteur avoit supposé quelques Epitres de ce Philosophe & de cet Apôtre : ils ont cru qu'ils ne devoient point rejetter cet Ouvrage. En vérité cels est pitoyable. Cependant quelques Ecrivains ont voulu encore en soutenir l'autenticité dans ces derniers Siècles.

La Mothe-le-Vayer a parfaitement réfuté "L'autorité, dit - il 11, du cette opinion. "Pape Linus, de St. Jérôme, fuivie par Six-"tus Senensis & affez d'autres, qui ont cru "ces Lettres véritables, est fans doute de très "grande confidération. Et néanmoins tous les hommes de favoir du dernier Siècle les "ont regardées comme apocryphes, ou fup-"pofées, & le Jugement de l'Eglife Univer-"felle femble avoir fuffifamment réglé & com-"me déterminé ce que nous devons penfer, "quand elle a defendu de mettre ces Epîtres "de St. Paul, dont nous parlons, au rang "des autres qui sont Canoniques. Pour le "regard du témoignage de Linus, on le re fute

" La-Mothe-le-Vayer de la Vertu des Payens, Part. II. Tom. I. p. 660. Edit. in Folio.

"fute, parce qu'encore qu'il foit vrai que ce "Pape ait autrefois écrit le Livre qu'on cite des "Actes de St. Pierre, fi eft-ce' que celui qu'on "voit & dont on fe fert aujourd'hui eft appa-"rement faux au jugement de Bellarmin & "de Baronius, lequel y remarque même 'des "taches de l'Hérefie des Manichéens. Quant "à St. Jérôme, qui a pu faire faillir St. "Augustin & les autres, je n'oferois pas dire, "comme Erasme, que ce bon Pere n'igno-"rant pas la supposition des Lettres de St. "Paul à Sénéque, s'est voulu prévaloir de "la crédulité des hommes fimples, pour leur "faire lire plus volontiers les Oeuvres de Sé-"néque, quand ils demeureroient perfuadés . . . car il n'eft qu'il étoit Chrétien "pas possible de defendre les fautes & les impertinences dont ces Lettres font convaincues par le Cardinal Baronius, ni de repondre "à tout ce que Louïs Vives, Gefner, Bellarmin, Faber, Poffevin, Lipfe, Erafme & une infinité d'autres ont écrit contr'elles. "Et certes quand je lis dans Tacite les perfé-"cutions qui fe firent fous Néron, j'ai bien "de la peine à m'imaginer comment Sénéque "eut pu être dans un commerce si familier "de Lettres avec St. Paul, fans qu'il en fût "venu quelque chose à la connoissance de la "Cour H a

"Cour, & particuliérement du Prince . . Je ne fai d'ailleurs fi ce n'est pas "faire tort à St. Paul, ce Vase facré d'élection, "de penser quil air versé inutilement ses li-"queurs dans une ame telle que celle de Sé-"néque."

Après des raifons aussi évidentes, n'est-il pas furprenant que l'Auteur de la Vie de St. Paul imprimée depuis deux ou trois ans, ait voulu faire revivre l'opinion de l'autenticité de ces Lettres. Il est encore plus extraordinaire que les fages Ecrivains du Journal des Savans ayent fait mention de ce fentiment comme étant foutenable & n'ayant rien qui répugne. Si les Lettres que nous avons de de Sr. Paul à Sénéque, & de Sénéque à St. Paul font originales, il faut convenir que les autres Ouvrages qui nous restent de ce Philosophe fout tous suposés; car il ny a rien qui foit plus différent & plus dissemblable que ces prétendues Lettres & se autres Ecrits.

Après

<sup>22</sup> On peut voir ces reproches dans l'article de Dion Casse, dans les Lettres de cet ouvrage sur les Historiens grecs. On en trouvera aussi quelques uns que lui fait Tacite, qui sont très-graves, & contre lesquels il est impossible de justifier Seneque entierement.

3 Sed uterque menfuram implevimus, & tu quan-

11:00

Après avoir rejetté toutes les fable qu'on a inventées pour honorer la Mémoire de Séneque, je le défendrai contre la calomnie des Auteurs anciens & modernes, qui l'ont accufé de plufieurs crimes imaginaires <sup>12</sup>. Dion Caffius & fon Abbréviateur Xiphilin ont été les fources où tous les ennemis de ce Philofophe ont puifé les reproches qu'ils lui ont faits.

Quant aux richeffes de ce Philosophe, on ne fauroit nier qu'il n'en ait possédé de trèsconfidérables, puisqu'il nous l'apprend luimême dans le Discours que Tacite lui fait prononcer en prenant congé de Néron, & en lui remettant ce qu'il tenoit de sa libéralité. Il n'hésite pas à dire qu'il a reçu de son Prince <sup>13</sup> autant qu'un Particulier pouvoit recevoir, & qu'un Souverain pouvoit doner. Mais on peut être riche & très-honnéte homme, furtour lorsqu'on fait un aussi bon usage de se richess que Sénéque. Juvénal <sup>14</sup> nous ap-

tum Princeps amico tribuere posset, & ego quantum amicus à Principe accipere. Tacit. Annal. Lib.IV.

4 Nemo petit modicis que mittebantur amicis

H 4

apprend qu'il les employoit à foulager ses amis dans le besoin, & à aider ceux qui se trouvoient dans l'indigence. Peut-on se figurer qu'un Poëte Satirique, tel que Juvénal, qui n'épargne personne, pas même la Mémoire des Souvèrains, ait loué sans raison, la libéralité de Sénéque, mort peu d'années avant qu'il composat ses Satires?

S'il y a eu des perfonnes qui ont calomnié ce Philofophe, c'est une fuite du malheur attaché à la condition des Ministres & des Favoris des Princes: la jaloussie & la haine s'unissent pour tâcher de ternir l'éclat de leurs plus belles actions. Que n'a - t - on pas écrit contre les Cardinaux Richelieu & Mazarin? Qu'est-ce qu'on n'a pas inventé pour flêtrir la gloire des Colberts & des Louvois?

C'est avoir assez fait l'apologie de Sénéque, je viens à ses Ouvrages Physiques. Nous avons de lui VII. Livtes qu'il a composés sous le titre de Questions Naturelles, qui sont remplis de choies très curieus. Comme dans sa vieillesse il s'étoit entiérement adonné à la Phy-

<sup>15</sup> Occulto enim itinere subit terras & palam venit, fecreto revertitur, colaturque in transitu Mare. Senec-Quest. Natural. Lib, III. Cap. V.

16 In terra quoque funt alia itinera, per que Aqua,

Phyfique, fi la cruàuté de Néron ne l'eut point obligé à fe faire ouvrir les veines dans un Bain d'eau tiède, il eût fans doute publié encore d'autres Ouvrages, que nous ferions fort heureux d'avoir; car ce Philosophe a fait des découvertes très utiles sur les Tremblemens de terre, sur les Eaux, sur les Météores, &c.

Quelques Modernes fe font fervis très-utilement des idées de cet Ancien, & ont voulu, felon la bonne & louable coutume, les faire passer pour neuves. Je me contenterai d'en citer deux exemples, le premier sur l'origine des Fontaines, le fecond fur la circulation du Sang. Vous verrez, Monsieur, encore deux choses dont on parle tant aujourd'hui, & de la connoissance desquelles on se félicite fi fort, apperçues & même crues par un " Les Fontaines, dit Sénéque 15, Ancien. "viennent de la Mer par des chemins cachés "& inconnus, & y retournent de même." Voyons à préfent le fecond exemple. "De "même, écrit ce Philosophe 16, qu'il y a dans "la

& alia, per quæ Spiritus currit: adeoque illam ad fimilitudinem humanorum corporum Natura formavit, ut majores quoque nostri aquarum appellaverint venas. Idem. Quæst. Natur. Lib. III. Cap. XV.

Ηş

"la Terre des chemins pour que les eaux "s'écoulent continuellement, de même auffi "nos Veines font les Canaux du Corps hu-"main." Dans un autre endroit <sup>17</sup> il dit, "que lorfque les esprits vitaux, qui font dans "le Sang, circulent fans empêchement, le "corps n'est point sujet aux tremblemens." Comment Sénéque auroit il voulu que les esprits vitaux eussent circulé, si le Sang ne circuloit pas lui-même, s'il remplissoit tous les vaisseaux, & s'il bouchoit tous les passages?

#### §. XIX.

# PLINE.

Puisque j'ai ofé vous avancer que la circulation du Sang n'étoit pas inconnue à quelques Anciens, j'ajouterai que l'opinion que nous avons fur le reflux n'étoit pas aussi ignorée d'eux. Pline autre Philosophe Latin pensoit à peu près comme nous là-desses. Le Jésuite Regnault sera garant que je ne prête rien à Pline qu'il n'ait soutenu. Ecoutons

<sup>17</sup> Quamdiu fine injuria perfluit Spiritus & ex more procedit, nullus est tremor corpori. *Idem*, ibid, Lib. VI. Cap. 18.

tons ce Jésuite. " Ce que la Mer, dit-il 181, "eut toujours de plus frappant, c'est le flux "& le reflux; & à vous entendre, Ariste, "c'est ici que la Physique triomphe. Quels "rapports n'a-t-elle point observés entre les "mouvemens de la Mer & ceux de la Lune? "Les mouvemens journaliers de la Lune font "conformes à ceux de la Mer: la Lune re-"tarde chaque jour & la Marée auffi: on "diroit que celle-ci est sensible aux différen-"tes Phafes de celle-là : chaque mois, & à "le nouvelle & à la pleine Lune, fur-tout "quelque tems après, la Marée croit plus "qu'à l'ordinaire: le flux diminue quand la "Lune approche de ses Quadratures; le flux ,augmente quand la Lune revient vers les "Conjonctions ou les Oppositions. Quelque-"fois la Lune s'éloigne de la Terre & la Ma-"rée est plus basse: quelquefois la Lune "eft plus proche de la Terre, & la Marée "eft plus haute: mais les plus grandes Ma-"rées arrivent quelques jours après les Equinoxes, où le Soleil & la Lune femblent fe "réunir

<sup>17</sup> Origine ancienne de la Phylique Nouvelle, Part. I. 143. Edit. d'Amsterd. "réunir dans l'Equateur, pour rendre l'effer "plus fenfible, & fur - tout après l'Equinoxe "de l'Automne. Ces Observations que l'on "a faites récemment, dites - vous, ne font-el-"les pas importantes & curieuses? Sans "doute. Aussi St. Augustin & St. Ambroise "en parlent; lisez le Chapitre LXXXX. du II, "Livre de Pline <sup>19</sup>, vous verrez qu'il les "trouva toutes si belles, qu'il prit soin d'en en-"richir son Ouvrage."

Je m'apperçois, Monsieur qu'il est tems que je songe à finir ma Lettre; mais je ne puis m'empêcher de vous faire encore en deux mots l'éloge de l'Hiftoire Naturelle de Pline. Ce Livre est rempli de choses aussi interessantes que curieuses : on est embarasse, en le lisant, de favoir si l'Auteur est plus grand Hiftorien que Philosophe; mais on convient qu'il est l'un & l'autre à un trèshaut point. Il est dommage qu'avec de si rares talens & tant de connoissances, Pline ait donné dans l'Athéisme, & qu'ayant eu fouvent trop de crédulité pour bien des fairs extraordinaires & faux qu'il a rapportés, il n'ait

<sup>19</sup> Modici a nova ad dividuam (Lunam) æstus, pleniores ab ea abundant . . , . . . Duobus Æquinoctiis maxime tumentes, & Autumali amplius

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 125

n'ait été incrédule que fur l'exiftence de Dieu. Sa curiofité fut la caufe de fa mort; voulant examiner de trop près les embralements du Mont Vésuve, il fut étouffé par les exhalaisons qui sortoient de ces Gouffres. Je suis,

## MONSIEUR,

Votre très humble & très obéissant Serviteur, &c.



#### LET-

9unin Verno, &c. Plin. Harduini, Tom. I. Lib. II. Cap. 97. p. 117. cité par le P. Regnault, ub. sup.

# 126 HISTOIRE

## MONSIEUR,

A vant que de vous parler des Philosophes modernes que je diviserai en deux clafses différentes, la prémiere contenant les Scholastiques, & la seconde les Savans de ces derniers Siècles, je dirai un mot de quelques Philosophes anciens, dont je n'ai pu faire mention dans mes Lettres précedentes, soit que l'occasion ne s'en soit pas présentée, soit que ces Auteurs ayant vêcu après les autres, j'aye cru ne point devoir interrompre l'ordre que je me suis presente.

# §. I.

#### PLUTARQUE,

Plutarque naquit à Chéronée dans la Béotie : il fut le troisième Béotien qui démentit l'idée que les autres Peuples avoient de fes

<sup>2</sup> Que necessitas cogit multos esse Joves, fi plures fint Mundi, non fingulis præsse Principem Universi Deum, mente ac ratione præditum, qualis est qui a noles compatriotes; ils étoient si décriés pour l'esprit, que Béotien & stupide étoient des termes synonymes. Pindare natif de Thèbes, Epaminondas & Plutarque detruisirent un préjugé aussi faux, & firent voir évidemment qu'il n'est point de Pays, où l'Ame ne puisse s'élever & donner des marques qu'elle n'est point si dépendante des Elémens, qu'elle ne conferve le feu divin qu'elle tient de son origine.

Plutarque fuivit la Philosophie Académique: il profita utilement de ses Préceptes; il se moquoit des Dieux du Paganisme, & avoit une idée très claire de la necessité d'un seul Dieu. Puisqu'une Divinité suffit, disoitil <sup>1</sup>, pourquoi veut - on en admettre plusieurs? Les Ecrivains modernes ont rendu justice au mérite de Plutarque: l'Auteur de sa Vie s'explique en ces termes: <sup>2</sup> "On ne fauroit "mieux parler de l'unité de Dieu, de son im-"mensité, de sa bonté, & de la pureté de son "essence. Il dit, que l'essence de Dieu n'est "que grandeur & majesté, que bonté, qu'amour,

bis Dominus omnium ac Pater cognominatur? Plat. de Oracul. defectu. pag. 421.

<sup>2</sup> Vier des Hommes Illustres de Plutarque Tome IX. Dacier Vie de Plutarque, pag. 37.

"mour, que magnificence : que Dieu est par-"tout, que c'est un Etre heureux, immuable "& incorruptible: que son véritable nom "eft Celui qui eft. . . . . . 3 Il faut dire "de Dieu feul qu'il eft, & il n'eft point par "rapport au tems; mais par rapport à "l'éternité qui est immobile, non mesurée par "le tems, & qui n'est sujette à aucune décli-"naifon, ni à aucun changement, & dans la-"quelle il n'y a rien qu'on puiffe dire ni pre-. "mier, ni dernier, ni nouveau. Dieu eft un, "existant réellement, renfermant dans le seul "point préfent toute l'éternité: & il n'y "a que lui seul qui soit véritablement, fans "qu'on puisse dire qu'il a été, ni qu'il sera; "& comme il eft fans commencement, il eft. "La véritable Théologie pourroit-elle fe mieux "exprimer?"

Cette réflexion de l'Historien de Plutarque eft tres-juste; il faut convenir qu'on ne trouvera rien dans les premiers Peres de plus beau, de plus clair & de plus distinct sur l'unité de Dieu. Il est dommage que Plutarque n'ait pu connoître fa spiritualité parfaite; mais il l'a cru un corps très-fubril, ainfi

& Tome II. pag. 303.

sinfi que tous les autres Philosophes. Ce feroit d'ailleurs lui faire un reproche mal fondé, que de l'accufer d'être tombé dans le Polythéisine des autres Payens malgré ses beaux raisonnemens, parce que dans plusieurs endroits de ses Ouvrages il employe le terme de Dieux; c'étoit un usage établi chez tous les Auteurs anciens : Cicéron, Platon, tous les Philosophes les plus unitaires s'en font fervis très-souvent; & il auroit été impossible, qu'un homme qui pensoit aussibien que Plutarque, & qui reconnoissoit la nécessité de l'unité de Dieu, eût voulu en admettre un nombre infini contre fa conscience & contre ses lumiéres.

La maniere dont Plutarque a pensé sur l'immortalité de l'Ame est très-sensée: il a compris que la plus forte preuve contre l'anéantissement de l'Esprit découloit de l'existence de Dieu; & qu'il étoit impossible que la Divinité toute bonne & toute-puissante, ayant formé les hommes pour faire le bien & fuir le mal, ne les punît pas lorfqu'ils "Une feule & desobéissionent à ses ordres. "même raison, dit il, établit & prouve foli-"dement ces deux vérités, qu'il y a une Pro-"vidence qui régit le Monde, & que les "Ames subsistent après la mort, Si 'on "ruine TOM. III. I

"ruïne un de ces principes, on ruïne nécef-"fairement l'autre. L'Ame fubfiftant donc "après la mort, il est probable qu'elle re-"çoit alors les peines ou les récompenses "qu'elle a méritées ; car, pendant qu'elle est "en vie, elle combat comme un véritable "Athlète, &, après qu'elle a affez combattu, "elle reçoit alors ce qu'elle a mérité, mais "les récompenses ou les chatimens qu'elle "reçoit alors étant seule, c'est-à-dire dépou-"illée du corps, pour tout ce qu'elle a fait ici-"bas, ne nous touchent point, nous qui "fommes en vie, car outre que nous ne les "connoiss pas, nous refusons souvent de "les connoître."

Un Philosophe éclairé du flambeau du Christianisme, & guidé par la Révélation, ne pourroit pas raisonner plus fagement & plus conséquemment.

La Morale de Plutarque étoit auffi pure, que fes opinions fur l'Ame & fur la Divinité étoient raifonnables: il fe déchaine contre les Epicuriens avec autant de force qu'un Janféniste contre la Morale relâchée des Jésuites; Paschal n'est point un Sermonneur plus véhément que lui. "Ces Philosophes, "dit-il<sup>5</sup>, n'ont aucun sentiment, ni aucune "idée des voluptés de l'Ame, ils disent même "qu'ils

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 131

qu'ils n'en veulent point avoir; au contraire rapportant toujours au Corps toute la faculté contemplative de l'Ame, & la stenant plongée dans les plaisirs de la chair, "comme avec des masses de plomb, ils ne different en rien des Palefreniers ou des Bergers, qui mettent devant leurs Bêtes du Foin, de la paille, ou de l'herbe, comme la propre pâture de ces Animaux, dont ils ont "besoin. N'est-il pas vrai qu'ils veulent de même, que l'Ame s'engraisse comme un "Pourceau de ces voluptés du corps, tant de "celles qu'elle a déja eues & dont le fouvemir la chatouille encore, que de celles dont "elle espére de jouir, ne lui permettant jamais de fentir, ni de rechercher aucune vo-"lupté qui vienne d'elle? He que peut-on "imaginer de plus abfurde, qu'y ayant deux "parties diftinctes, dont l'homme eft compolé "(l'Ame & le Corps), & l'Ame ayant par fa "nature le premier degré d'honneur, cepen-"dant il y ait un bien propre & particulier "pour le Corps, felon fa nature, & qu'il "n'y en ait aucun pour l'Ame mais qu'elle "demeure-là, oisive, à contempler les affe-"Etions

\$ 1. ibid. pag. 1096.

"Stions & les passions du Corps, en y par-"ticipant elle - même, & s'en rejouïfant en "esclave, & qu'elle demeure-là dès sa naiffan-"ce, fans mouvement, fans aucun plaifir, fans "aucun defir & fans aucune joye qui lui soit "propre & particulière? Car il faut, de "deux choses l'une, ou qu'ils fassent nerte-"ment & fans détour l'Homme tout de chair, "comme font quelques-uns qui nient l'exi-"stence de l'Ame, ou qu'en nous laissant ces "deux natures distinctes, ils laissent à cha-"cune un bien ou un mal, qui lui foit pro-"pre ou étranger. Comme de nos cinq "Sens de nature, chacun est destiné & appro-"prié à un sujet sensible, quoiqu'il y ait en-"tre eux une fympathie, qui fait qu'ils sentent "les biens & les maux, les uns des autres, le "principal instrument du sentiment de l'Ame "c'est l'Entendement; or il n'y ja rien de "plus ridicule, que de ne laisser à cet Enten-"dement aucun spectacle, aucun mouvement, "aucune passion qui lui soit propre & na-"turelle, & dont l'Ame puisse faire fon uni-"que plaifir."

J'ai rapporté, Monsieur, ce paffage fans l'abréger, quoiqu'un peu long, parce qu'il est capable de donner lui feul l'idée de la beauté de la Morale de Plutarque, & de la fagesse

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 133

geffe qui brille dans la plûpart de fes Erits Philosophiques. Car ils ne sont point tous égaux en mérite; il en est même quelques uns que, pour sa gloire, il auroit été i fouhaiter qu'on ent supprimés. Son Traité fur les Oracles est dans le cas: il recherche dans cet Ouvrage la caufe de leur ceffation, & 11 fait parler les plus grands Philosophes de son tems; mais ces Philosophes font quelquefois, & même presque toujours, de fi mauvais raisonnemens, & debitent tant de fables absurdes, qui n'ont ni fondement ni vraisemblance, qu'on ne reconnoit plus ce fage Plutarque, qui au milieu des ténèbres du Paganisme trace des leçons de Morale dignes d'être pratiquées par les plus rigides Chrétiens. Ses Traités sur la création de l'Ame & fur le Démon de Socrate ne valent guère mieux, que celui sur la cessation des Oracles.

Un autre défaut qu'on est en droit de reprocher à Plutarque, c'est que, malgré les belles choses qu'il a dites de la Divinité, il a souvent porté si loin les Objections des Epicuriens, usant du Privilège des Académiciens, qui poussionnt également les deux sentimens opposés, qu'il a prêté des armes aux Incrédules & aux Libertins, les Arguments des

Athées ayant souvent plus de poids dans sa. bouche que dans celle des Athées mêmes. Pour n'affoiblir point ce qu'il dit fur l'injustice des Dieux, qui ont accablé les hommes de mille maux, je me fervirai de la Traduction d'Amyor, qui conferve toute la force & l'énergie de l'Original. "Il n'y a pas un "homme fage, dit-il ", ni il n'y en eut ja-"mais fur la Terre, & au contraire innume-"rables millions d'hommes malheureux en "toute extrémité, en la Police & Domination "de Jupiter, duquel le gouvernement & l'ad-"ministration est très-bonne; & que pour-"roit-il être plus contre le Bon-Sens commun, "que de dire que Jupiter gouvernant souve-;,rainement nous foyons fouverainement mallà où les hommes ,heureux "vivent en toute extrémité misérablement & "méchamment, ne recevant plus le Vice "aucun accroissement, ni la Malheureté avan-"cement." Dans un autre endroit Plutarque fait encore plus sentir les mêmes difficultés. "Ils tiennent, dit-il7, que nous étant fi mal-"heureux & fi misérables, sommes gouver-"nés

6 Oenvres de Plutarque. Tome II. pag. 707. Edit. de Genève. "nés par la Providence divine: or fi les "Dieux fe changeant nous vouloient offenfer, "affliger, tourmenter & débrifer, ils ne nous pourroient pas mettre en pire état que "nous fommes préfentement, . . & "ne pourroit la vie de l'homme être ne pire, "ne plus malheureuse qu'elle est; tellement "que fi elle avoit langue & voix pour parler, "elle diroit ces paroles de Hercule, plein suis "de maux, plus n'en pourrois avoir.

7 Oenvres de Pintarque, Tome II. pag. 237.

sujet un fait assez particulier, qu'il a puise dans Aulu-Gelle. "Plutarque, dit-il 8, avoit "un Esclave d'un naturel pervers & opiniâtre, "qui avoit quelque teinture de Philosophie "& quelque connoifiance des Philosophes : "un jour, pour quelque faute qu'il avoit "commife, Plutarque ordonna qu'on le dé-"pouillât & qu'on lui donnât le fouet; pen-"dant que cela s'exécutoit, ce malheureux "crioit de toute sa force qu'il ne méritoit "point ce châtiment, qu'il n'avoit rien "fait qui en fût digne. Comme on "continuoit toujours, il renonca aux "plaintes & aux cris, & commença à "faire à son Maître des réprimandes très "férieufes: il lui reprocha qu'il n'étoit "nullement Philosophe, comme il s'en "piquoit: que c'étoit une chose hon-"teuse que de se mettre en colére, qu'il "avoit souvent parlé contre cette passion: "qu'il avoit fait un beau Traité de la man-"suétude; & que tout ce qu'il avoit écrit "dans ce Traité étoit démenti par ce qu'il "faisoit dans cette occasion, où il avoit la "cruauté

\* Vies des Hommes Illustres de Plutarque Tome IX. Vie de Plutarque par Dacier. pag. 33.

cruauté de le faire déchirer à coups de fouet "devant ses yeux. Comment, Coquin, ré-"pondit doucement Plutarque, eft-ce qu'il te "paroît que je fuis en colere? Mon vifage, "ma voix, ma couleur, mes paroles monrrent-elles que je suis transporté de cette "paffion? Il me femble que ni ma bouche, mi mes yeux ne marquent cet excès de fu-"reur : je ne crie point à tue tête : le feu "ne me monte point au visage : je n'écume "point: je ne dis aucune parole honteufe, "& dont je doive me repentir ; en un mot, "je ne fuis pas dans ces mouvemens & dans "ces convulsions, qui accompagnent ordi-"nairement les transports que tu me repro-"ches, car voilà tous les figues de colere, fi "tu ne les connois pas. En même tems se "tournant vers celui qui avoit charge de ce "châtiment, mon ami, lui dit-il, pendant "que nous disputons, lui & moi, continue "de faire ton office."

Lorsque j'examine la conduite de Plutarque, je crois voir un vindicatif Jésuite, qui fait tourmenter quelque malheureux Janséniste, ou quelque infortuné Protestant pour la plus grande gloire de Dieu. Le fier & rusé Ignatien goûte un plaisir secret des maux que souffre son Adversaire: plus il affecte I s d'être

d'être faché de se voir forcé de lui nuire, plus il redouble fes perfécutions; quelle eft donc cette clémence & cette mansuétude qui produisent les mêmes effets que la haine la plus envenimée & la rage la plus forte? L'Auteur de la Vie de Plutarque n'a-t-il pas "raison de dire<sup>9</sup>: Voilà un sang froid qui "fait bien tout ce que l'on pourroit attendre "de la fureur la plus marquée? Plutarque "croyoit qu'on pouvoit châtier fans aucun "mouvement de colére ; mais je ne fai pas "fi l'on ne trouvera pas que sa bonté & son "humanité dévoient souffrir d'assister lui-"même à cette punition, & de la faire con-"tinuer avec ce doux acharnement qui n'eft "peut-être pas moins blàmable qu'un excès "de colére."

Epictete, le plus fage des Philosophes après Socrate, & qui vivoit dans le même tems que Plutarque, pensoit bien différemment de lui. Il vaut mieux, dit-il <sup>10</sup>, dans son Manuel, le plus excellent Ouvrage moral que l'Antiquité nous ait laissé après les Offices de Cicéron, que ton Valet soit mêchant, que si tu te rendois méprisable . . . . ...Peut-

9 Vie de Plutarque par Dacier, pag. 34.

Peut être, diras-tu, mon Valet se trouvera fort mal de ma patience, & deviendra incorrigible : oui mais tu t'en trouveras fort bien, puisque par son moyen tu appreudras à te mettre hors d'inquiétude & de trouble. On pourroit dire que la maxime d'Epictéte est fort belle, mais qu'elle étoit un peu interressée : ce Philosophe, esclave d'un Maître dur & barbare, pouvoit-il se dispenser de soutenir tous les sentimens qui tendoient à la douceur? On rapporte qu'un -jour fon Maitre lui pressant fortement la jambe par malice, ce Philosophe lui dit avec beaucoup de tranquilité: Prenez garde vous me casserez la jambe: quelques momens après la chose arriva; he bien, dit froidement Epictete, ne vous l'avois-je pas dit? Il faut avouer que voilà un exemple d'une constance & d'une fermeté surprenantes.

Après avoir condamné la trop grande rigueur de Plutarque, blâmons aussi, Monsieur, son foible & son penchant pour un grand nombre de céremonies superstitieus; car quoiqu'il ait écrit un Traité contre la Superstition, jamais personne n'en sut peut - être accusé

» Epicteti Manuale, Art. XVIII.

accusé plus justement. Il étoit entêté des Sigues & des Prodiges, affervi aux ufages les plus infensés des Cérémonies Payennes, & il n'y avoit aucun Songe, quelque ridicule qu'il fût, qu'il ne crût devoir regarder comme un présage de l'avenir; il nous apprend II qu'il refta long-tems fans manger des œufs à cause de quelque songe qu'il avoit eu. S'il eût vêcu dans ces derniers tems, il eût fans doute été grand partifan du Carême, puisqu'il condamnoit même l'usage des oeufs dans certaines faisons, comme contraire aux ordres de la Divinité. Je suis fâché qu'il ne nous ait point appris dans quel mois de l'année il avoit établi son Carême, peut-être étoit-ce au mois de Mars; en ce cas on auroit fait autrefois ce que l'on fait aujourd'hui dans bien des Païs, où les hommes deviennent demi Pythagoriciens pendant quarante jours, & ne mangent plus des Animaux terreftres.

Les mœurs de Plutarque furent chastes, tous les Auteurs qui ont parlé de lui en conviennent. Si nous l'en croyons sur sa parole, il poussa le mépris des femmes jusqu'à l'extrême;

" Plutarque des Propos de Table, Liv. II. Queft. 3.

trême; il aimoir mieux lire trois ou quetre pages d'un bon Livre, que de coucher avec la plus belle perfonne. Je ne crois pas qu'il ait beaucoup d'imitateurs parmi les Savans modernes: les Théologiens n'ont guère la réputation d'être chastes qu'à leur corps défendant & malgré eux: les Philosophes les plus illustres font quelques batards Descartes eut une fille de tems en tems: appellée Francine, & Leibnitz un garçon auquel il donna le nom de Deniger; ie doute que ces deux Savans eussent adopté la maxime de Plutarque, & qu'ils cuffent dit comme lui: 12 "Qui est ce qui trouveroit "plus de volupté à jouïr de la plus belle "femme du monde, qu'à passer la nuit à lire ce "que Xénophon a écrit de Panthée, ou l'Histoire "de Timoclée écrite par Aristobule, ou celle "de Thèbes écrite par Théopompe?" le vous demande, Monsieur, si vous croyez qu'il ne fût pas aussi difficile de faire signer à tous les Savans cette maxime, qu'il l'est de faire accepter le Formulaire à tous les Ecelesiastiques de France. En voici une autre du même Auteur qui ne seroit guère plus goûtée

B Hifteire Crit. de la Philof. Tom. III. pag. 70.

goûtée par des gens qui ont jeuné long-tems & qui ont grand appétit : "Qui est-ce qui "ayant faim ou soif prendroit plus de plaisir "à fe trouver aux Festins des Phéaciens, qu'à "lire la Fable des erreurs d'Ulyffe ?" J'avoue, Monsteur, de bonne foi, que si après avoir voyagé ou chassé toute la marinée, on m'offroit l'Odyssée d'Homére, ou un bon morceau de pâté, je donnerois la préférence au mets le plus solide. On a bien dit que les Vers de Virgile fervoient à chaffer les Diables, & que St. Ignace s'en fervoit très-utilement; mais je ne pense pas que personne ait encore affûré que ceux d'Homére étoient des cordiaux fort fucculens, & qu'ils pouvoient appaiser la faim d'un homme, & l'empêcher de mourir d'inanition.

Avant que de quitter entiérement Plutarque, je le justifierai contre un reproche mal fondé de M. Deslandes. "Un seul endroit, "dit-il <sup>13</sup>, de Plutarque m'a paru convenir "à la nouvelle Physique, c'est celui où il af-"sûre que chaque Plante est renfermée dans "fa graine & dans sa semence. Ce qui étoit "Ca-

13 Histoire Critique de la Philosophie. Tom. III. pag. 70.

"caché fous un petit volume, dit il, acquiert "une grande étendue, & elle rend fenfible "avec le tems ce que les yeux ne pouvoient "appercevoir dans l'origine . . . . " Si Mr. Deslandes eut confulté avec attention tous les Ouvrages de ce Philosophe Grec, il ne l'eût pas comdamné avec autant de hauteur : contient plusieurs Observations qui conviennent parfaitement, non - seulement à la Pysique Moderne; mais même aux Syftêmes les plus finguliers & les plus agréables des Philosophes de notre tems. Les habitans placés dans la Lune par Fontenelle n'étoient pas inconnus à Plutarque, il souhaitoit même que quelqu'un voulût bien lui en donner des nouvelles 14. Le Jésuite Regnault ent empéché Mr. Deslandes de tomber dans l'erreur où il a donné, s'il eût daigné confulter fon Livre de l'Origine ancienne de la Phyfique; il y eut trouvé, dans un seul endroit, de quoi se convaincre aisément que Plutarque avoit eu bien des connoissances, qui convenoient à la Phyfique nouvelle. Mais il n'est pas surprenant que Mr. Deslandes n'ait pas

4 De his qui Lunam inhabitare dicuntur, pervellem aliquid audire. Plutar. Tom. II.

pas apperçu ailleurs ce qu'il s'est figuré n'avoir pas vu dans les propres Ouvrages de Plutarque; je rapporterai le passage du Jésuite, parce qu'il renferme en peu de mots tous les faits que je serois obligé d'aller puifer ailleurs avec plus de prolixité. Plutarque nous apprend que les Egyptiens disent que "la Lune est une Terre environ 70 "fois plus petite que la nôtre 15, & que "Thales avant Pline, disoit que la Lune doit "la lumiére au Soleil . . . il ajoute "enfuite . . . que la Lune a des Plai-"nes, des Montagnes, des Creux, des Val-"lées, des endroits qui réfléchissent plus ou "moins de lumiére, comme les Miroirs con-"caves, ou les Miroirs convexes; & que la "cime des Montagnes jette l'ombre tantôt "d'un côté, tantôt d'un autre. Il dit encore "que la Lune, dans sa révolution autour de ,la

<sup>15</sup> Ægyptii, ni fallor, septuagies bis contineri in Terræ quantitate quantitatem Lunæ. Id. ibid pag. 932. cité par Regnault.

<sup>16</sup> Primum (Lunæ) motum circuitionem, fecundum volutationem . . . . . . . . . . vocant, *Idem* ibid. pag. 937. cité par le même.

17 Origine Ancienne de la Phyfique Nouvelle, par

"la Terre, tourne fur elle-même <sup>16</sup>, & que "fa révolution autour de la Terre empeche "la chûte de cet Aftre.<sup>417</sup> Je demande fi ce font là des opinions qui ne peroiffent pas convenir à la Phyfique moderne.

#### §. II.

#### DIOGENE LAERCE.

Apres Plutarque, tous les Philosophes anciens qui nous restent, sont plutôt des Historiens de la Philosophie que des Philosophes; quelques - uns même ne méritent que le nom de Théologiens du Paganisme. Diogène-Laërce <sup>18</sup>, qui vêcut au tems de Marc-Aurèle, doit plutôt être compté au nombre des Historiens que des Philosophes. Ses Ouvrages font remplis de recherches asse souvrages ils contiennent les principales opinions des anciens

le P. Regnault de la Comp. de Jésus. Part. III. Pag. 7.

<sup>12</sup> Il étoit de la Secte d'Epicure. C'eft ce qu'on voit par la maniere dont il a parlé d'Epicure, aiant emploié un seul livre pour écrire la vie de ce philosophe parmi les dix qu'il a composés pour celles de tous les autres. On croit qu'il fit cet ouvrege pour une semme appellée Aria.

TOM. III.

anciens Philosophes: il parle surtout d'Epicure, & le traite avec beaucoup de respect ; il paroît même qu'il le préfére aux autres. Le plus grand & le plus redoutable des Critiques Modernes taxe cet Auteur 19, de n'avoir guère plus d'exactitude dans ses raisonnemens que dans ses recits, cette décision me paroît un peu outrée. Il est vrai que Diogène-Laerce est froid, assez diffus, & quelquefois peu exact, mais il est plein de recherches curieuses & interressantes : & fi quelques-unes paroiffent tenir de la fiction, elles ne laiffent pas, pour la plûpart, d'être très-utiles; de forte que le bon dans fes Ecrits l'emporte de beaucoup fur le mauvais. Le Cardinal Beffarion disoit, qu'il avoit écrit la Vie des anciens Philosophes avec plus de décence que ceux qui avoient composé celles des Saints.

6. III.

19 Bayle, Dift. Hift. & Crit, Tom. II. pag. 365.

<sup>20</sup> Plotin, philosophe Platonicien, naquit à Lycopolis ville d'Egypte & vecut dans le troisieme fiecle. Il étudia sous Ammonius, philosophe chretien, & il eut ensuite lui même à Rome des disciples payens & chretiens. Il vouloit que l'Empereur Galien fondat une ville où l'on ne suivit que les Loix de Platon. On dit que ces Empereur goûta d'abord cette idée, mais qu'il en sut ensuite désabusé par ses ministres.

#### §. III.

PLOTIN, PORPHYRE & JAMBLIQUE.

Plotin, Porphyre, Jamblique furent plutôt des Théologiens Payens & des Controverfiftes Platoniciens que des Philofophes: ils voulurent en épurant, ou plutôt en tordant les opinions de Platon, en former un Corps de Doctrine qu'ils puffent oppofer au Chriftianisme. Théodoret est le Pere de l'Eglise qui a le mieux relevé leurs visions chimériques & les sottises de leur prétendue Magie.

# \$. IV.

# L'EMPEREUR JULIEN.

Julien l'Apostat fut un grand Prince & un illustre Philosophe. Si l'on excepte son chan-

gement

<sup>21</sup> Porphyre vivoit dans le troisieme fiècle sous Diocletien. Il fut disciple de Plotin & du rheteur Longin. Il écrivit contre les Chrétiens. Nous avons de lui une vie de son maitre Plotin.

<sup>22</sup> Jamblique vivoit dans le quatrieme Siecle. Il eut Porphyre pour maitre. 11 vecut sous Constantin, sous ses fils & sous Julien, qui lui écrivit trois lettres que nous avons encore.

K 2

gement de Religion, il est peu de ses actions qui ne méritent de grandes louanges. H attaqua vivement la Religion Chrétienne, & avec plus d'avantage que les autres Payens, parce qu'il en avoit une plus grande connoilfance, l'ayant exercée pendant longtems. Il paroît par les Morceaux qui nous reftent des Ouvrages de cet Empereur, dans les Invectives de St. Cyrille, qu'il avoit écrit d'une maniere bien violente. "Il m'a paru à pro-"pos, disoit-il,23 d'exposer à la vue de tout "le monde les raisons que j'ai eues de me "persuader, que la Secte des Galiléens n'eft "qu'une fourbe purement humaine, & ma-"licieusement inventée, qui n'ayant rien de "divin, est pourtant venue à bout de séduire "la partie inférieure de l'Ame, & d'abuser "de l'affection que les hommes ont pour les "Fables, en donnant une couleur de vérité "& de persuasion à des fictions prodi-"gieufes 24, "

23 Καλώς έχειν, μοι Φαίνεται τας αιτίας εχθέσθαι πάσιι άνθεώποις, ύΦ ων έπεισθην ότι του Γαλιλαιων ή σπευωεία πλάσμά ές ιν άνθεωπων ύπο κακεεγίας συντεθεν, έχεσα μει έδεν θείου, άποχεησαμένη δε τῷ Φιλομύθω κωὶ παιδαειώδει καὶ άνοήτω τῆς ψυχῆς μορίω την τερατολογίαν εἰς πίς ιν ήγαγεν τῆς άληθείας

Il

Il falloit que les Livres de Julien fusient "écrits d'une maniére auffi fubtile qu'outrageante, car les Payens les préféroient à ceux de Porphyre & desautres; les Chrétiens même les regardoient comme capables de leur nuire; & après la mort de cet Empereur, deux Peres de l'Eglife crurent devoir prendre Je vous ai déja la plume pour le réfuter. parlé de ce fait dans la Seconde Lettre que j'ai eu l'honneur de vous écrire : j'ai même condamné les injures que ces Peres avoient dites, la bonne caufe n'ayant pas befoin de recourir aux invectives; aujourd'hui je reléverai plusieurs mensonges qu'ils ont insérés dans leurs Ecrits.

Il est surprenant de voir combien de fauffetés la plûpart des Historiens Ecclésiastiques ont debité sur le compte de Julien; & l'on ne peut, sans surprise, considérer les calomnies qu'ils ont avancées comme des vérités évidentes. La Mothe le Vayer met dans

Julianus, in Libro II. Cyrilli contra Julianum. pag. 39.

<sup>24</sup> Les differens morceaux de l'ouvrage de Julien, confervés par S. Cyrille, ont éte foigneusement ramasses, & forment presque l'ouvrage de Julien, tel qu'il a été

X 3

150 HISTOIRE

2

z

1

2

1

ðî.

1

T.

1

3

dans un seul point de vûe une partie de ces Menfonges pieux. "Les Peres de l'Eglife "crurent, dit - il 25, de même que bien "des Chrétiens, que l'interêt de la Religion "les obligeoit de le jetter dans la plusgrande "diffamation qui se pourroit; & bien qu'ils "n'opposafient que leur patience & leurs lar-"mes, comme dit St. Gregoire, contre tou-"tes fes perfécutions, ils ne laissérent pas, "principalement depuis fa mort, de le dé-"peindre le plus horrible en toutes fes par-"ties qu'il leur fût possible, afin de rendre "sa Mémoire si exécrable, qu'elle fit peur & "fervît de leçon à fes Successeurs. Ils lui reprochérent qu'après être entre par le Bap-"tême dans l'Eglife, y être demeure 20 ans, "& y avoir reçu dans la Ville de Nicomédie "la qualité d'Anagnoste, ou de Lecteur, "une de celles du Clergé, il avoit honteu-"fement manqué de foi à Dieu & aux hom-"mes, pour suivre les profanations du Paga-"nifme. St. Grégoire le repréfente fe lavant "dans un Bain de fang, pour mieux effacer "l'impression & les marques des eaux baptifmales.

fait par cet Empereur. J'en ai donné une Traduction, à lequelle j'ai joint des notes très-étendues

males. On l'accufa de Magie, & de ne re-"nir auprès de lui ceux qu'il fasoit mine d'ho-"norer, en qualité de Philosophes, que pour "apprendre d'eux l'invocation des Démons. "St. Jean Chryfostôme dit l'avoir vu, dans la "Ville d'Antioche, environné de femmes im-"pudiques & de toutes fortes de perfonnes "débauchées. Il lui impute même de s'être "comporté en fort mauvais Capitaine, & "d'avoir perdu par fon imprudence la plus "belle Armée, que les Romains euffent employée contre la Perfe. Car ne fut-ce pas "un merveilleux aveuglement que le fien, "de brûler ses Vaisseaux, à la persuasion d'un "traître, qui jouoit le personnage de Sinon, "ou de Zopyre, & qui se moquoit de sa fa-"cilité? Enfin après avoir condamné toutes "les actions de fa vie, l'Historien Soerate "le fait mourir de la main d'un Démon, & "St. Jean Damafcène avec Nicéphore de celle "des Martyrs Mercure & Artemius. Il fe "prend au Soleil de son trépas dans Sozo-"mène, & dans Théodoret il prononce des "blasphêmes, en expirant, contre celui qu'il nom-

<sup>25</sup> La Mothe-le-Vayer de la Vertu des Payens, Part. II. Tom. I. pag. 668. Edit. in folio.

K 4

"nommoit Galiléen- Pour le regard de St. "Gregoire <sup>26</sup>, après avoir parlé de cette "mort fort diversement & sans rien déter-"miner, il se plait à le rendre ridicule par "une envie ambitieuse qu'il attribue à cet "Empereur, le figurant prêt de se jetter "dans le Fleuve, au rivage duquel il étoir, "afin que son corps ne se trouvant plus, il "fût sans difficulté pris pour un Dieu, com-"me

26 Comme on trouvera la refutation des menfonges, avancés par S. Gregoire de Naziance à la fin de cette citation, je placerai ici le Paffage de ce Pere de l'Eglife, pour qu'on voie le peu de fond que l'on doit faire fur les autres invectives de S. Gregoire. "Parmi "les marques, dit-il, de folie que Julien avoit deja don-"nées, en voici une autre des plus éclarantes. Comme "il étoit couché fur le rivage, extremement affoibli de fa "bleffure, il va fe mettre en tête que plusieurs de ceux "qui furent fameux avant lui avoient taché de derober "leur mort à la connoissance des hommes, & que par là "s'étant fait croire immortels ils avoient été mis au rang "des Dieux. Plein de cette idée, il ofe afpirer à un "pareil honneur. Que fait - il donc pour s'ériger en Di-"vinité, & pour cacher la honte de fa mort? il tacha "(car la mechanceté ne s'éteint point avec la vie) il "tacha, dis-je, de se jetter dans le fleuve, aidé de quel-"ques amis gens afidés; gens qui affurément meritoient "bien fon entiere confiance. Que fi un Eunuque du Pa-"lais ne fe fut apperçu de cette resolution, & n'en eut

"me affez d'autres que le Gentilisme a sou-"vent confacrés, après être ainfi disparus. Il "affure même que, sans l'opposition d'un Eu-"nuque, qui ne voulut jamais confentir à "cette fourberie les plus intimes amis de "Julien lui eussent aidé à le faire."

Il feroit malheureux pour Julien que des Hiftoriens, dont la candeur & la fincérité font connues, de tout le monde, n'eussent pas réparé

"averti plufieurs perfonnes, qui s'y oppoferent fortement, -"deteftant une action fi noire & fi impie, on auroit "aujourd'hui en la personne de Julien, un nouveau "Dieu que le malheur & le crime auroit enfanté, & "que des hommes aveugles adoreroient." Ainfi finit ce miferable II. Discours de S. Gregoire de Naziance contre l'Empereur Julien, a Lyon 1734. Je meifers de cette Traduction, parce que l'auteur y a joint plufieurs remarques qui font fouvent auffi fauffes & auffi injurieufes que les invectives de S. Gregoire, il y a même quelques unes de ces remarques qui font très dangereuses, entre autres celle qu'il fait sur l'incertirude où l'on est, fi ce fut un soldar Romain ou un Perse qui bleffa cet Empereur. Voici cette remarque. "On "a beaucoup cherché de qui venoit le dard dont Julien "fut percs, & on ne l'a jamais pû decouvrir. Mais qui que ce foit qui ait été le ministre de sa mort, il est "certain qu'il n'a été que l'Exécuteur de la volonté & "de la justice de Dieu." C'est dans Theodoret que l'auteur moderne a pris un pareil discours, propre à

KS

réparé le tort que les menfonges des Peres de l'Eglife auroient fait à fa réputation. Ammien, en parlant du combat où ce Prince perdit la vie, le repréfente volant à la premiére alarme au milieu des Ennemis, fans cafque & fans cuiraffe, fe jettant dans les plus épais Efcadrons, où il fut bleffé par une main qu'on ne connut jamais. Des qu'on eut mis le premier appareil fur la bleffure, il retourna au combat & fit paroître tant de va-

former pour les affinats les Clement, les Ravaillac & les Damiens. Comment peut - on dire qu'un Soldat, qui tue fon Empereur, est le ministre de la volonté de Dieu, il est bien plutôt le ministre de l'Enfer. Dieu n'approuve jamais le crime quoi qu'il en puisse venir un bien. Si Dieu veut que ce bien arrive, il faura bien le produire par sa puissance sans pousser un homme à commettre un paricide.

Revenons aux mensonges de S. Gregoire. Ce qu'il dit de la mort de l'Empereur Julien est démenti par des temoins oculaires; car Ammien, que j'ai déja cité pour la justification de ce Prince, étoit au combat où il perdit la vie. Zozime, qui écrivoit après la mort de Julien lui donne les mêmes louanges qu'Ammien. Enfin il n'est aucun homme de Lettres qui ne convienne aujourd'hui, que les invectives de S. Gregoire ne sont que de vaines déclamations produites par un faux Zéle, & par un fanatisme également contraire à la Religion & aux loix de l'honneur, qui ne permettent jamais de calomnier

valeur, qu'Ammien l'égale à Epaminondas. Cet Auteur est d'autant moins suspet qu'il n'à point déguisé les défauts de Julien : il a condamné son zèle outré pour l'aggrandiffement du Paganisme, & pour la ruïne de la Religion Chretienne; il ne diffimule point que <sup>27</sup> le même Empereur usa pendant long-tems de ruse, feignant d'être encore Chrêtien, quoiqu'il eut déja renoncé au Christianisme.

Un

nos ennemis, & d'inventer des mensonges pour les rendre odieux, quelque criminels qu'ils paroissent à nos yeux. "Julien, dit Mr. de la Bletterie dans la vie qu'il "a écrit de ce Prince, a eu de grandes qualités, & la "religion qui nous ordonne de prier pour nos persecu-"teurs, sandis qu'ils peuvent se convertir, ne nous per-"met pas de noireir injustement leur memoire." Je dirai en finissant cette note, que quoique l'Ouvrage de Mr. de la Bleterie soit très bon, il a cependant craint de justifier quelque sois Julien dans certaines occasions où il lui eut été très - facile de le faire. C'est ce que j'ai prouvé évidemment dans les Reflexions sur l'Empereur Julien qui se trouvent dans la cinquieme Edision des Lettres Chinois à la Haye 1756.

<sup>27</sup> Ut omnes nullo impedimento ad fui favorem illiceret, adhærere Cultui Christiano fingebar, a quo jam pridem occulte desciverat, arcanorum participibus paucis. Ammian. Marcell, Lib. XXI, Capite II. pag. 206.

Un sage Moderne, en songeant aux grandes vertus dont cet Empereur fut doué, au mépris qu'il témoigna de la mort, à la con-. stance avec laquelle il confola ceux qui pleuroient autour de lui, à son dernier entretien avec Priscus & Maximus fur l'immortalité de l'Ame, dit qu'il y a bien de quoi s'étonner, qu'après des témoignages auffi authentiques d'une vertu à laquelle il n'a manqué que la foi pour être tenue bienheureuse, St. Cyrille ait voulu faire passer Julien pour un Prince lâche & fans cœur. Ceux qui jugent des hommes qui ont vêcu dans les Siècles passés par ceux qui ont été dans ces derniers tems, sont moins surpris du procédé de St. Cyrille; il étoit Eccléfiastique & Théologien : tout étoit bon pour lui dès qu'il pouvoit nuire à ceux qu'il n'aimoit pas. Nous avons vu dans le Siècle passé quelque chose de plus fort & de plus condamnable que le procédé de St. Cyrille. Arnauld fut un Théologien renommé: Guillaume III. fut un des plus grands Princes; le Chef des Jansénistes écrivit contre lui un Livre rempli des invectives les plus atroces, & des calomnies les plus infâmes. Voilà le Cyrille & le Julien du dix-septième Siècle. Où en seroient nos neveux, s'ils étoient affezimbécilbécilles pour s'en tenir à ce qu'ont écrit de ce Roi d'Angleterre une foule d'Auteurs Ignatiens on fanatiques? Ils auront égard (s'ils ont du feus) à des Historiens sages & desinteresses c'est ce que nous devons faire si nous voulons juger sainement du caractère de Julien.

Quel fond peut - on faire fur des gens affez extravagants, pour affürer que Belzebut avoit entrepris un voyage dans ce Monde pour tuer l'Empereur Julien, ou fur des Visionaires affez peu fenfés pour ériger des Affaffins en Martyrs, & faire du Paradis la Cour du vieux de la Montagne & une retraite de Brigands? Le bon Damascène & le réveur Nicéphore auroient bien dû avoir honte d'écrire leur Histoire absurde des Martyrs Mercure & Artemius. On ignore, il est vrai, quel étoit celui qui blessa Julien, mais fi ce ne fut pas un Soldat ennemi, on pourroit foupconner, avec raifon, que le coup partit d'une main guidée par une fausse piété. Je conviens que du tems de cet Empereur il n'y avoit ni Jesuites, ni Dominicains; mais il pouvoit bien se trouver des Cléments & des Guignards. De tout tems le zèle pour l'avancement de la Religion a porté les hommes AUX

aux excès les plus coupables: les Catholiques ont affassine des Rois, les Protestants les ont déthrônés, jusqu'où les hommes ne se laissent - ils point entrainer par un amour outré pour la bonne caufe, auffi condamnable que la Superstition:

## Relligio peperit scelerosa 28 atque impia facta.

En justifiant Julien des crimes imaginaires qu'on lui a imputés, nous ne déguiserons point ses défauts, comme l'aveugle croyance qu'il eut pour les prodiges, & l'attachement qu'il montra pour la divination. Ce même Ammien, qui loue fa clémence, fa valeur, son amour pour les Sciences, sa charité, sa chasteté, sa libéralité, se moque de la superstition qui lui fit dépeupler le Monde de Bœufs, par le grand nombre de Sacrifices qu'il offrit, pour chercher dans les entrailles de ces Animaux la connoissance de l'avenir.

Si

#### 28 Lucret. de Rer. Nat. Lib. I. vs. 82.

29 Quant aux Cefars, au Milopogon, personne ne met en doute que ces deux Ouvrages ne soient de Julien. Quelques demi-favants ont douté de l'autenticité des Lettres de cet Empereur. Mais le plus grand nombre

Si tous les Ouvrages <sup>29</sup>, qui paroissent aujourd'hui sous le nom de Julien, sont de cet Empereur, ainsi que le pensent plusieurs grands Hommes, & particulierement le favant Pere Pétau, ils doivent achever de déciller les yeux de ceux qui pourroient être encore assez aveuglés pour ajouter foi aux invectives des Peres; il régne dans ces Ecrits un caractère de douceur & de probité digne des plus illustres & des plus sages Philosont fophes.

## §. V.

## Examen des sentimens des principanx Philosophes modernes sur la nature de Dieu, l'essence de l'Ame, & sur certaines opinions Physiques.

La ruïne de l'Empire d'Occident ayant entraîné celle des Sciences & des Arts dés le cinquième Siècle, la Philosophie commença à s'eclipser, & dans le fixième l'ignorance fut

des gens de Lettres & les plus célébres critiques les ont toujours crues veritables, & ont rejetté l'opinion de leur suposition qui n'est sondée sur aucune raison valable. Le même principe, ou pour mieux dire le même fanatisme, qui a porté plusieurs Ecrivains à imfut si grande, que les Ecclésiastiques, qui par leur état fembloient être obligés néceffairement d'étudier, ne favoient, pour la plùpart, ni lire, ni écrire ; c'est dans ces tems malheureux que la moitié des Manuscrits fut détruite, & que ceux qui échappérent à la fureur & au mépris de l'ignorance Gothique, furent extremement maltraités & mutilés. Hincmar, Archevêque de Rheims, voulant publier la Vie de St. Remi, ne put jamais venir à bout de la donner toute entiére. "Les "tems font fi déplorables, dit-il 30, que la "Religion eft à peine connue dans fes pre-"miers élémens. On a enlevé de mon Eglife "tout ce qui étoit de plus précieux : les Bà-"timens ont été ruïnés, les revenus soustraits, "le peu d'Ecclésiastiques qui sont restés se "font transformés en autant de Marchands "pour avoir de quoi subfister; & dans le "besoin d'enveloper les marchandises dont ils "faisoient trafic, ils ont rompu tous les Li-"vres & les Manufcrits qu'on gardoit, dans "la Bibliothéque de l'Eglife de Rheims."

L'Igno-

puter faussement tant de crimes à Julien, en a pousse quelques autres à vouloir lui ravir la gloire d'avoir écrit des lettres. qui sont des temoignages autentiques de sa douceur, de sa vertu, & de sa prudence & de sa sagesse.

L'Ignorance augmenta dans chaque Siècle, & dans le dixième à peine eût on trouvé l'idée ou le fimple reffouvenir qu'il y avoit eu autrefois des Sciences, des Belles-Lettres & des Arts Libéraux.

Pendant que les Chrétiens sembloient avoir oublié tout ce qui ne regardoit pas les fonâtions animales, les Arabes s'appliquoient à l'étude, & l'on vit deux Philosophes renommés qui se formérent sur les Ecrits d'Aristote & des autres Anciens.

#### §. VI.

#### AVICENNE.

Avicenne, Arabe & Mahométan, vêcut fur la fin du dixième Siècle & au commencement de l'onzième. Il naquit l'an 980 & mourut l'an 1036; il eut des mœurs trèsdéréglées, & fes débauches ayant fort altéré fa fanté lui coûtérent la vie. Il avoit cependant plufieurs excellentes qualités: il étoit doux, affable, charitable; & à ces vertus il

3º Hincmar, cité par Mr. Deslandes, Hift. Crit. de la Philof. Tom. III. pag. 254.

TOM. III.

L

il joignoit un esprit pénétrant. Il s'attacha entiérement à la Philosophie d'Aristote: & l'on assure qu'avant de pouvoir parfaitement comprendre sa Métaphysique il la lut quarante fois; ce n'est pas là un éloge de la clarté des Ouvrages d'Aristote.

#### §. VII.

#### AVERROES.

Averroës nâquit à Cordoue dans le douzième Siècle, il étoit descendant d'un de ces Arabes qui avoient envahi une partie de l'Espagne. Il devint si passionné pour les ouvrages d'Aristore, qu'il les commenta en Arabe. Ses Commentaires ont eu pendant long tems un succès prodigieux; ils avoient aquis autant de crédit que le texte. Averroës n'avoit pas moins de pouvoir dans les Ecoles qu'Aristore: son auto-

<sup>31</sup> Qui Græce nescius, feliciter adeo mentem Aristotelis perspexit, quid non secisser si Linguam scivisser Græcam? Vossis de Philosoph, Sectis, pag. 90.

<sup>32</sup> Sed nec potuisset explicare, etiamfi divino fuisset ingenio, cum esset humano, & quidem intra mediocritatem. Nam quid tandem adferebat quo in Aristotele enarrando posset esset probe instructus? non cognitionem veteris Memoriæ, non scientiam Placitorum prisce Disciplinæ, & intelligentiam Sectarum, quibus Aristo-

autorité étoit le Juge souverain des disputes, sinfi que celle du Philosophe Grec. Ce qu'il y a de fingulier, c'est qu'Averroës fit ses Commentaires fans favoir le Grec. Cela n'empêche pas que bien des Savans n'ayent prétendu qu'il avoit parfaitement compris les penfées de son Auteur 31; mais plufieurs autres soutiennent 32 qu'il les a fort mal entendues, soit parcequ'il avoit un génie borné, foit parcequ'il ignoroit les opinions de la plupart des Sectes dont Aristore a parlé, & qu'il n'avoit aucune connoissance de la belle littérature. Ils ajoutent qu'il cite à tort & à travers tous les anciens Philosophes: qu'il nomme Ptolomée pour Platon, Pythagore pour Protagoras, Démocrite pour Cratyle; & qu'il donne des noms ridicules à tous les Ouvrages de Platon dont il parle.

Si

teles passim scatet. Itaque videas eum pessime Philofophos omnes antiquos citare, ut qui nullum unquam legerit: ignarus Græcitatis ac Latinitatis, pro Platone Ptolomæum ponit, pro Protagora Pythagoram, pro Cratylo Democritum, Libros Platonis titulis ridiculis inferibit: & ita de iis loquitur, ut vel ideo perspicuum fit, litteram eum in illis legisse nullam. Lud. Vives de Caufis corrupt. Artium Lib. V. pag. 167.

L 2

Si Averroës avoit mieux connu fon Original, il eut fans doute regardé, Ariftote comme une véritable Divinité digne de fon adoration; car quoiqu'il ne l'entendit pas bien fouvent, il n'a pas laissé d'affûrer <sup>33</sup> que ce Philosophe étoit la fuprême Vérité, que son esprit avoit atteint au point le plus élevé où l'Esprit humain pût parvenir, & qu'il avoit été envoyé du Ciel pour apprendre aux hommes tout ce qu'il étoit possible qu'ils suffent. Cette façon de parler & ces louanges outrées sentent bien le Commentateur.

Le Cordelier Scot n'a pas pensé aussi avantageusement d'Averroës, qu'Averroës d'Aristate il prétend que ce Philosophe Arabe a mérité d'être excommunié par le Genre-Humain. Le sujet de cette excommunication vient d'une opinion qu'on lui impute, & dont on veut le faire Auteur, quoiqu'il soit certain qu'il n'a fait que développer le fen-

33 Aristotelis Doctrina est summa Veritas, quoniam ejus intellectus suit finis humani Intellectus suare bene dicitur de illo, quod ipse suit creatus & datur nobis a divina Providentia, ut non ignoremus possibilia sciri. Aver. in Arist. Comment. in Præsat. p. 17.

34 Car cette Doctrine, comme l'avouent plusieurs Modernes, n'est qu'une extension, & qu'un dévelope-

fentiment d'Aristote, qui prétendoit que l'Entendement de tous les hommes étoit une seule & même Substauce. Ce Système est un Spinofisme parfait: il n'y a qu'une Substance générale & toutes les Ames sont des modes de cette Substance; lorsque le Corps meurt, l'Ame a le même sort, c'est-à dire, elle se rejoint au Tout dont elle venoit d'être separée par une modification particulière, comme les parties de matiere qui compositent le Corps se réunissent à la Matière générale, ou pour mieux dire, à sa Substance étendue, unique, dont tous les Etres ne sont que des modifications.

Il faut convenir que le fentiment d'Averroës fur la nature des Ames étoit impie & ridicule, mais il faut aussi avouer qu'il n'a fait que dire ce qu'Aristote avoit soutenu longtems avant lui; le plus habile des Critiques<sup>34</sup> en convient, & les vains efforts des Péri-

ment des Principes d'Aristote. Je pourrois faire plufieurs remarques pour prouver cela; mais je mel contenterai de celle-ci: C'est que selon l'Hypothèse de ce Philosophe, la multiplication des individus ne peut avoir d'autre sondement que la Matière, d'où il s'ensuit que l'Entendement est unique, puisque selon Aristote il est séparé & distinct de la Matière. Viderunt Aristotelem Péripatéticiens modernes, ne peuvent justifier le Philosophe Grec. Je ne m'arrêterai point à démontrer l'absurdité de cette opinion, je vous l'ai fait connoître évidemment en réfutant le Systême de l'Ame du Monde & celui des prétendues modifications de Spinosa.

Les fentimens d'Averroës fur la nature de Dieu étoient aussi erronés que ceux qu'il avoit sur la nature de l'Ame: il croyoit que de rien on ne pouvoit rien faire, & nioit que la Matiére ent été tirée du Néant: il la faisoit coéternelle à la Divinité : il soutenoit aussi que tous les Etres spirituels étoient éternels; parce qu'il croyoit qu'il étoit aussi impossible de créer de rien une Substance spirituelle qu'une Substance matérielle.

Il

fimpliciter probare Intellectum possibilem esse immixtum & immaterialem. (31) Cette observation est de Pomponace. Quod vero unicus sit intellectus in omnibus hominibus sive possibilis ponatur, patere potest ex eo quoniam apud Peripateticos est celebrata propositio, multiplicationem individuorum in eadem specie non posse esse and peripatetiam quantam, ut dicitur 7 & 12. Metaph. & 2. de Anima. (32). Quelque fondée que cette opinion d'Averroës puisse être sur Aristote, elle est dans le fond impie & absurde. Elle est impie,

Il n'eft rien de fi contraire à la bonne Philo-Sophie, que d'adinettre la Matiére coéternelle à Dieu. Ou il faut nier qu'il existe, ou il faut convenir que, quoique nous ne puissions avoir aucune idée de la Création, il faut qu'il ait tiré l'Univers du Néant; car tout ce qui est incrée doit être par fa nature & par fon effence néceffairement infini, puisqu'il ne peut être ni borné ni limité. Or fi la Matière est incréée, elle est donc infinie, & il doit y avoir deux Infinis diffincts en puissance & en attributs, Dieu & la Matière; cela répugne. D'ailleurs, fi tous les Etres, foit matériels, foit spirituels, étoient incréés & éternels, comme le veut Averroës, ils feroient independants de la Divinité, ils auroient autant de pouvoir qu'elle; puisqu'elle

puisqu'elle conduit à croire que l'Ame, qui est proprement la forme de l'homme meurt avec le corps (33). Elle est absurde, car que peut-on dire de plus insensée que de soutenir que deux hommes qui s'entretuent, dirigés chacun par ses actes intellectuels, ont la même ame? Que peut-on imaginer de plus chimérique que de prétendre que deux Philosophes, dont l'un nie, l'autre affirme la même thèse en même tems, ne sont qu'un seul être à l'égard de l'intellect? Bayle, Dict. Hist. & Crit. Tom. L. pag. 336.

L 4

qu'elle ne pourroit ni les détruire, ni les changer, ni les punir, ni les recompenser.

Quel est donc le personnage qu'Averroës fait jouer à l'Etre Suprême? Il est aussi inutile pour le maintien de l'ordre & de l'arrangement de l'Univers, qu'un homme qui demeure à Vienne en Autriche, l'est pour faire aller les Machines de l'Opera de Paris. Le Dieu d'Averroës eft femblable à celui d'Epicure ; pour qu'on en trouvât le paralléle plus juste, ce Philosophe Arabe soute- / noit que la Divinité ne connoifloit pas les choses particulières, & qu'elle n'étendoit point sa providence sur les Particuliers. N'eût-il pas mieux fait de nier l'éxistence de Dieu, que d'en admettre un aussi imparfait & auffi inutile? On étoit en droit de lui dire; "Dieu ne peut faire ni bien, ni mal; "pourquoi, me donnerai-je la peine de le "prier 35?"

Des sentimens aussi impies attirérent de fort mauvailes affaires à Averroës. Un Médecin, nommé Ibnu-Zoar, qui le haïssoit, & plu-

35 Non exaudiens vota, nec nostri curiosus: atqui hunc vis videri colere tanquam parentem. Senec. de Benef. Lib. IV. plufieurs autres Nobles & Docteurs de Cordoue, qui ne l'aimoient pas, trouvérent le moyen de fe faire remettre par fes Ecoliers queiques-unes de fes Leçons de Philofophie, des plus hardies, ou, fi vous voulez, des moins orthodoxes: il les firent enrégîtrer par devant un Notaire, & les envoyerent enfuite au Roi de Maroc. Ce Prince déclara hérétique Averroës, le priva de fes biens, & lui ordonna de fe tenir au Quartier des Juifs; mais Averroës ayant eu la fantaifie d'aller faire fes oraifons à la Mofquée, on l'en chaffa à coups de pierres.

Je m'étonne que ce Philosophe voulût se mettre au risque d'être lapidé, pour avoir le plaisir de prier Dieu dans une Eglise Turque plutôt que dans une Juive; car on affûre qu'il regardoit toutes les différentes Religions avec le même mépris. Il disoit en parlant i de la Religion Chrétienne, qu'il ne trouvoit point de Secte plus ridicule, les Chrétiens mangeant & déchirant le Dieu qu'ils adorent : le Judaïsme étoit selon lui un jeu d'enfant, & le Mahométisme une Secte de Pourceaux; aussi souhaitoit-il de mourir de la mort des Philosophes, moriatur, s'écrie-t-il, Anima mea morte philosophorum !

LS

Le

Le Jésuite Regnault fait fur ce souhait une remarque, qui me paroît puérile, ou du moins fort obscure. "Croyez-vous, dit-il, "que ces paroles fassent plus d'honneur à sa "Philolophie, qu'à la Religion 36?" l'avoue que je ne comprends point ce qu'avoulu dire ce Jésuite : si fon dessein à été de faire fentir, que la Philosophie d'Averroës étoit aussi ridicule que le Mahométisme, il agrand tort : rien n'est plus mauvais que la Superstition & le Fanatisme 57; c'est-là le vrai caractère de la Réligion des Turcs. Et s'il prétendu qu'Averroës deshonoroit la Croyance Mufulmanne, parce qu'il lui préféroit celle des Philosophes, il auroit du confidérer, que le souhait d'Averroës n'étoit pas moins contraire au Christianisme & au Judaïsme, puisqu'il méprisoit également ces deux Religions; pourquoi donc faire fentir que cet Arabe ne souhaitoit de mourir de la mort des Philosophes, que parce qu'il étoit Mufulman?

#### Après

#### 36 Origine Anc. de la Phyf. Nouv. Tom. I. pag. 89.

37 Religio laudabilis, sed sita velut inter duos scopulos, Superstitionem & Impietatem, quem utrumque suademus & opus est vitare. Subit miserari humanam conditionem, sive, ut Plutarchi verbis efferam, huma-

Après qu'Averroës eut été chaffé de la Mosquée à coups de pierres, craignant autant-que Dom Japhet la lapidation, & ne voulant plus fe mettre au risque de l'effuyer, il abandonna Cordoue & fe retira à Fez, où il crut pouvoir rester inconnu; mais on l'arrêta peu de jours après qu'il y fut arrivé. Il fut réfolu qu'on ne le feroit point mourir & qu'on le rétabliroit devant la Porte de la Molquée, où on léveroit l'Excommunication Musulmane, qui avoit été lancée contre sa personne. Averroës fut donc conduit, un Vendredi, fur la Porte du Temple Mahométan où on lui ordonna de refter tête nue. Comme les Turcs n'ont point d'Eau Benite pour laver & nétoyer les taches des Excommunications, ils se servent de la falive, ce qui est un peu incommode pour les Excom-Le Philosophe Arabe s'en appermuniés. cut fort disgraciculement, car tous ceux qui entroient dans la Molquée lui crachoient au Aprés cette ablution desagréable, on vilage. de-

nam imbecillitatem, quæ finem aut modum non habet, fed alias abripitur in superstitionem & vanitatem, alias in neglectum rerum divinarum aut contemptum. O utraque magna pestis, illa crebrior, hæc deterior; atque illa pietatis imagine se commendat, sed imagine; neque est demanda à Averroës s'il se repentoit? Il répondit que oui, & toute la cérémonie fut finie. On lui permit de rester a Fez, où il enseigna la Jurisprudence: il retourna ensuite à Cordoue, d'où il sut rappellé pour remplir la place de Juge de Maroc, étant rentré en grace avec son Souverain; il mourut dans ce poste & sut enterré à Marochors de la porte des Courroyeurs.

Les mœurs d'Averroës furent très-pures: il étoit fobre, chaste, complaisant, charitable, ferme & constant dans l'adversité. Quelqu'un lui ayant demandé ce qu'il penfoit de son état pendant qu'on le persécutoit; ma situation, lui, dit-il, me plaisoit & me dé-

aliud quam humanarum mentium ludibrium superstitio. Lipsii Mon, & Ex. Polit. Cap. 111. pag. 19.

38 Avicenne n'étoit pas contemporain d'Averroës; il vecut plus de cent ans après lui, comme nous l'avons observé déja, & comme il paroit par une vie d'Avicenne, écrite en Arabe, raportée en Europe par un nommé Marc Fidella de Damas, où il servoit d'interprete aux Veniriens. Il traduisit cette vie en italien, & Nicolas Mossa Mossa ha publia ensuite en latin. Selon cette vie Avicenne naquit dans la province d'Usbeck l'an 992. Or Averoës vivoit l'an 1140 : il est donc impossible qu'Averoës & Avicenne aient été comtemporains. Mais cette rivalité d'Avicenne' & d'Averroës ressemble à celle

déplaifoit ; j'étois bien aife d'être délivré du penible Emploi de Juge, mais je fentois une véritable douleur d'être accablé par des faux témoins.

La vanité paroît avoir été un des défauts d'Averroës; il étoit émule & rival d'Avicenne <sup>38</sup>, étant fort habile dans la Théorie de la Médecine. Dans les Livres qu'il a écrits, il a affecté de ne nommer jamais fon Adverfaire, & en réfotant quelques unes de fes opinions, il ne les attaque que comme ayant été foutenues par Galien. Cardan a voulu imiter en partie Averroës, & dans l'Hiftoire que ce Philofophe Milanois à donnée de fa Vie, il dit: <sup>39</sup> Qu'il ne veut point en

de plufieurs de nos auteurs qui ne peuvent fouffrir les Ecrivains qui les ont précedés, & qui ont écrit dans le même genre où ils écrivent. Quoi qu'il en foit, on s'accorde à dire que les débauches extraordinaires d'Avicenne avancèrent fa mort, & lui cauferent une maladie dont il mourut. Il avoit beaucoup d'esprit, une grande memoire, un jugement folide. Le Pape Sixte IV. fit imprimer à Rome se ouvrages en Arabe qui ont été traduits en latin. Ils renferment plusieurs excellents Traités de Medecine & quelques uns philosophiques selon les principes d'Aristote, qu'il eut toujours en grande vénération.

" Non eandem inibo rationem in enertandis nomi-

en nommant quelques- uns de ses ennemis, les assure d'aller à la postérité; il condamne Galien <sup>40</sup> d'avoir nommé un certain Thésale, qui sans lui seroit inconnu à l'Univers entier. Le raisonnement de Cardan me paroit fort sensé : Boileau l'a adopté:

### La Satyre ne sert qu'à rendre un Fat illustre.

Combien n'y a-t-il pas de gens, qui n'attaquent des perfonnes respectables dans la République des Lettres que pour se faire un nom? Averroës cependant n'étoit point dans ce cas: Avicenne étoit un Emule digne de lui, & il pouvoit le nommer, sans craindre de lui faire trop d'honneur; il y a plus de vanité, que de sagesse dans sa conduite. §. VII.

nibus inimicorum aut æmulorum ac amicorum; quippe Galenum non parum errasse puto, qui Thefalum, dum nomen ejus proterit, aliquem esse docuerit; & cujus rationem haberet . . . . . . . . . . . ergo æmulos non solum spernere didici, sed eorum vanitatis misereri. Cardan, de Vita propria. Cap. XVI. pag. 74.

4° Galien vecut sous l'empire de Marc-Antonin le philosophe. Son pere, homme de Lettres, appellé Nicon, prit grand soin de son éducation. Dans les premieres années de sa vie Galien s'apliqua à la philosophie, elle

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 175

#### §. VIII.

#### ALBERT LE GRAND.

Dans le tems que les Arabes faisoient fleurir les Sciences dans cette partie de l'Espagne qu'ils avoient envahie, les Chrétiens Occidentaux, plongés depuis plus de fix Siècles dans une ignorance crasse, voulurent les imiter: ils se sentirent excités par un esprit d'envie & de jalousse, qui leur sit connoître, combien étoit honteuse l'ignorance dans laqu'elle ils vivoient. Ils commencérent à s'appliquer à la Philosophie; on traduisit en Latin quelques Ouvrages d'Aristote, & les Ecoles devinrent bien - tôt Péripatéticiennes. Vous avez pu vous appercevoir, Monsseur, par ce que je vous ai dit dans la premiére, &

le rendit ennemi des Juifs & des chretiens, qu'il disoit croire les choses les plus absurdes, dont il leur étoit impossible de demontrer la verité. Dans un âge plus avancé il s'occupa à la medecine, & poussa cette science sussi loin qu'Hippocrate. Les Medecins regardent comme un précieux tréfor les livres qui nous restent encore sujourdhui de Galien. Plusieurs ont été perdus. Cardan dir, dans son XVI. livre de Subtilitate, que Galien a été un des douze plus subtils qu'il y ait eu dans le monde. & dans la cinquième Lettre que j'ai cu l'honneur de vous écrire, que ce ne fut pas fans peine qu'Aristote fut reçu dans les Colléges, un Concile sous Philippe le Bel ayant fait brûler sa Métaphysique; mais enfin, malgré ces oppositions, le Philosophe Grec fut généralement reconnu pour le Prince de la Philosophie.

Albert le Grand qui nâquit en Suabe, Province d'Allemagne, en 1201. s'attacha fortement à la Philosophie Péripatéticienne : il possédoit fort bien les Philosophes Arabes, Grecs, Egyptiens & même les Hébreux : aussi composa-t-il un nombre prodigieux d'Ouvrages qu'on a tous recueillis en 21. gros

4 Pierre Lombard, dit le Maître des Sentences. Il naquit à Novare ville de la Lombardie, il vint à Paris, où il acquit beaucoup de reputation dans l'Univerfité, fa reputation devint fi grande qu'il fut fait Archeveque de Paris, en mille cinq cent foixante; il mourut quatre ans après; fon Ouvrage des Sentences en quatre Livres, eft celui qui lui a acquis le plus de gloire. Albert le grand, St. Thomas Scot, & beaucoup d'autres Docteurs fcholastiques ont fait fur cet ouvrage, d'amples & diffus commentaires. Pour donner une idée de ces fentences commentées par tant de Théologiens, deux feules feront fuffilantes, puis que toutes les autres font dans le même gout. "Pourquoi Adam & Eve, ne

gros Volumes in Folio; sa Physique en contient trois, dans lesquels les sentiments d'Aristote sont traités amplement.

On a attribué quantité de Livres à Albert le Grand, auxquels bien des Savans nient qu'il ait eu part. Celui qui est intitulé : De Rerum Natura ne lui appartient point: on le donne à Thomas de Cantopré un de fes Disciples; celui qui a pour titre De Secretis Mulicrum, lui est aussi faussiement attribué. On convient aujourd'hui, qu'il eut mieux fait d'écrire avec plus de retenue & de modestie sur les questions qu'il a agitées touchant la pratique du Devoir conjugal, dans ses Commentaires sur le Maître 4<sup>1</sup> des Sentences. Les

"coucherent ils pas ensemble dans le Paradis terrestre? "c'est qu'il'n'en eurent pas le tems, Eve pecha d'abord "après sa Création, & elle fut chassie hors du Paradis "ainfi que son Mari." Cur ergo non coierunt in paradifo? quia creata muliere, mox transgressio facta est, & ejecti funt de paradiso. P. Lombard. Sent. Lib. II. dist. 20. Voici la seconde Sentence, elle decide ce que seroient devenus les Ensans d'Adam, après leur naissance, "Quant aux Ensans d'Adam, dit Lombard, il seroit arnivé de deux choses l'une: ou qu'après leur naissance "ils seroient devenus grands tout à coup, Dieu ayant "bien fait d'une Côte, qui étoit un petit morceau du "Corps d'Adam, une très grande femme; ou qu'ils

TOM. III.

178 HISTOIRE

Les partifans d'Albert diroient en vain, pour le justifier, qu'il est des cas qu'il faut éclaircir, en faveur des Théologiens, quelque impudiques & lascifs qu'ils soient : on sera toujours en droit de répondre, qu'il n'est jamais permis, sous quelque prétexte que ce soit, de faire rougir la pudeur & la bienséance; on a trouvé aujourd'hui le moyen d'écrire décemment sur les matières les plus impures.

Les

"auroient été semblables aux petits poulets, qui des "qu'ils fortent de la Coquille, ont l'ufage des pieds, "des jambes, courent & fuivent leur Mere; de meme "les Enfans d'Adam auroient d'abord eu l'ulage de leurs "membres, comme des gens formés, & auroient suivi "Eve, fans lui être d'aucune incommodité." Super hoc Augustinus ambigue loquitur. Movet nos, inquit, fi primi homines non peccassent, strum tales filios effent habituri, qui nec lingua, nec manibus, nec pedibus uterentur, nam propter uteri necessitatem forte necesse erat paroulos nafci : fed quambis exigua pars corporis fit Cofta, non tamen propter hæc parvalam viro conjugem fecit ; unde & ejus filios poterat omnipotentia Creatoris mox natos grandes facere: Sed ut hoc omittam, poterat certe eis præstare. quod multis animalibus prestitit, quorum pulli, quamvis fint parculi, tamen mox ut nascuntur currunt & matrem fequantur. Petr, Lombard. Lib. II. Dift. 20, 11 faut convenir qu'on peut faire de long commentaires fur de pareilles decifions, mais s'ils font dans le gout du Texte

Les Ouvrages moraux d'Albert le Grand font en général bons. Comme il avoit un caractère fort humain & fort charitable, il y régne une candeur & une probité, qui infpirent aux Lecteurs l'amour de la vertu; fes maximes fur les véritables qualités du cœur <sup>42</sup>, la diffinction qu'il en fait d'avec celles qui n'ont qu'une apparence, les préceptes qu'il donne fur la clémence <sup>43</sup>, fur l'oubli des injures, le portrait qu'il fait de la tem-

je plains & les commentateurs, & ceux quilisent leurs Ouvrages.

<sup>42</sup> Sunt quædam viria, quæ libenter, five frequenter, fpeciem Virturis prætendunt, ut cum vere Vitia fint, eredantur effe Virtutes: flcut feveritas putatur effe jufitia, amaritudo mentis dicitur maturitas, . . . . diffolutio creditur fpiritualis mentis lætitia, pigritia, five inordinata triftitia, judicatur morum gravitas, &c. Al. berti Magni Parad. Animæ, de Virtut. Lib. I. in Prolog. Sicut autem denariis nihil ethitur boni, fic nec Regnum Cælorum falfis comparatur virtutibus. Sunt autem quædam virtutes quafi naturales, hominibus inhærentes, ficut naturalis humilitas, benignitas, modeftia, largitas, mifericordia, patientia. Alber. Mag. Paradig. in Prolog.

43 Ex smore amici non potest vera charitas perpendi, nam Ethnici eos amant qui eos diligunt, sed in amore inimici vera charitas perpenditur. Amantem enim diligere naturæ est, quæ non est meritoria, non amantem vero diligere gratiæ est. Idem, ibid. Cap. I. tempérance <sup>44</sup>, de la patience ; la définition qu'il donne de la Vérité, qu'il dit confifter dans l'accord parfait de l'esprit, du cœur & de la langue <sup>45</sup>, sont des preuves évidentes de la bonté, & j'ose dire de la sagesse de sa Morale.

La grande passion qu'Albert le Grand avoit de pénétrer les Secrets de la Nature & l'application avec laquelle il cultiva la Chymie ont fait croire à quelques-uns que ce grand Homme avoit voulu trouver la Pierre Philofophale : quelques autres, en poussant plus loin leurs visions chimériques, se font figuré qu'il avoit été Sorcier, se fondant fur le *Livre des choses admirables*, & sur celui du *Miroir d'Astrologie*; mais ces deux Livres n'ont jamais été écrits par Albert. Pic de la Mirande le justifie sur l'imputation du premier, & Naudé a prouvé que Roger Bacon est l'Auteur du second. Une autre chose qui

44 Patientia vera & perfecta est cum quis suftinet patienter injurias, non solum cum reus est, sed etiam cum innocens est. Id. ibid, C. IV. Ille verus temperatus fuit, qui nullum offendit, & per omnia omnibus placuit. Argumentum veræ temperantiæ habet, qui se moderatúr in victu & vestitu, somno & omni comunodo carnali, & in lætitia temporali nullam superfluitatem,

qui a acquis à Albert la réputation d'avoir été Magicien, c'est cette Tête d'airain qu'il composa, & qu'on disoit l'instruire de tout ce qui devoit lui arriver, & lui donner de bons confeils pour réuffir dans fes entreprifes; à cette Fable on peut répondre, credat Judaus Appella, non ego. Ce font - là des contes d'enfans, & je m'étonne que Naudé le soit donné la peine de réfuter férieusement une pareille impertinence. Albert avoit fait fans doute quelque tête, qui par quelque ressort pouvoit articuler certains mots; nous voyons la poffibilité de cette Machine dans les Horloges de Lyon & de Strasbourg, où un Coq de cuivre imite parfaitement le véritable chant du Coq.

Quoiqu'Albert le Grand ait été fort attaché aux opinions d'Aristote, comme il étoit grand Chymiste, il a connu diverses choses qui étoient inconnues à son Maître, soit sur les

nec inordinatam delectationem, sed puram necessitatem in omnibus admittens. Idem, ibid. Cap. XI.

45 Veritas justa est, quando vere concordant mens, cor, lingua & opera, ut quod sentit quis in corde, hoc profert ore, & perficit opere. Idem, ibid. Cap. XVIII.

M 3

les Métaux, foit fur les fources & fur l'origine des Fleuves & des Fontaines: il avoit presque prédit la découverte des Antipodes. "Personne, *difoit - il*, <sup>46</sup> n'a jamais "passé la Ligne, qui est - ce qui peut donc sa-"voir ce qu'il y a au - delà, & comment "peut-on assurer qu'il n'y a aucun Païs"?

Avant que de quitter Albert, je reléverai une faute d'inadvertance du Jéfuite Regnault. "Le Docteur Allemand, dit-il <sup>47</sup>, mértia dans "le treizième Siècle & dans le quatorzième le "nom de Grand." Albert n'a point vêcu dans le quatorzième Siècle ; il eft né en 1201. & eft mort en 1280. felon presque tous les Auteurs qui ont parlé de lui; quelquesuns le font naitre en 1193, mais cela ne change rien à la faute du Jésuite, puisqu'Albert n'a jamais vecu dans le quatorzième Siècle. Il faut avouer de bonne foi lque le Pere Regnault a fu ce fait; pourquoi donc dit-il le contraire? J'entrevois qu'il s'cst mal ex-

4<sup>5</sup> Nullus unquam de quarta nostræ 'habitationis parte poruit transire ultra Æquinoctialem, & ideo partes ultra fitæ sunt incognitæ. Alber. Mag. Tom. II. Lib. II. Meteor. Cap. VI. pag. 59.

47 Origine Anc. de la Phyl. Mod. Tom. I. p1g. 90.

expliqué, & qu'il a voulu dire qu'on donna le nom de Grand à Albert dans le treiziéme & le quatorzième Siècle, mais c'eft encore là une faute, car on lui a donné dans le quinzième, le feizième & le dix-feptième le même titre, & on le lui donne encore aujourd'hui. Le Pere Regnault a donc eu tort de s'énoncer d'une maniere ambigue, & qui contient une fauffeté évidente, de quelque façon qu'on l'explique.

#### §. IX.

# Sт. Тномаs.

St. Thomas, né l'an 1224. à Aquin Ville d'Italie, d'une Famille noble & diftinguée, fut le plus grand & le plus illustre des Difciples d'Albert; il fuivit, ainsi que son Maître, les opinions d'Aristote. Il n'est rien de fi outré que le pompeux éloge <sup>48</sup> que le Jesuite Regnault a fait de St. Thomas, mais la

48 Voyez (St. Thomas) dans ses Ecrits sur les Principes de la Nature sur le Ciel & le Monde: le Commentateur suit Aristote, pour ainsi dire, à la piste; & démélant avec une sagacité merveilleuse les détours d'un Physicien, qui semble se cacher dans une obscurité afsectée, il le force à se découvrir.

M 4

la Critique que Mr. Deslandes 49, a donnée du même Philosophe me paroit trop forte ; ce qu'il rapporte sur la quantité de fes Ouvra ges; qu'on a recueillis dans un grand nombre de Volumes in folio, semble plus équitable. "D'habiles Critiques, dit - il 50, "soupconnent que des Ouvrages accumulés, "qui s'offrent sous le nom de St. Thomas, "il n'y a pas la dixième partie qui lui appar-"tienne: & ils ajoutent que les autres "ont été supposés par les Religieux de son "Ordre, afin de les faire mieux recevoir du "Public; c'eft ainfi qu'on profite d'un grand "nom, pour relever des Ecrits médiocres. "Oferois-je ajouter ici une chofe, que plufieurs "Sa-

Albert le Grand étoit diffus; c'étoit une fécondité furprenante. La précifion, la netteté & la mérhode font le caractère de St. Thomas. Et tout précis qu'il étoit à l'âge de quarante-neuf, ou cinquante ans, qu'il mourut, appellé de Naples au Concile de Lyon, il avoit composé presque autant de Volumes qu'Albert le Grand même. Orig. Anc. de la Phys. Nouv. Tom. I. pag. 92.

49 Une marque du mauvais goût des Scholastiques, c'est le grand nombre d'Ouvrages qu'ils composient tant sur la Philosophie, que sur la Théologie. A moins que de vouloir écrire des Romans, peut - on être trop court quand on traite de ces matieres? St. Thomas, tout

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 185

"Savans se fouviennent encore d'avoir ouïdire "à l'illustre Pere Mabillon? c'est que dans "ses différens Voyages Littéraires il avoit ra-"masse des preuves plus que suffisantes, pour "démontrer que la Somme de St. Thomas "n'est point entierement de lui. Supposé "cependant que la seconde Partie doive passer "pour une production de son esprit, je le "trouve affez dédommagé de perdre tout le "reste."

Les Catholiques Romains ont un respect trop fervile pour les Ouvrages de St. Thomas: je ne dis pas qu'ils ne renferment plufieurs choses excellentes mais il y en a bien qui ne le sont pas, & qu'on peut rejetter comme

plein de Topiques d'Aristote & des Principes contentieux qu'il y avoit puises, commença par faire des Leçons sur le maître des Sentences, dont le Texte souvent éclairci, avoit encore besoin de l'êrre. Il tâcha ensuite de donner plus de jour aux Etudes publiques : il composa pour cet effet un Corps entier de Théologie, où le superflu l'emporte presque toujours sur le nécessaire, & c'est ce Corps divisé en trois Parties, dont la seconde plus étendue en comprend deux autres, 'qu'on appelle la Somme de St. Thomas. Hist, Crit. de la Phil. Tom. III. pag. 25.

so Au même endroit,

Mr

#### 136 HISTOIRE

me fausses, ou comme inutiles; telle est la Thèse de l'Etre de Raison, l'Objet de la Logique <sup>51</sup>, selon St. Thomas. Ce grand Saint n'eût-il pas mieux fait de ne point augmenter les subtilités Scholastiques? Estil rien de si absurde que d'établir un rien une chose imaginaire, un Etre de Raison pour le sujet d'une Science? Or qu'est ce qu'un Etre par la seule imagination, si ce n'est un non-Etre, une fiction, ou une chimére?

Saint Thomas a foutenu auffi plusieurs opinions sur les qualités de la Divinité, qui font très-frivoles; telle est celle que Dieu peut avoir fait le Monde, & que le Monde peut être éternel. Il n'est point de tems en Dieu, dit St. Thomas, en lui l'effet suit toujours la volonté: or supposons que Dieu est voulu que le Monde est été de tout tems; le Monde auroit donc pu l'être. Cette question est aussi fausse qu'inutile; à quoi sertil

#### 5 D. Thoras IV. Metaphyl. Sect. IV.

5<sup>2</sup> Le plus grand adverfaire qu'ait eu St. Thomas est un Cordelier appellé Jean Duns surnommé Scot, parcequ'il étoit Ecossi; ce Moine vivoit sur la fin du treizieme Siècle, & au commencement du quatorzieme; il affecta de combattre toutes les opinions que St. Thomas, il de favoir fi le Monde pourroit avoir été de tout tems, il suffit que nous connoissions clairement le contraire? D'ailleurs, qui est ce qui ne fait pas ( je parle des gens qui raisonnent conséquemment) que Dieu ne peut point changer l'effence des chofes : Or l'effence d'une chose créée est de passer du etre non à l'être: il faut donc qu'il y ait eu un tems, où le Monde n'ait pas été, pour pouvoir être créé; donc il n'eft pas éternel. L'effet suit toujours la volonté de Dieu dans les chofes qui ne sont paint opposées à l'effence des choses; mais de même qu'il ne peut faire que St. Thomas n'ait vêcu, de même il ne peut avoir créé une chose qu'elle n'ait eu un commencement, ni faire par conséquent qu'elle ait existé toujours dans l'éternité antérieure. 52

Ce que dit St. Thomas pour excufer une fotile d'Aristote, qui soutient que Dieu peut faire le mal, est aussi peu sensé, que la recher-

avoit foutenues, il s'attacha entre plufieurs à celle par la quelle St. Thomasveut avec raifon que la Vierge ait été contue comme les autres Femmes avec le peché originel; Scot foutient le contraire, & fes raifons, quelques mauvaifes qu'elles fuffent, lui acquirent le titre de Docteur fubtil qui n'eft pas cependant comparable à celui de Docteur Angelicherche frivole que nous venons de condamner. Il prétend <sup>53</sup> que Dieu peut faire le mal, parceque dès qu'il le fait le mal fe change en bien. Je fuis fâché qu'un aussi grand Génie que St. Thomas ait cherché à vouloir donner quelque couleur à une erreur aussi mon strueuse quecelle d'Aristote: je lui passe plus facilement d'avoir souvent adopté trop à la legére plusieurs erreurs Physiques de ce Philosophe.

La

que, qu'on a donné dans l'Ecole à St. Thomas: il faut pourtant convenir que Scot ne manquoit pas d'Esprit, mais l'envie de critiquer St. Thomas, l'a très souvent jetté dans l'Erreur, d'ailleurs il n'avoit ni le jugement ni la science de ce Saint, à qui il n'a manqué que de vivre dans un Siècle plus éclairé que le sien, pour être un des plus grands hommes du Monde, les sautes mêmes qu'il a commises, & les opinions sausses qu'il a sourenues quelquesois montrent l'étendue de son Genie: lorsqu'il erre, on voit toujours dans ses discours beaucoup d'esprit, & même asses d'erudition sur tout pour un tems où elle étoit si négligée.

Scot fut célébre dans l'Université de Paris; s'étant retiré à Cologne, il mourut agé de trente cinq ans. Paul Jove & les ennemis qu'il s'étoit fait parmi les Thomistes, ont publié qu'étant attaqué d'une apoplexie, dont on le crut mort, il fut d'abord enterré, & que quelque tems après étant revenu à la Vie, il mourut desesseré, se rongeant les mains, & se fracassant la tête contre la pierre de son Tombeau. Les

La Morale de St. Thomas me paroît excellente : il est, à mon gré beaucoup plus excellent Moraliste que Physicien & Metaphysicien ; ses maximes sont prudentes & sages ; on y voit régner un caractère de probité, de candeur & de bonté. St. Augustin, non content de damner tout le monde, prétendoit que les Payens n'avoient pu faire aucune action vertueuse, St. Thomas non - seulement sauve

Scotiftes, ont si bien refuté ces contes des Thomistes qu'on doit les mettre au rang de ceux que tant d'Ecrivains Catholiques, ont debité sur la Mort de Luther, & de Calvin. Il faur avouer que la haine Theologique est bien terrible, puisque la mort & le tombeau ne sau. roient en garantir la Memoire de ceux qu'elle poursuit.

53 Deus peccare non poteit, quia est omnipotens; quamvis Philosophus (Aristoteles) Idicat in quarto Topicorum, quod potest Deus & studiosus prava agere. Sed hoc intelligitur vel sub conditione cujus antecedens sit impossible, ut, puta, si dicamus quod potest Deus prava agere si velit. Nihil enim prohibet conditionalem esse veram, cujus antecedens & consequens est impossibile. Sicut si dicatur, si homo est asinus, habet quatuor pedes. Vel ut intelligatur quod Deus potest quædam agere, quæ nunc prava videntur, quæ tamen si ageret bona essent. Vel loquitur secundum communem opinionem Gentilium, qui homines dicebant transferri in Deos, ut Jovem & Mercurium. D. Them. Q.XXV. Art. 3. fauve <sup>54</sup> les Payens qui avoient vêcu felon la loi de nature avant Jélus Christ; mais il soutient <sup>55</sup> qu'ils ont pu faire des actions très-bonnes & très-louables. On est charmé de voir le Théologien, éclairé par le flambeau de la Raison & par le secours de la Philosophie, raisonner d'une maniere conforme aux notions de tout le Genre Humain, & j'ose dire aux notions évidentes; à quoi pensoir le grand St. Augustin, & à quoi pensent aujourd'hui les Jansenistes?

En approuvant le sentiment raisonnable de St. Thomas, sur le falut des Payens vertueux, je ne saurois adopter son opinion sur celui de Trajan. Il a cru 50 que la Divinité, fléchie par les priéres d'un Saint Pontife, avoit tiré cet Empereur des flâmes de l'Enfer. Ignoroit - il, ce grand Saint, que l'Eglise chante tous les jours, in inferno nulla est

54 Gentiles perfectius & fecurius falutem confequebantur sub observantiis Legis, quam sub sola Lege Naturali, & ideo ad eas admittebantur: sicut etiam nunc Laici transeunt ad Clericatum, & Sæculares ad Religionem, quamvis absque hoc possint salvari. D. Thomas Part. I. Quæst. 98. Art. L.

55 Tametsi Infideles divina gratia careant, quia tamen ex infidelitate non corrumpitur totum naturæ bonum, possunt aliquid boni operari, quamvis id non sit meritorium vitæ æternæ . . .

#### DE L'ESPRIT HUMAIN. 191

est redemptio? L'avare Acheron ne lâche point fa proye; tirer une Ame du Purgatoire avec force Antiennes & force Indulgentes, passe; mais l'arracher des mains de Belzebut, les Papes avouent eux-mêmes qu'ils n'ont pas ce pouvoir.

# §. X...

# CARDAN.

Cardan nâquit à Pavie le 24 Sept. de l'année 1501 : c'eft du moins l'opinion la plus commune, car dans l'Histoire de sa Vie, qu'il a écrite lui-même, il y a plusieurs contraditions manifestes qui ont été cause, que tous les Auteurs ne s'accordent point sur le tems de sa naissance & de sa mort. On a peine à comprendre comment un homme a pu être tout

quod peccatum committere, in actu, quem non refert ad fidei finem; vel venialiter, vel etiam mortaliter peccando: ita etiam Infidelis poteft aliquem bonum actum facere, in eo quod non refert ad finem infidelitatis. Idem, ubi fupra.

56 Deus ex liberalitate bonitatis sue eis (Trajano & fimilibus) veniam contulir, quamvis æternam pænam meruissent. Mem, ubi supra. tout à la fois aussi favant & aussi fou que le fut Cardan. Il a fait un portrait de soimême si odieux, que si quelqu'un en eut dit ce qu'il en a publié, il eût été en droit <sup>57</sup> de demander par devant les Juges une réparation authentique, & de le faire condamner à une peine afflictive; il avoue qu'il nâquit porté par son Etoile à la faineantise, à l'irreligion, à l'envie, à la fourberie, au mensonge, à l'impudicité, à l'inconstance, à la trahison, &c. sous le vain prétexte de se piquer de sincèrité, il a écrit toutes les folies qu'il

57 Atque hæc corporis & fortunæ suæ damna fuerunt; ingenium vero si quis inimicus tale illi afinxisset, quale suum esse in Themate natalitio testatus est, potuisset in cum agere merito ea Lege.

- Pænaque lata, malo quæ'nollet carmine quemquam

Describi . . . . . . . . . . . . . . .

Nam ex Venere, Joci, Lunæ ac Mercurii Dominå, & Mercurio multum, Saturno mediocriter commifta, animum fibi afflictum ait, in diem viventen, nugacem religionis contemptorem, injuriæ illatæ memorem, invidum, triftem, infidiatorem, proditorem, magnum incantatorem, frequentibus calamitatibus obnoxium, fuorum oforem, turpi libidini deditum, folitarium, inamænum, aufterum, fponte etiam divinantem, zélotypum, obfcænum, lafcivum, maledicum, varium ancipitem, impurum, calumniatorem, & omnino incognitum propter morum & naturæ repugnantiam, etiam

## DE L'I SPRIT HUMAIN. 193

qu'il avoit faites; peu content de se dèshonorer, il a traité ses parens de la même manière. Il apprend aux Lecteurs, dès le II. Chapitre de sa Vie, que sa mere st tout ce qu'elle put pour se faire avorter tandis qu'elle étoit enceinte de lui <sup>58</sup>; mais que les remedes qu'elle avoit pris n'ayant pu produire aucun effet, après avoir souffert pendant trois jours les douleurs de l'enfantement, elle mit au Monde Cardan, qui avoit déja des cheveux noirs & crêpés <sup>59</sup>. Si heureusement le Soleil, Venus & Mercure n'eussent point

his cum quibus affidue versabstur. Neque profecto dubium est apud me, quin iple talis ester, qualis omnibus aliis se conspiciendum præbuit. Nam ejusmodi mores sibi a Natura susse inditos, non hic modo, sed alibi toties inculcar, nihil ut verius suisse censeri posfit; & qui penitissime Catdani indolem noverit, eam non multum ab hac epithetorum fartagine remoram fuisse deprehendat; ut mittam aliorum etiam gravissimorum Virorum judicia, qui Cardanum miras de se ipso fabulas concitasse & infanienti proximum vixisse non perperam afferunt. Gabriel. Näudæi de Cardano. Jud.

58 Tentaris, ut audivi, abortivi medicamentis frustra, ortus sum anno 1508. Kal. Oct. hora noctis prima, non exacta, sed paulo magis dimidia, & tamen besse minore. Cardan. de Vita Propr. Cap. XI. pag 7.

59 Et neque hic, neque locus Lunz, nec ascendentis eff idem, nec aspicit Virginis penultimam partem, de-

TOM. III.

N

point été dans les Signes humains, c'étoit fait du pauvre Cardan; il feroit né monftrueux, & c'eft lui qui nous affure ce fait. Il en fut quitte pour naître avec une chevelure à la Moresque; mais la maligne influence de sa Constellation lui joua un mauvais tour, dont-il ne s'apperçut que lorsqu'il eut atteint l'âge de puberté. Il fut au desespoir de découvrir qu'il avoit été affligé aux parties 60 génitales: cependant il falut qu'il prît patience, & depuis l'âge de vingt & un an jufqu'à celui de trente & un, il fut obligé de s'ab-

bui esse monstrofus, imo facile erat ut discerptus ex ventre matris prodirein, a quo paruin abfui. Natus ergo, imo a matre extractus, tanquam mortuus, cum capitlis nigris & crispis, recreatus balneo vini calidi, quod alteri potuisse esse perniciosum, mater conflictata perpetuis tribus diebus in partu, superstes evasi randem, 1d. ibid: pag. 8.

<sup>60</sup> Cæterum ut ad rem redeam, cum Sol & maleficæ ambæ, & Venus & Mercurius effent in Signis humanis, ideo non declinavi a forma humana; fed cum Jupiter effet in afcendente, & Venus totius Figuræ Domina, non fui oblæfus, nifi in genitalibus, ut a 21 anno ad 31 non potuerim concumbere cum mulieribus, & fæpius deflerem fortem meam, cuique alteri propriam invidens. Id. ibid. pag. 8.

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 195

s'abstenir du commerce des femmes, ce qui le chagrinoit fort; enfin le charme ceffa, & il fe maria. Lorsqu'il fut en ménage, s'il gagna du côté des plaisirs de l'amour, il eut plusieurs nouvelles inquiétudes; il étoit si pauvre qu'il étoit obligé pour vivre de faire des Almanachs <sup>61</sup>. Quoiqu'il fût Médecin, il ne gagnoit rien: la pauvreté ne l'empêchoit pas cependant d'aimer le jeu; il joua un jour les nippes de sa femme, & qui pis est, il les perdit. L'étar malheureux où il étoit, ne lui sit pourtant rien faire qui sût indigne de

6 Alea diverfa, oppignoratis ornamentis uxoris & fuppellectile, ut mirum fit omnibus pouisfe carere præfidis: magis, non mendicare carentem: magis, adhuc nil admififfe, ne cogitaffe quidem indignum aut majoribus meis, aut virtute, aut honoribus quibus antea decoratus eram & in posterum florui, fed aquo animo tuliffe omnia : hac quindecim annis perpetuis, nec interim munere affidentis Medici perfrui voluiffe. Verum dices, qua ratione? An docuifti privatim? Non. An mutuo accepifti fine pignore? Non. An rogafti quemquam ut dono daret ? Non. Neque invenifiem puto, & puduiffet me. An forfan victum attenuafti ? Neque illud. Quid ergo? Ephemerides fcribebam, in Scholis à platinis publice docebam: medendo aliquid colligebam, domeftici ferme finguli muneri quaftuofo ad dicti erant, Id. ibid. Cap. XXV. pag. 94.

de fes ancêtres : c'est lui qui nous affure toutes ces particularités; mais je ne fai fi l'on peut y ajouter croyance aveuglément; car, malgre fa prétendue fincérité, Naudé<sup>62</sup> le convainc d'être un grand & infigne menteur. Cardan se vantoit qu'il n'avoit jamais appris la Grammaire Grecque & Latine; qu'il en avoit eu l'intelligence par une espèce de miracle, en ce qu'ayant acheté les Oeuvres d'Apulée d'un homme qu'il ne conoiffoit point, le lendemain il sçut parfaitement le

62 Sed cum veritatis amore nihil unquam antiquius fibi fuisse contendat, & ex consequenti frequenter in illas voces prorumpat: nunquam me mentitum effe memini: ergo jam fecurus de mendacii fuspicione, ut qui in veritatis studio consenuerim, & similes alias quæ in ejus Libris paffim occurrunt; ego contra mendaciffimum illum fuiffe deprehendi, & ab hoc vitio, reliqua demum velut e fonte promanasse, quæ a nonnulhs deliramenta vocantur, non levibus de caufas exiftimo. Hoc autem ne quis a me dictum hoc inconfulte fuiffe. quoniam res eft magni momenti, fibi persuadeat; en fignatis tabulis ipfum confirmo, quarum fidem ne Cardanus ipfemet, fi nunc vivar, elevare merito poffit. Quippe cum Capite XII. de propria Vita dixiffet: Grammaticam nunquam didici, ut neque Græcam aut Gallicam, ant Hifpanicam Linguam, fed ufum folum mihi nefcio quo modo tributum: & antea Cap. IX. afferuiffet fe miraculo adjurum fuiffe ad intelligendam Linguam La-

le Grec & le Latin. Pour connoître, dit Naudé, la vérité de cette belle histoire, il n'y e qu'à faire attention que Cardan assure en termes précis, dans un autre endroit, qu'il avoit étudié la Grammaire & la Dialectique depuis l'âge de 23. jusqu'à 25. ans.

Ce mensonge évident de Cardan dispense le Lecteur d'ajouter foi à ce qu'il conte des prétendues révélations qu'il avoit, soit en dormant, soit en veillant. Il rapporte, d'un grand air de confiance, qu'il étoit averti par

tinam, quale tandem fuerit miraculum istud Capite XXXXI. fic explicat: Q-is fuit ille qui mihi vendidit Apulejum, jam agenti, ni fallor, annum 20, Latinum, U ftatim discessit; ego vero qui consque neque fueram in Ludo litterario nifi femel, qui nullam haberem Lingna Latina cognitionem, cum imprudens emiffem, quod effet auratus, postridie evasi qualis nunc, sum in Lingua Latina, nec non Græcam, quasi simul & Gallicam & Hispanicam accepi, duntaxat ut Libros intelligam, ignarus sermonis & narrationum & regularum Grammatice prorfus. : Hoc autem quam fit veritati confentaneum declarant verba illa ex Opuículo de Libris propriis, quod fub finem Librorum de Sapientia & de Confolatione reperitur; interim vero Grammatica & Dialectica operam dabam, (circa videljcet annum statis fuz 23. nam circa 35. addifcende Lingue Græcæ fedulo operam impendit ), unde præfenti, inquit, anno, nimia intentione studii Græcarum Litterarum labefaëtus, nihil ardui molitus fum: fubjungitque paule N 3

par des songes 63 des biens ou des maux qui devoient lui arriver, & même des événémens les plus médiocres; il avoit encore une autre resiource plus jolie 64, & plus divertiffante pour connoître l'avenir. En examinant fes doigts, tous les fecrets du Ciel lui étoient dévelopés : s'il lui devoit furvenir quelque infortune, il appercevoit fur l'ongle du doigt du milieu une tache noire: fi c'étoit un bonheur, la tache étoit blanche & paroiffoit au pouce : fi c'étoient des richeffes, c'étoit au fecond doigt; fi cela regardoit les Belles-Lettres, la tache se montroit fur l'ongle du petit. La main de Cardan ressembloit, si on veut l'en croire, à ce fameux Bouclier os que Venus donna à Enée, & fur lequel on voyoit tous les événemens futurs de l'Empire Romain.

Un

post, Librum Micylli in Epitomen redegi, quem conjunzi Libro de Græcæ Litteraturæ Institutione. Gabr. Naud. de Card. Judic.

<sup>63</sup> Omnium quæ mihi eventura funt imaginem video per fomnium, neque unquam, aufim ferme dicere, vere autem dicere poffum, meminiffe quod quicquam boni aut mali vel mediocris mihi evenerit, de quo prius, & raro ante multum, non fuerim per fomnium præmonitus, Cardan. de Rer. Variet. Lib. VIII. Cap. 43.

64 Eorum quæ mihi eventura funt, quanquam fint

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 199

Un homme qui debite de pareilles extravagances, doit - il être mis au rang des Philosophes? Eh pourquoi n'y seroit-il pas place, & même avec diffinction? les hommes ne font-ils pas approchant les mêmes aujourd'hui qu'ils étoient il y a deux mille ans? n'ont-ils pas regardé l'ythagore comme un Perfonnage au - deffus de l'humanité? Les visions de Cardan n'ont rien de plus extraordinaire & de plus insensé que les métamorphoses differentes de Pythagore. Le Philotophe Gree, malgré ses opinions ridicules, ne laissa pas que de pénétrer dans bien des Secrets de la Nature; il eut d'excellentes qualités, de grands talens & de vaftes connoissances. Cardan fut doué des mêmes dons; fes Livres quoigne diffus & quelquefois obfcurs, font remplis d'excellentes chofes

perexigua, vestigia in unguibus apparent: nigra & livida malorum in medio digito: felicium alba & ad honores in pollice: ad divitias in indice: ad studia & res majoris momenti in annulari: ad exiguas in ventiones in minimo; coacta, res firmas. Id. ibid.

<sup>65</sup> — — Clypei non enarrabile textum, Illic res Italas, Romanorumque triumphos, Haud vatum ignarus, venturique infcius ævi, Fecerat Ignipotens

Virgil, Aneid, Lib, VIII.

N4

HISTOIRE

fes. Lorsqu'il parle comme Aftrologue & comme Devin, il extravague; mais dès qu'il n'est que fimple Phyficien, il raisonne presque toujours d'une manière savante, profonde, & même agréable. Ses Livres De Subtilitate, malgré la critique qu'en a fait Scaliger, font encore goûtés par bien de véritables Savans; ceux De Rerum Varietate ne font point méprifables. Si Cardan fût né dans

66 Hippocrate naquit dans l'isle de Cos, la premiere année de la quatrevintieme olimpiade, l'an de Rome 294. Il est regardé par tous les habiles medecins comme le créateur de la bonne medecine; nous avons encore beaucoup d'ouvrages de lui, qui montrent fon grand jugement & fa longue & scavente experience; c'éroit principalement fur ces deux qualités qu'Hippocrate fondoit la medecine : "l'art eft long à acquerir "dit-il, dans son premier axiome, la vie est courte le ju-"gement difficile, & les épreuves qu'on fait très fouvent "dangereules, ars longa, vita brevis, judicium difficile, experimentum periculofum : combien de fages avis pour les medecins dans ce peu de paroles! Nous avons deux différentes traductions latines des ouvrages d'Hippocrate. La premiere est de Marcus Fabius Calvus, la seconde eft d'Anutius Foefius.

Hippocrate pensoit, que ce que l'on appelloit ame dans les hommes, & dans l'univers, & à quoi l'on donnoit le nom d'immortel n'étoit que la chaleur innée, Aoxess de poss o xadsopessos despuss adavator te esca agi

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 201

dans un autre tems, & qu'il est pu fecouer entiérement le joug de la Philofophie Péripatéticienne fous lequel il gémiffoit, ainfi que tous les Savans de fon tems, il auroit été fort loin : il avoit un génie vaste, hardi; il n'y a qu'à jetter les yeux sur son commentaire sur les aphorismes d'Hippocrate, 66 & sur le grand nombre d'Ouvrages qu'il a écrits, pour connoitre sa prodigieuse érudition.

Cordan

veer warra, nei ogn nei auser, nei eiderai warra, nei rz orra, nei ra persorra iorobas. Quod calidum vocamus, id mini immortale effe videtur; cunctaque intelligere, videre, audire, scireque omnia, tum prasentia, tum futura. Hippocrat. de carn. pag. 249.

Après Hippocrate, Galien & Celle furent chez les anciens les plus grands & les plus celebres medecins, dont les ouvrages nous reftent aujourd'hui. J'ai parlé de Galien, dans l'article d'Averoës; quant à Celle, il vivoit dans le premier fiècle, fous l'empire de Tibere, nous avons encore de lui huit livres fur la medecine: la meilleure édition, qu'on en ait donnée est celle qui fut faite à Amsterdam en 1687, avec les notes de divers scavans ramasses par Mr. d'Almeloven. L'on a donné depuis quelque tems à Paris une très bonne traduêtion françoise de l'ouvrage de Celse. Quintilien parle beaucoup de ce scavant medecin, qui avoit aussi écrit sur la rhétorique. Moreri dit, que Quintilien loue Celse; mais ce rheteur aucontraire le blame très souvent, au fujet de ce qu'il avoit écrit sur l'éloquence & les arts, il Cardan passe chez bien des gens pour avoir crā l'Ame mortelle, quoiqu'il ait publié un Livre sur son immortalité; ils pretendent que, dans la plûpart de ses autres Ecrits, il découvre ses sentimens, & qu'il avoit composé un Ouvrage sur la matérialité de l'Ame, qu'il ne montroit qu'à ses amis. Le Jésuite Théophile Regnaut le range au rang des Athées & le fait Chef de ceux de la seconde classe

le traire même d'ésprit mediocre. Avant que de citer Quintilien, remarquons que Mr. le Clerc, qui avoit corrigé l'édition de Moreri, y a laiffé cette faute groffière, ainfi qu'un million d'autres. C'eft une chofe étonante que l'inexactitude & les fautes groffieres, qu'on trouve dans toutes les valtes compilatons, auxquelles on a donné le nom de Dictionnaires, celui de Bayle eft le feul qui merite d'être eftimé. Auffi doit il moins être confidéré comme un dictionnaire, que comme un recueil de scavantes differtations, rangées par ordre alphabetique, pour la commodité des lecteurs. Revenons aux reproches que Quintilien fait a Celle. "Cornelius "Celfus, dit il, ne s'éloignoit pas du fentiment de ces "Sophiftes, il difoit que l'orateur ne cherche que le vrai-"femblable : en effet, ajoute - t - il, ce n'eft pas la "bonne confcience, mais le gain de la caule qui fait la "gloire & l'avantage des plaideurs. S'il en étoit ainfi "ne feroit - ce pas le comble de la mechanceté de prê-"rer à la mechanceré humaine des armer, pour favorifer "l'injuffice: c'eft aux auteurs d'un pareil fentimient &

. 202

classe. On ne peut nier véritablement que les Ouvrages de ce Philosophe ne soient remplis de choses très condamnables; mais je le crois plus visionaire qu'Athée. Il en étoit de se sentimens sur la nature de Dieu & sur celle de l'Ame, comme des autres Questions abstraites qu'il traitoit; il se laissoit emporter au seu de son tempérament, & suivoit les impressions d'une espèce de fanatisme, dont-

"montrer comment ils peuvent en fauver les dangereu. "fes confequences. " Confenfiffe autem illis superioribus videvi poteft etiam Cornelius Celfus cujus hac verba funt: orator fimile veri tantum petit, deinde paulo poft: non enim bona confcientia, fed victoria licigantis eft præmium. Quæ fi gera effent, peffimorum hominum føret, hac tam permiciofa nocentiffimis moribus dare inftrumenta, & nequitiam praceptis adjuvare. Sed illi rationem opinionis fua viderint. F. Quint, Inft. orat. lib. 2. cap. 15. Ajoutons encore un autre paffage à ce premier, pour mieux faire sentir la faute de Moreri. "Cornelius Cel-"fus avec un esprit mediocre a non feulement embraffe .tous les beaux arts, mais il nous a donné encore des "preceptes, fur la maniere de faire la guerre, fur la vie , champêtre & fur la medecine." Cum etiam Cornelius Cellus mediocris vir ingenii non folum de his omnibus conferiplerit artibus; fed amplius rei militaris, & ruftica etiam, & medicina pracepta reliquerit. Fab. Quintil. inftit. orator. Lib. XII. Cap. XI.

dont il étoit affez souvent agité. Comment peut - on croire qu'un homme qui ajoutoit foi aux superstitions les plus marquées, & qui pratiquoit certaines dévotions avec autant de respect que la Dévote la plus scrupuleuse, fût perfuadé de la mortalité de l'Ame? raconte 67 qu'ayant trouvé dans les Manufcrits de son Pere, que si quelqu'un prioit la Vierge à genoux le I. d'Avril, à 8. heures du matin, & disoit à son honneur un Pater & un Ave, il obtiendroit ce qu'il demanderoit ; il se servit de ce remede & fut délivré quelque tems après d'une incommodité. Il ajoute que depuis il avoit eu recours plusieurs fois au même expédient, & qu'il s'en étoit parfaitement bien trouvé, ayant été délivré de la goute.

<sup>67</sup> Legeram in Collectis a Patre meo, fi quis horâ matutină octavă Kal. Aprilis, exoraret Virginem Sanctam, ut Filium rogaret pro re licita, genibus flexis, adjectă Oratione Dominică, nec non Salutatione Virginis Angelică, obtenturum quod petierit; obfervavi diem, horamque, peregi fupplicationem, &-non tunc flatim, fed Die Corporis Chrifti, eodem anno, liberatus prorfus fum. Sed & alias multo post, memor facti pro podagră fupplicavi, (nam proprie de hoc duo exempla pater adducebat eorum, qui liberati erant) & multum profuit: inde etiam fanatus fum; fed in hoc auxiliis

Je

### DE L'ESPRIT HUMAIN. 205

Je vous demande, Monsteur, fi vous penfez qu'un homme qui croit être guéri d'une maladie, en priant le 1 d'Avril, plutôt qu'un autre jour, foit bien perfuadé de la mortalité de l'Ame? On pourroit dire que cette histoire est un de ces mensonges que Cardan a mis dans ses Ouvrages, pour les rendre aussi finguliers, qu'il l'étoit lui-même; mais il y a des preuves évidentes dans sa Vie, qu'il étoit réellement très attaché au culte des Saints & des Images; il refusa d'aller en Dannemarck, & d'avoir du Roi une pension affez confidérable, parce qu'il <sup>68</sup> prévoyoit qu'il feroit obligé, pour être heureux dans ce Royaume, d'embrasser le Protestantisme.

Il faut donc attribuer les sentimens différens & opposés qu'on trouve dans Cardan, au

etiam Artis usus sum. Candan. de Vita Propria, Cap. XXXVII. pag. 159.

<sup>68</sup> Eram etiam infinuatus ab anno 1542. in amicitiam Principis Iftonii, qui aliquid dedit, pluta dabat quæ nolui accipere, fed poft ætatem redii ad profitendi munus, & fequenti anno, inftante Andrea Vefælio Viro clariffimo, & amico noftro, oblata eft conditio 800, Coronatorum in fingulos annos a Rege Daniæ, quam recipere nolui, cum etiam victus impensam suppeditaret, non solum ob Regionis intemperiem, sed quod alio Satorum modo consuevissent: ut vel ibi male acceptus au Livre qu'il avoit écrit fur l'immortalité de de l'Ame, plutôt à des mouvemens de Philofophie Epicurienne, qu'à une véritable conviction. Comment auroit il pu être le maitre de réprimer entiérement les faillies de fon imagination, puisque pour en diminuer la fougue & l'impetuofité, il étoit obligé de fe faire du mal; & que la douleur lui étant beaucoup plus fupportable, il fe mordoit les levres, ou fe tordoit les doigts, pour détourner les efprits <sup>69</sup> qui fe portoient avec trop de violence au Cerveau. Un Capucin fe fesse & s'écorche le derriére pour amortir

futurus essem, vel patriam Legem meam, majorumque relinquere coactus. Id. ibid. Cap. IV. pag. 20.

<sup>69</sup> Fuit mihi mos (de quo plures admirabuntur) ut caufas doloris, fi non haberem, quærerem, ut dixi de podagra: unde plerumque caufis morbificis obviam ibam. (Ut folum devitarem quantum poffem vigilias) quod arbitrarer voluptatem confiftere in dolore præcedenti fedato: fi ergo voluntarius fit facile fedari poterit; & quoniam experior me nunquam poffe protfus carere dolore, & fi modo contingat, fubit in animum impetus quidam adeo moleftus, ut nihil poffit effe gravius ut multo minus malus fit dolor, aut doloris caufa, in qua nulla protfus ineft turpido, periculumve. Itaque ob hoc, morfum labii, & digitorum contotfionem, & comprefiionem cutis, ac tenuis mufcuh bra-

tir la concupiscence de la chair: Cardan se maltraitoir, pour diminuer la sougue de son génie; voilà deux personnes qui employent le même remede pour des maux bien difsérens.

Je fuis affâré que Cardan ne se fût pas fouetté pour appaiser les desirs lascifs; car parmi les quatre grands chagrins qu'il a efsuyés dans sa vie 7°, il compte l'abstinence du Beau-Sexe, & la chasteté forcée qu'il sur obligé de garder, jusqu'à trente & un an, attendu le mauvais tour que les Astres avoient joué à ses parties génitales. Les trois autres vin-

chii finistri, usque ad lacrymas, excogiravi: quo præfidio fine calumnia adhuc vivo. Natura alta loca timeo, quanquam latisfima, & ea ubi supicionem rabies Canis habuerim. Laboravi interdum etiam amore heroico, ut me ipsum trucidare cogitarem; verum talia etiam aliis accidere suspicor, licet hi in Libros non referant. Id. ibid. Cap. VI. pag. 30.

7º In universum quatuor fuere extrema pericula, id est in quibus nisi occurrissem de vita actum esser: submersionis primum, Canis rabidi secundum, casus cementi tertium, minus, quia non inchoatum, rixa denique in domo Nobilis Veneti; totidem maxime impedimenta & detrimenta, primum concubitus, secundum mortis sevæ filii, tertium carceris, quartum improbitatis filii natu minoris. Id. ibid. Cap. XXX, pag. 116.

vinrent, 1. de la mort ignominieuse de son fils aîné, qui fut pendu pour avoir empoi-2. de la prison dans lasonné sa femme: quelle, lui Cardan, fut enfermé quelque tems; 3. des débauches & de la mauvaise conduite du plus jeune de ses fils. Il semble que tout ce qui arrivoit d'extraordinaire à Cardan dût se rapporter au nombre quatre ; car il fait aussi mention de quatre dangers il parle entre autres éminents qu'il courut : d'une querelle qu'il cût dans la Maison d'un Noble de Venife; il lui arriva dans cette Ville une affaire qui ne lui fait guère d'honneur. Un jour de la Vierge 71, jour à la vertu duquel il avoit tant de foi & de croyance, il joua avec un fripon; il fit la même chofe le lendemain, & acheva de perdre fon argent. Ayant reconnu que les cartes étoient pré-

7<sup>t</sup> Cum Venetiis effem, Natali Virginis, pecuniam alea amifi, fequenti die reliquum. Eram autem in domo Colluforis, cumque animadvertiffem chartas effe adulterinas, pugione ipfum vulneravi in facie, tenuiter tamen : aderant præfentes duo ejus familiares adolefcentes; & duæ haftæ laquearibus affixæ, & janua domus clave conclufa: fed ego ubi, pecuniam ømnem tam fuam quam propriam abripuiffem, ac veftes meas, tum annulos quos pridie perdideram, fequenti ab initio victor recupetatiem, domumque per puerum meum jam

préparées & qu'il avoit été dupé, il donna un coup de stilet dans le visage du filou, se fit rendre non-seulement son argent, mais le força d'y ajouter le sien; cependant touché du sang qui sortoit de sa blessure il lui en rendit une partie.

Il étoit juste que le genre de mort de Cardan répondit à la façon dont-il avoit vecu; on dit, qu'ayant prédit qu'il mourroit dans un certain tems, il se laissa mourir de faim, pour ne pas nuire à fa reputation & à celle de l'Astrologie. Mr. de Thou rapporte<sup>72</sup> ce fait comme un bruit public, & il n'en assure point l'authenticité; Scaliger<sup>73</sup> s'explique en termes précis, & quoiqu'il ait été ennemi de Cardan, il semble que si fa folie n'avoit pas été avérée & connue de tout le monde, il n'auroit pas osé affûrer qu'il ne pre-

unandassem, partem pecuniæ sponte abjeci quod illum vulneratum viderem. Id. ibid. pag. 112.

7º Eodem quo prædixerat anno & die, videlicet XI. Kal. Och. defecit, ob id, ne falleret, mortem fuam inedia accelerasse creditus, Thuan. Libro LXII.

73 Quanquam jam octogenario major, ne Artem contumeliæ exponeret, inedia conftituit mori . . . res nota est, neque nostrum est mentiri. Scaliger-Prolog. ad Manil.

О

TOM. III.

### HISTOIRE

210

disoit que ce que tout le public savoit parfaitement.

# §. XI.

### MONTAGNE.

Dans le tems que tous les Philosophes fembloient être beaucoup plus occupés à commenter les Ouvrages d'Aristote, qu'à rechercher la vérité: & que la Philosophie Péripatéticienne avoit autant de crédit que la Religion, les Ouvrages du Philosophe Grec allant presque de pair avec les Livres Sacrés, un sage Pyrrhonien osa le premier s'opposer à la prévention publique. Montagne Gentil-homme François, vainquit les Pré-

74 Je ne sçai pas pourquoi je n'acceptasse autant volontiers, ou les Idées de Platon, ou les Atomes d'Epicurus, ou le Plein & le Vuide de Leucippus & Democritus, ou l'Eau de Thales, ou l'infinité de Nature d'Anaximandre, ou l'Air de Diogenes, ou les Nombres & la Symmetrie de Pythagoras, ou l'Infini de Parmenides, ou l'Un de Museus, ou l'Eau & le Feu d'Appollodorus, ou les parties fimilaires d'Anaxagoras, ou la discorde & amitié d'Empedocles, ou le feu d'Héraclite, ou toute autre opinion de cette confusion d'advis & de sentences, que produit cette belle Raison humaine par sa certitude & clairvoyance, en tout ce de quoi elle se Préjugés. Soit par la force de son génie soit par l'étude qu'il fit des Anciens, il comprit qu'Aristore n'avoit été qu'un 74 fimple mortel, sujet comme les autres hommes à faire des fautes : il alla plus loin : il fe démontra à lui-même que ce Grec en avoit fait plufieurs; il ofa les lui réprocher dans un tems où cela passoit pour un attentat énor-S'étant affranchi de l'esclavage du Périme. patétifme, il inventa une nouvelle maniére de philosopher, qui tenoit assez de celle de Sénéque; il écrivit ses Esfays, Livre qui ne peut être affez loué par les honnêtes gens, & affez lu par les Philosophes. On y voit partout le caractère d'un homme raisonnable qui aime la vertu, mais qui ne la rend point in-

mesle, que je feroy l'opinion d'Aristote sur ce subject des Principes des choses narurelles: lesquels Principes il bâtit de trois pièces, Matière, Forme & Privation. Et qu'est il plus vain que de faire l'inanité même cause de la production des choses qui sont? Cela toutesois ne s'oseroit ébranler que pour l'exercice de la Logique. On n'y debat rien pour le mettre en doute, mais pour défendre l'Autheur de l'Ecole, des objections étrangeres: son autorité, c'est le but au-delà duquel il n'est pas permis de s'enquérir. Essais de Montagne, Liv. II. Ch. XII. pag. 252-

impraticable comme les Stoïciens: qui propose ses sentimens d'une maniere modeste; qui n'exige point d'être cru comme un Oracle: qui doute des choses qu'il ne peut comprendre <sup>75</sup>: qui ne se rend entiérement qu'à l'evidence, à la démonstration; & qui fait parfaitement les raisons & les causes qui doivent fonder une incertitude raisonnable.

La modeste retenue de Montagne lui a attiré plusieurs Adversaires, les Dévots toujours aussi décisifs que hargneux & bilieux, l'ont injurié grossiérement. Deux Philosophes sont tombés dans un défaut aussi grand Mallebranche & Nicole se sont déchaînés non seulement contre les Livres de Montagne,

75 Ce qui fait qu'on ne doute de guère de chofes, c'eft que les communes impressions on ne les efface jamais, on n'en sonde point le pied, où git la faute ou la soiblesse: on ne debat que sur les branches: on ne demande pas si cela est vrai; mais s'il a été ainsi, ou ainsi entendu. On ne demande pas si Galen a rien dir qui vaille; mais s'il a dit ainsi, ou autrement. Vrayement c'étoit bien raison que cette bride & contrainte de la liberté de nos jugemens, & cette tyrannie de nos créances, s'étendit jusques aux Ecoles & aux Arts. Le Dieu de la Science Scholassique c'est Aristore: c'est Religion de debattre de se Ordonnances, comme

tagne; mais même contre fa perfonne. Le lage la Bruyére, Auteur unique dans fon genre, bien fouvent imité & jamais égalé, a défendu Montagne 76, & l'a bien vangé des critiques de ces deux Ecrivains. Le Public a foufcrit à fon jugement; chez tous les gens de goût il n'y a aujourd'hui qu'une feule voix fur le mérite des Ouvrages de cet ingénieux Philosophe. L'on peut dire, avec Mr. Cofte: 77 "Tous les bons "Efprits font d'accord depuis longtems fur "le mérite des Effais de Montagne : il eft "inutile d'en faire l'éloge dans les formes, "ni d'entrer dans la discussion des critiques "qu'on en a faites : on ne pourroit rien "dire de nouveau fur le prémier Article, & , ceux

de celles de Lycurgus à Sparte. Sa Doctrine nous sert de Loi magistrale: qui est à l'avanture autant fausse que une autre. Id.libid.

7<sup>6</sup> Deux Ecrivains, dans leurs Ouvrages, ont blamé Montagne, que je ne crois pas, auffi-bien qu'eux, exemt de toute forte de blame. Il paroît que tous deux ne l'ont estimé en nulle maniere; l'un ne pensoit pas assez, pour goûter un Auteur qui pense beaucoup, l'autre pense trop subtilement, pour s'accommoder de pensées qui sont naturelles. Caract. ou Mœurs de ce Siècle Tom. I. pag. 156.

77 Préf. for les Effais de Montagne.

<sup>03</sup> 

"ceux qui liront l'Ouvrage avec quelque ap-"plication, feront aisément convaincus du "peu de folidité de la plûpart de ces cri-"tiques."

Les doutes de Montagne font toujours conformes à la faine raison, qui confidére de tous les côtés une opinion avant de l'adopter. Et c'est avec raison que ce sage philosophe examinant combien il y a de choses douteuses se moque des dogmatiques. Je ne dirai pas, comme le Pere Mallebranche <sup>78</sup>, Que

78 Récherche de la Vérité. Part. I. Chap. VI.

79 C'est pitié que nous pippons de nos propres singeries & inventions.

### Quod finxere timent . . . .

comme les enfans, qui s'effrayent de ce même vilage qu'ils ont barbouillé & noirei & leur compagnon: Quasi quicquam infelicius sit homine, cui sua figmenta dominantur; c'est bien loin d'honorer celui qui nous a faits, que d'honorer ceux que nous avons faits. Auguste eut plus de Temples que Jupiter, servis avec autant de religion & créance de miracles. Les Thasiens, en récompense des bienfaits qu'ils avoient reçus d'Agessilaus, lui vinrent dire qu'ils l'avoient canonisé. Votre Nation, leur dit-il, a-t-elle ce pouvoir, de faire Dieu qui bon lui semble? faires - en, pour voir, l'un d'entre vous, & puis quand j'aurai veu comme il s'en fera trouvé, je vous dirai grand merci de votre offre. "Que peut-on penfer d'un homme qui con-"fond l'Esprit avec la Matiére, qui rapporte "les opinions les plus extravagantes des Phi-"losophes sur la Nature humaine sans les "mépriser . . . qui ne voit pas la "nécessité de l'immortalité de nos Ames, & "qui pense que la Raison humaine ne peut "la connoître?"

Montagne pensoit <sup>79</sup> sensement comme St. Thomas, & comme plusieurs autres Peres de l'Eglise avoient pensé. "Parmi les phi-

L'homme eft bien infensé: il ne sauroit forger un Ciron & forge des Dieux à douzaines! Oyez Trismégiste louant notre suffisance: de toutes les choses admirables a surmonté l'admiration, que l'Homme ait pu erouver la Divine Nature & la faire. Voici des argumens de l'Ecole même de la Philosophie:

> Nosse cui Divos & Cali Numina soli Aut soli nescire datum

Si Dieu eft, il eft Animal: S'il eft Animal, il a fens; & s'il a fens il eft subject à corruption. S'il est sans : Corps, il est sans Ame, & par consequent sans action: & s'il a Corps, il est périssable. Voilà pas triomphe? Nous sommes incapables d'avoir fait le Monde: il y a donc quelque Nature plus excellente, qui y a mis la main. Ce seroit une sotte arrogance de nous estimer la plus parfaite chose de cet Univers: il y a donc quelque chose de meilleur; cela c'est Dieu. Quand "philosophes, dit Lastance, aucun d'eux n'a "connu la veritable nature de l'ame, favoir "qu'elle ne meurt pas, parce que les hom-"mes ne peuvent avoir une juste idée de la "nature de l'ame fans la revelation."

St. Thomas est encore plus précis sur cette question. "Il a été necessaire, dit - il, "que l'esprit humain sut élevé par la foi à la "connoissance de plusieurs choses, qui sont "trop élevées pour qu'elles puissent être com-

vous voyez une riche & pompeule demeure, encore que vous ne fachiez qui en est le Maître, fi ne direz-vous pas qu'elle foit faite pour des Rats; & cette divine ftructure que nous voyons du Palais céleste, n'avons, nous pas à croire, que ce foit le Logis de quelque Maître, plus grand que nous ne fommes? Le plus haut eft-il pas toujours le plus digne? & nous fommes placés au plus bas. Rien fans Ame & fans Raifon ne peut produire un Animal capable de Raifon : le Monde nous produit ; il a donc Ame & Raifon. Chaque part de nous eft moins que nous : nous fommes part du Monde; le Monde eft donc fourni de lagelle & de raifon, & plus abondamment que nous ne fommes. C'eft belle chofe que d'avoir un grand Gouvernement: le Gouverne. ment du Monde appartient donc à quelque heureufe Nature. Les Aftres ne nous font paint de nuifance : ils font donc pleins de bonté. Nous avons befoin de nouriture, auffi ont donc les Dieux, & fe paissent des vapeurs deca bas. Les Biens mondains ne sont pas biens

\$16

prifes par la raison ; & parmi ces choses non doit mettre principalement ce que la Religion nous apprend des biens spirituels & éternels après la mort. Car il y a dans nes biens éternels plusieurs choses qui exncedent la portée de la raison humaine.

Il n'y a rien de fi clair que ce que dit St. Thomas. Or la doctrine de St. Thomas est celle de l'Eglise. Montagne a donc pu dire, que sans la revelation la nature de l'ame nous seroit incon-

à Dieu: ce ne font donc pas biens à nous. L'offen, fer & en être offensé sont également témoignages d'imbécillité; c'est donc solie de craindre Dieu. Dieu est bon par sa nature, l'homme par son industrie; qui est plus? La Sagesse divine, & l'humaine Sagesse, n'ont aurre distinction, sinon que celle-là est éternelle: or la durée n'est aucune accession à la Sagesse; parquoi nous voilà compagnons. Nous avons vie, raison, & liberté, estimons la bonté, la charité & la justice: ces qualités sont donc en lui; somme, le bâtiment & les débatiment, les conditions de la divinité se forgent par l'homme selon la relation à foi; quel patron & quel modèle! Etirons, élevons & grossissons les qualités humaines tant qu'il nous plaira. Enfle-toi, pauvre homme, & encore, & encore,

. . . Non fi te ruperis, inquit.

Mentague, ibid. pag. 240.

connue, puis qu'il ne répétoit que ce que 80 Lactance & St. Thomas 81 avoient dit.

## S. XII.

# FRANÇQIS BACON.

Le fameux François Bacon de Vérulam, Vicomte de St. Alban, Grand-Chancelier d'Angleterre, rendit à fa Patrie le même fervice que Montagne à la fienne : il fut comme lui le premier destructeur des chiméres Scholastiques; & quoiqu'il vécût dans un tems où l'on ignoroit l'art de bien écrire, & où l'on ne connoissoit d'autre Philosophie que celle d'Aristore, rendue tout à fait absurde par les visions & les explications ridicules de se Commentateurs, il trouva le moyen d'être grand Philosophe & excellent Historien. Son Histoire de Henri VII.

P Nemo enim vidit quod est verissimum, & nasci animes & non occidere, quia cur id fierer, aut que ratio esset, homines nescierunt. Last. de falsa Sapientia, Lib. III. Cap. XVIII.

\* Oportuit mentem evocari in aliquid altius, quam ratio nostra in præsenti possit pertingere, ut sic disceret aliquid desiderare, & studio tendere in aliquid quod totum statum præsentis vitæ excedit; & hoc præcipue chri-

ri VII. eft un Morceau digne d'être comparé à ceux qui nous restent des Tacite & des Salluste; on a eu raison, dans les Editions nouvelles qu'on en a faites, de l'intituler Hiftoria Regni Henrici VII. Angliæ Regis; Opus vere politicum. La politique en effet la plus fine & la plus sensée regne dans tout ce Livre, écrit comme tous les autres de Bacon avec beaucoup d'élégance.

Un des plus beaux Ouvrages de ce Philofophe Anglois eft fon *Novum Organum Scientiarum*, five *Judicia vera de Interpretatione Natura*. Il a ouvert les yeux des Savans & leur a fait connoître le ridicule des chiméres dont ils étoient préoccupés, il a preferit les règles qu'il falloit tenir pour trouver les chemins qui conduifoient à la Nature. "L'Homme, dit Bacon<sup>82</sup>, dans "le commencement de ce Traité, eft le Miniftre

ftianæ religioni competit quæ fingulariter bona fpiritualia &'æterna promittit: unde & in ea plurima humanum fenfum excedentia proponuntur.S. Thomæ Aquin. Summ. Cath. fidei contra gentiles. Lib. I. Cap. V. pag. 13.

#### APHORISMUS I.

<sup>22</sup> Homo Naturz Minister & Interpres tantum facit & intellgit, quantum de Naturz ordine, re, vel mente observavit; nec amplius scit, aut porest.

# 220 HISTOIRE

"ftre & l'Interprête de la Nature, mais il ne "peut se flater de la connoître, qu'autant "qu'il en observe exactement les opérations, "& qu'il les approfondit par des expériences; "ces deux choses sont également nécessaires "& s'entreservent mutuellement."

Il auroit été furprenant qu'un homme qui pensoit de la façon de Bacon, qui vouloit qu'au raisonnement on joignit les expériences, qui n'admettoit pour évident que ce qui l'étoit, eût pu se payer des impertinences du Péripatétisme. Aussi condamna - t - il fortement le respect servile qu'on avoit pour la Philosophie d'Aristote <sup>83</sup>: il sit connoître que c'étoit une opinion absurde de pretendre, qu'elle devoit être meilleure, que celle des autres Philosophes anciens; puisqu'elle avoit été

#### APHORISMUS II.

Nec manus nuda, nec Intellectus fibi permiffus multum valet : inftrumentis & auxiliis res perficitur, quibus opus est non minus ad intellectum quam ad manum : atque ut instrumenta manus motum aut cient aut regunt ;- ita & instrumenta mentis, intellectui aut suggerunt, aut cavent. Franc, Bacon, Nov. Organ. Scient. Libr. I. digestus in Aphorism. p. 279. & 281. Edit. Lipse, in folio.

<sup>83</sup> Quod vero putant homines, in Philosophia Aristotelis magnum utique consensum esse sur post illam editam Antiquorum Philosophia cessaverint & exole-

été méprifée pendant long-tems chez les Grecs & les Romains, qu'elle n'avoit trouvé de nouveaux admirateurs que dans les tems d'ignorance, & après que les Sciences avoient été negligées. D'ailleurs, ajoute - t - il, la véritable approbation, & dont on doit faire cas, est celle qui vient d'un jugement sage & équitable, & qui est donnée par des gens qui ont une parfaite connoissance de ce à quoi ils applaudiffent; mais ceux qui font fi prévenus en faveur de la Philosophie d'Ariftote, fuivent les feules impressions de leurs préjugés, & se conforment aux opinions & aux fentimens de leurs Maîtres; l'admiration qu'on a pour elle est donc plutôt une foumifion aveugle qu'une approbation raifonnée.

Ba-

verint: aft apud tempora, que sequuta sunt, nil melius inventum suerit: adeo ut illa tam bene posita de fundata videstur, ut utrumque tempus ad se traxerit. Primo, quod de cessatione antiquarum Philosophiarum post Aristotelis Opera edita homines cogitant, id falsum est, diu enim postea, usque ad tempora Ciceronis, de Secula sequentia, manserunt Opera veterum Philosophorum, sed temporibus insequentibus, ex inundatione Barbarorum in Imperium Romanum, postquam Dodrina humana velut naussigum perpessa esset, tum demum Philosophie Aristotelis de Platonis, tanguam TaBacon, dans fes Ouvrages, ne s'eft pas contenté de montrer le beloin de réformer l'ancienne Philosophie; il l'a corrigée luimême dans plusieurs endroits, en relevant les fautes d'Aristote, comme lorsqu'il l'accuse <sup>84</sup> d'abuser de son esprit, & de chercher à se rendre obscur & inintelligible, en admettant cette Quintessence, cinquième Element, dont - il compose le Ciel, & qui n'est sujet ni à la chaleur ni au changement.

#### Dans

bule ex materia leviore & minus folida per fluctus temporum fervate funt. Illud etiam de-confenfu fallit homines, fi acutius rem introfpiciant. Verus enim confenfus is eft, qui ex libertate judicii (reprius explo-, rata) in idem convenienti confiftit. At numerus longe maximus eorum, qui in Ariftorelis Philosophiam confenferunt, ex præjudicio & autoritate aliorum fe illi mancipavit, ut lequacitas fit potius & coitio, quam confenfus. Quod fi fuiffet ille verus confenfus, & late patens, tantum abest ut confensus pro vera & folida authoritate haberi debeat, ut etiam violentam præsumptionem inducat in contrarium. Peffimum enim omnium eft augurium, quod ex confensu capitur in rebus intellectualibus: exceptis divinis & politicis, in quibus fuffragiorum ins eft. Id. ibid. Aphor, LXXVII. pag. 298.

84 Itaque ponitur primo ea quæstio: An substantia Cœlestium sit heterogenea ad substantiam inferiorum? Nam Aristotelis temeritas & cavillatio nobis peperit Cœ-

Dans un autre Ouvrage <sup>85</sup> il fe moque avec raifon d'une impertinente opinion du Philofophe Grec; qui prétend que la couleur des plumes des Oifeaux eft plus vive que celle du poil des Bêtes, parce que les Oifeaux font plus fouvent exposés au Soleil que les autres Animaux. Voila, dit Bacon, une chofe manifestement fausse, car les Troupeaux font plus exposés au Soleil que les Oifeaux, qui font très fouvent dans les Forêts, & qui cherchent l'ombre des Arbres. La veri-

lum phantasticum, ex Quinta Effentia, experte mutationis, experte etiam caloris. Atque misso in præsenti farmone de quatuor Elementis, quæ Quinta Essentia illa supponit; etat certe magnæ cujusdam fiduciæ, cognationem inter Elementatia, quæ vocant, & Cælessia prorsus dirimere, cum duo ex Elementis, Aër videlicet & Ignis, cum Stellis & Æthere tam bene conveniant, nisi quod moris erat illi viro ingenio abuti, & subi ipsi negotium facesser, & obscuriora malle. Bacon. Dascript. Globi Intelle&. Cap. VII, pag. 618.

85 Aristoteles ineptam reddit causam, quare plumæ Avium vividi magis sint coloris, quam pili Animalium; nulla enim Bestia Cyani Lapidis, vivæque carnis colorem repræsentantes, aut virides pilos habet. Causa est, inquit, quod Aves frequentius in radiis Solis versentur, quam Bestiæ. Sed id manifeste salsum est; paus Pecudes crebrius in Sole agunt quam Aves, que pierunque véritable cause, ajoute - t - il ensuite, de cette différénce de couleur, c'est la différence des humeurs & des excrémens, qui servent de nourriture au poils & aux plumes.

Je finirai l'éloge de Bacon, par celui qu'en fait l'Auteur des Lettres fur les Anglois. "Personne, dit il 86, avant lui n'avoit connu "la Philosophie expérimentale, & de tou-"tes les épreuves Phyfiques qu'on a faites de-"puis, il n'y en a presque pas une qui ne "foit indiquée dans fon Livre. Il en avoit "fait lui - même plusieurs. Il fit des espè-"ces de Machines Pneumatiques par lesquel-"les il devina l'élasticité de l'Air. Il a tourné "tout autour de la découverte de fa pefan-"teur. Il y touchoit; cette vérité fut fai-"fie par Toricelli. Peu de tems après, la "Phylique expérimentale commença tout d'un "coup à être cultivée, à la fois, dans pref-"que toutes les parties de l'Europe. C'étoit un Trefor caché dont Bacon s'étoit douté, ŏ

in fylvis aut umbraculo vivunt. Verifima caufa eft, quod humor excrementitius Animantium, qui æque conttituit plumas in Avibus ac pilos in Beftiis, in Avibus tenuiori, & delicatiori colatura transmittatur, quam in Beftiis; pluma enim transeunt pennas, pili vero "& que tous les Philosophes encouragés par "sa promesse, s'efforcérent de déterrer."

Les grandes qualités & les vertus de Bacon furent ternies, par l'envie d'amasser des trefors', s'il' en faut croire presque tous les Historiens de son tems, & si l'on doit s'en rapporter à l'Arrêt qui le condamna à perdre fa Dignité de Chancelier & à une amende confidérable, pour s'être laissé corrompre pour de l'argent. Quelques Auteurs ont voulu justifier la conduite de Bacon, & il me paroît qu'ils ont apporté des raisons affez problables. "Le crime, difent-ils 87, dont on l'accufoit, "étoit d'avoir mis le Sceau à des Patentes in-"justes; mais premiérement ce crime ne fut "jamais que foupçonné, & l'on en eur pour "toute preuve les aveux volontaires de l'Ac-"cufé; aveux que probablement fon hu-"meur douce & paifible lui - arracha, pour "appaifer fes ennemis & pour achever fa vie "en repos, parmi les Livres. Secondement, "ceux

eutem. Bacon. Sylv. Sylvar, five Hiftor. Natural. Centur. I. Art. V. pag. 754.

<sup>36</sup> Mr. de Voltaire, Lettres fur les Anglois. Lett. XII. pag. 86.

<sup>20</sup> Journal Littéraire Tomes XIL Partie II. pag. 357.

TOM. III.

"ceux même des Historiens Anglois qui ont voulu le noircir, confessent qu'il pensoit ce "qu'il avoit dit: Que l'argent, semblable au ,fumier, n'est bon que quand on le répand : "& ils reconnoissent que plein de mépris pour "les richesses, il abandonnoit les fiennes, "avec l'indifférence la plus philosophique, à "ceux qui étoient à son service. . Troisie-"mement, on reconnoît que jamais il ne pro-"nonça de Sentence injuste, & qu'il donna "toujours à son Maître les Confeils les plus fages, & les plus propres à lui concilier les cœurs "des Peuples. En dernier lieu, c'est une chose "connue, que l'amende fi médiocre, à la-"quelle il fut condamné, étoit tout ce qu'il "pouvoit payer; & qu'il ne vecut dans la "fuite que du leger revenu de ses études."

Ajoutons, Monsieur, à cette Apologie, ce que dit l'Auteur des Lettres fur les Anglois. Voici fes termes originaux<sup>88</sup>: "Aujourd'hui "les Anglois révérent fa Mémoire (de Bacon) "au point qu'à peine avouent-ils qu'il ait "été coupable. " Il femble que cet Ecrivain penfe comme les Anglois, car il avoit ajouté à ces premiers mots, ses vertus ont fait

\$3 Mr. de Voltaire Lettres fur les Anglois, pag. 86

fait oublier ses vices: mais il a retranché cette phrase dans une derniére Edition; du moins elle n'est point dans celle de Jacques Desbordes de 1735.

Avant que de quitter entiérement Bacon, je reléverai quelques inadvertances de Mr. de Voltaire qui regardent ce Philosophe. Il lui donne le nom de Comte de Vérulam; il eft furprenant que cet ingénieux Auteur ait commis une pareille faute; s'il eut fait attention à la premiere page du Livre de Bacon, il auroit vu qu'il étoit Baron de Vérulam & Vicomte de St. Alban. Francisci Baeoni Baronis de Verulamio, Vice Comitis S. Albani, Summi Anglie Cancellarii Opera omnia, &c. Une autre erreur de Mr. de Voltaire c'eft d'avoir dit qu'on imposa à ce Chancelier une Amende de quatre cens mille Livres. Les Hiftoriens Anglois conviennent qu'on ne favoit pas à quoi fe montoit cette Amende; & elle devoit être bien legére, puisqu'un des Lords propofa de la réduire à quarante schellins, attendu l'indigence du Chancelier qui ne pouvoit pas payer davantage. Mr. de Voltaire s'est encore trompé, lorsqu'il a dit qu'on ôta à Bacon fa Dignité de Pair: il la conferva toujours; on lui ôta fimplement le droit de séance dans la Chambre Haute.

P 2

Ce

Ce sont-là des fautes legéres; mais il est toujours bon de les faire connoître, pour que la juste réputation que s'est acquis l'Ecrivain que je critique, ne fasse point tomber d'autres personnes dans les mêmes erreurs.

## §. XIII.

### LA MOTHE LE VAYER.

La Mothe-le-Vayer, homme de qualité & Confeiller d'Etar, imita la fage retenue de Montagne; 'il fuivit, auffi - bien que lui, beaucoup plus la Raifon que l'autorité d'Aristore. On le soupçonna d'avoir peu de Religion, parce qu'il faisoit paroître trop de penchant au Pyrrhonisme. Il faut convenir que dans les Dialogues, qu'il a publiés fous le nom d'Oratius Tubero, il a poussé quelquefois fes objections affez loin fur les matières les plus délicates, qui demandent d'étre traitées avec beaucoup de circonspection, & où, pour me fervir des termes de Montagne 89, "il fe trouve plusieurs avis qui va-"lent mieux tus, que publiés aux foibles "efprits."

89 Effais de Montagne. Lib. I. pag. 189. Edit. in 12. d'Amft.

"efprits." Voici un de ces endroits de la Mothe - le - Vayer, qui me paroifient peu ménagés. "Ce n'est pas, so dit-il, hors d'ap-"parence & de probabilité, qu'Epicure & Ari-"ftippe foutenoient qu'il n'y avoit rien qui "fût naturellement juste, ou injuste, ce qu'ils "avoient appris d'Archelaüs qui disoit Justum "S Turpe non natura conftare fed Lege, & "Héraclite que le Bien & le Mal étoient d'une "même effence. Auffi n'y a - t - il point de "partie en la Philosophie fi debattue, que "celle qui traite de finibus Bonorum & Malo-"rum, bien qu'il n'en foit point de plus im-"portante, est enim non de terminis sed de tota "possessione contentio; & toute la Morale "de votre Aristote est nommée Ethique "And TE ébes, a Consuetudine, les mœurs dé-"pendant absolument de la Coustume qui "justifie & approuve en un, ce qu'elle blâme "& condamne en un autre. Ainfi l'oisiveté reftimée très-honnête chez les Thraciens du "tems d'Hérodote, & de laquelle fait encore "aujourd'hui profession la plupart de la No-"bleffe de l'Europe, étoit un crime puni de "mort

- " Dialogues faits à l'imitat. des Anciens par Oratius Tubero pag. 11. Edit. de Mons. "mort par la Loi d'Amafis, laquelle Solon "fit passer des Egyptiens aux Athéniens; "Adeo ut qui sectaretur otium, omnibus accu-"fare volentibus obnoxius effet. Tacite par-"lant de quelque Peuple, profana illic om-"nia, que apud nos incesta. Et est très-vrai "le dire de Sénéque : nulli vitio Advocatus "defuit. Nous connoissons autant de Na-"tions qui respectent l'yvrognerie qu'il y en "a-qui la déteftent: les Allemands, les Po-"lonois, les Moscovites & autres infinis, "n'ont point de plus grandes Festes que cel-"les de Comus & des Bacchanales. Poft lar. "gius vinum de rebus maxime seriis consulta-"bant Perse, difent Herodote & Strabon; & "nous avons trouvé les Américains faisant si "grande gloire de s'envyrer, que ceux de "Mexico ne pouvant plus boire, se faisoient "feringuer le vin par le fondemeut. La lu-"bricité est non - seulement honnête, mais "même méritoire; il y a des Bordels pu-"blies à la Chine, dans l'Arménie & ailleurs, "que la dévotion a fondés aux Deferts, & "fur les grands chemins, pour être d'usage "gratuit aux passans. Les Temples de Ve-"nus étoient anciennement destinés à une "même fin, finon que souvent les filles y ga-"gnoient leur dot & leur mariage. Combien

"bien de Nations qui s'accouplent publique-"ment à la Cynique, fans y trouver, felon le "dire de Diogène, plus grande vergogne "qu'au boire & au manger? Ceux d'Irlande "le practiquoient anciennement ainsi, dit "Strabon, avec leurs Sœurs & leurs propres "Meres; ce qui n'est pas encore aujourd'hui "fans exemple en beaucoup de lieux. Si "nous examinons le reste de la Morale, nous "y trouverons partout autant de variété, ce "qui montre bien qu'il n'y a rien de folide & "d'arrête, & quod nofira vitia funt que puta-"mus rerum, commelparle Sénéque ; cette Ver-"tu même, que nous chimérifons dans les "Ecoles, n'étant peut - être qu'un titre vain, "& un nom fervant à l'ambition de ceux qui "fe difent Philosophes, & qui n'ont encore "pu convenir de ce en quoi elle confifte. Bru-"tus mourant semble avoir été de ce senti-"ment, par ses dernières paroles qu'on dit-"être les plus véritables :"

# Te colui Virtus ut rem, aft tu nomen inane es.

"Toutes les Sciences contemplatives, ne "sont qu'obstinées contestations entre les "Professeurs d'icelles : plus vous les péné-"trerez, plus vous les trouverez ineptes & ri-P 4 "di-

"dicules: In multa supientia, multa indigna-.tio, & qui addit scientiam, addit & dolo-"rem; n'y en ayant point qui souscrivent pplus franchement au titre d'Agrippa de leur "Vanité, que ceux qui en ont pris plus de "connoiffance. Attachons-nous plutôt, pour "fuivre notre pointe, à quelques notions qui "semblent être plus universelles, & à certai-"nes pensées qu'on croiroit être de tout le "Genre Humain: comme, que nous foyons "très - redevables à ceux qui nous ont mis au "Monde nous donnant la vie: que les plus "fains en jouïssent le plus long-tems: que le "bon Sens y donne un grand avantage pour "la paffer; que le séjour des Villes y contri-"bue,

9º Les uns estiment qu'on ne peut être trop religieux, l'excès étant louable aux choses bonnes, & qu'en tout cas il vaut mieux être superstitieux, qu'impie ou Athée: Les autres favorisent l'opinion de Plutarque, qui a fait voir en un Traité exprès, le revers de cette Médaille. L'Athéisme, dit le Chancelier Bacon, dans ses Essais moraux Anglois, laisse à l'Homme le Sens, la Philosophie, la Piété Naturelle, les Loix, la Réputation, & tout ce qui peut servir de guide à la Vertu: mais la Superfition détruit toutes ces choses, & s'érige une Tyrannie absolue dans l'Entendement des hommes: c'est pourquoi l'Athéisme ne trouble jamais les Etats, mais il en rend l'homme-plus prévoyant à soi-même comme

"bue, le Climat tempéré, la demeure en "un Etat bien policé; bref que la Nature "faffe tout pour le mieux, que le cours du "Soleil foit merveilleufement vîte, & s'il y "a encore quelque chofe de plus vraifembla-"ble! Car fi nous trouvons non feulement "de l'incertitude, mais même de la faufferé "apparente en ces chofes confidérées de près, "de quoi nous pourrons - nous affurer doré-"navant, & pourquoi n'uferons - nous pas "de la modefte retenue & fulpenfion Scepti-"que en toute forte de propofitions?"

Ce morceau n'est pas le plus fort des Dialogues d'Oratius Tubero, il y en a plusieurs <sup>91</sup> gui roulent sur des questions aussi delicares.

PS

Je

ne regardant pas plus loin; & je crois, ajoute - t - il, que les tems inclinés à l'Athéifme, comme le teurs d'Auguste César & le notre propre en quelques Contrées, ont été tems civils, & le sont encore, là où la Superstition a été la confusion de plusieurs Etats, ayant porté à la nouveauté le premier Mobile, qui ravit toutes les autres Sphéres des Gouvernemens, c'est - à - dire le Peuple: Les uns disent qu'il faut craindre ce trois sois Grand Dieu, & trembler devant la face du Seigneur. David prononçant en son Cantique que son Dieu est horrible *fuper omnes Deos*, & Charron soutenant à ce propos dans sa gesse, au sens - Commun: les autres repondent au contraire

Ρç

Je fens parfaitement que les observations que fait la Mothe-le-Vayer sont remplies d'excellentes choses, & qu'on ne sauroit mieux défendre le sentiment d'Horace, qui prétend que l'homme ne peut distinguer, d'une manière certaine, le véritable Bien du véritable Mal:

# Nec Natura potest justo 'secernere iniquum.

Mais il feroit à fouhaiter que tous les gens qui lifent fes Ouvrages, lui rendiffent la même justice & qu'avant que de condamner ses doutes, ils voulussent examiner s'ils sont véritablement fondés. Car enfin, douter des choses qui ne sont point évidentes, c'est le partage des véritables Philosophes: accepter aveuglement les opinions les plus incertaines, c'est celui des Esprits médiocres & livrés aux pré-

Deos nemo fanus timet, furor est enim metuere falutaria, nec quisquam amat quos timet. Senec.' IV. de Benef. Cap. XIX. Et VII. Cap. I. Il fait que son Sage Deorum, hominumque formidinem ejicit, scit enim non multum ab homine timendum, a Deo nihil. Les uns ont fait les Dieux mâles, les autres femelles; Trismegiste & Orphée nous représentent les leurs Androgynes. Les uns comme Zénon & Xénophane, ont fait Dieu

\$34

préjugés 'qu'ils ont reçus; foumettre fes doutes & fes incertitudes Philosophiques aux décisions de la Révélation, & après avoir agité des matières selon les connoissances humaines, 's'en tenir aux décisions de la Religion, c'est la conduite d'un homme sensé.

Loin que les difcours, ou plutôt les calomnies des ennemis de la Mothe-le Vayer ayent nui à fa réputation, il fut choifi pour Précepteur de Monfeigneur, frere de Louis quatorze, & fit même pendant plus d'une année la fonction de celui du Roi. Rapportons ici la réflexion d'un grand Critique. "Le "Cardinal Mazarin, dit - il ,92 fe connoiffoit "trop en gens pour ne favoir pas, qu'un Phi-"lofophe qui fe laisse aller au Pyrrhonisse "de Religion par une certaine enfilade de rai-"fonnemens, est d'un tout autre caractère "qu'un homme qui devient impie par brutali-

de figure toute ronde, c'est pourquoi Platon vouloit que le Monde eût encore la forme sphérique, quod Conditoris estet rotunda figura. Les autres ne se peuvent imaginer des Dieux, s'ils ne sont comme ceux d'Epicure . . . . . de figure humaine. Et nous voyons que la Théantropie sert de sondement à tout le Christianisme, Idem, ibid. pag. 317.

32 Bayle, Diction. Tom, IV. pag. 408.

"talité & par débauche: un tel Philosophe, "s'il reflemble d'ailleurs à la Mothe-le-Vayer, "feroit bien marri que des perfonnes capables "d'en faire mauvais usage, fussent imbues de "fes fentimens: il a toujours la discrétion "d'en éloigner la Jeunesse, & a plus forte "raison un Prince, dont la folide piété peut "contribuer extremement au bonheur pu-"blic."

Pour être bien persuadé de la candeur & de la droiture des fentimens de la Mothe-le-Vayer, il ne faut que lire fes Ouvrages, furtout ceux qu'il a composés pour l'usage de Monfieur le Dauphin; on y trouve partout la solidité du raisonnement jointe à l'amour de la Vertu. Son Livre de l'Instruction de Monsieur le Dauphin est rempli de préceptes fages & politiques : un Peuple feroit parfaitement heureux, s'il étoit gouverné par un Souverain qui les suivit exactement; les Sciences & les Arts fleuriroient, le Vice feroit puni, la Vertu toujours récompensée. Son Traité de la contrariété des humeurs eft curieux & amufant : celui fur les Hiftoriens Grecs & Romains, eft, à mon avis, un Chef-d'Oeuvre; les jugemens de l'Auteur font sensés, ses louanges bien placées, fes critiques fondées, & fes remarques interes-

reffantes. Le Traité de la Vertu des Payens est fort favant, & quoiqu'il n'ait pas été du goût de bien des Théologiens, il n'en est pas moins bon. Ses Lettres, ou petites Differtations, font remplies d'Anecdotes curieus & instructives: elles ont pour la pluspart un caractère de fincérité & d'impartialité qui fait plaisir aux honnêtes gens; & l'Esprit Sceptique qui y régne plaît à tous ceux, qui avant que de se déterminer sur une opinion, font bien aise de la considérer de tous les côtés.

Le Cours de Philosophie qu'a fait la Mothe-le Vayer, est, à mon gré, le plus foible de ses Ouvrages: sa Morale n'est qu'un précis des Maximes les plus connues: sa Physique est un ramas des opinions d'Aristore & de quelques autres Philosophes anciens: sa Logique se ressent du mauvais goût de celle de l'Ecole; & quoiqu'il ait voulu l'affranchir de la Barbarie Scholastique, en faveur du nom pompeux de Logique DU PRINCE, qu'il lui a donné, il n'a pu réussive different. "Le Syllogisme, dit-il 93, "a trois

93 La Mothe-le-Vayer, Logique du Prince. Tom. I. de ses Oeuvres, pag. 928.

"a trois parties qui l'ont fait nommer le Tri-"dent des Philosophes." Cette façon de s'énoncer ne fent guère le stile des Fontenelles. La Marquife de l'ingénieux Auteur de la Pluralité des Mondes, se fut à coup sûr ennuyée, fi on lui eûr expliqué le Syftême de Copernic, comme la Mothe-le-Vayer expliquoit au Prince les trois parties du Syllogifme. Elle Jui auroit eu obligation de finir son entretien, & de dire ainsi que la Mothe-le-Vayer, après avoir fait mention de la Majeure, de la Mineure, &c. "Je ne parlerai point 94 "à Votre Majesté de la disposition des trois "termes du Syllogifme, de fes conditions ou "propriétés, de ses trois figures, sans une "autre de Galien, ni de fes dix - neuf Modes; "parce que les difficultés, qui s'y trouvent, "font telles, qu'elles desefpérent fouvent les "esprits, même de ceux qui font obligés de "s'y arrêter, à cause qu'ils doivent passer "toute leur vie dans la pouffiére de l'Ecole."

Il ent été béaucoup mieux de ne faire aucune Observation sur le Syllogisme même, & de le traiter aussi cavaliérement que la difposition de se trois termes.

Le

94 Id. ib. pag. 1933.

Le Compliment que la Mothe - le - Vayer fait au Roi fur la fin de fa Logique, me paroît un tant soit peu pédantesque; il y a des expressions qui sentent le Savant en us, qui veut paroître enjoué. "C'eft Sire, dit-il 95, "ce que j'ai cru pouvoir tirer utilement de la "Logique Artificielle, pour fortifier la Logi-"que Naturelle de Votre Majesté. Car pour "ce que cette Science a de plus particulier, "de plus épineux, &, s'il faut ainfi dire, de "plus ergotant, j'ai déja dit, fans le mépri-"fer absolument, qu'il n'étoit bon que pour "l'Ecole. Le Philosophe Synéfius, confidé-"rant où cette façon claffique d'argumenter "avoit déja réduit ceux de son tems, n'a pas "fait difficulté d'écrire dans son Dion, que si "les Beliers vouloient fe mêler de philosopher, "(Si Arietes philosophari vellent), ils ne pour-"roient pas le faire autrement, ni fe choquer "plus rudement qu'on fait souvent en beaude Controverses Philosophiques. "coup "Auffi avons-nous vu que la Philosophie "a des Argumens qu'elle nomme Cornus, à "quoi peut-être Synéfius vouloit faire al-"lufion.

Cette

95 Id. ibid.

Cette Logique artificielle qui fortifie la Logique naturelle, ces Argumens cornus à quoi Synéfius fait allusion; tout cela ne vaut pas grand' chose pour plaire à un jeune Prince, & pour lui donner du goût pour les Sciences.

Puisque j'ai condamné les fautes que j'ai cru appercevoir dans les Ouvrages de la Mothe-le Vayer, je dirai, avec la même liberté, que fon Difcours Chrétien fur l'immortalité de l'Ame, quoique rempli d'excellentes chofes, ne me paroît pas auffi bon que bien d'autres de fes Ecrits. Il l'a composé dans un goût Sceptique; mais il me femble qu'il n'a pas bien fait fentir les Objections des deux Partis opposés; qu'il les

96 Je vous veux dire au fujet de ses excellentes compositions, une chôse qui, pour me toucher seul, ne laisser pas de faire connoître son équanimité par-tout. Vous n'ignorez pas qu'il m'a voulu nommer en divers endroits de ses Ecrits, & vous pouvez vous souvenir que dans son Commentaire sur le dixième Livre de Diogenes-Laërrius, qui contient la Vie d'Epicure, il combat la Doctrine de ce Philosophe touchant la mortalité de l'Ame humaine, comme il fait toujours, ce qui est contaire aux bonnes mœurs & à la Religion. Là il parle dans la page 557. de huit raisons qui se peuvent tirer des Livres de Platon en faveur de la bonne opinion, & de 33. que j'ai réduites en forme de Syllogismes dans mon Traité de l'Immortalité de l'Ame. Mais parce

les a foiblement attaqués, & encore plus foiblement défendus. Les Argumens qu'il a rangés l'un après l'autre, pour prouver l'immortalité de l'Ame, font très-foibles, & en vérité, il n'auroit pas du trouver mauvais que Gassendi <sup>96</sup> en eût oùblié le nombre; car fi l'on ne comptoit que ceux qui font de quelque poids, je doute qu'il en restât plus de deux ou trois. Un court examen des principaux justifiera ce que j'avance.

"Toute 97 Substance fpirituelle & incor-"porelle est éternelle : or l'ame humaine "est spirituelle & incorporelle; elle est donc "nécessairement, immortelle."

Cet

qu'au lieu de 33. il ne m'en attribue par inadvertance que 23; je lui dis un jour, en tiant, qu'il m'avoit fouftrair dix Argumens dont j'avois grand fujet de me plaindre. Il n'étoit pas ennemi des railleries, & il reçut très-bien le reproche que je lui faifois dans cette figure; mais il m'affüra néanmoins fort férieulement qu'à la premiere occasion, ou dans une seconde impression de son Livre, s'il s'en faisoit, il ne manqueroit pas de corriger cet endroit, me priant d'excuser la bévue. En vérité, la bonté de son naturel, & l'innocence de ses mœurs ne sont pas exprimables, & nous n'en faurions conferver un trop tendre & trop exact souvenir, Id. ibid. pag. 521.

97 Id. ibid. pag. 509. & fuio.

TOM. III.

C'eft admettre un principe qui n'eft pas accordé, car l'Ame peut être matérielle: il faut avant que d'affûrer qu'elle est immatérielle, prouver que Dieu ne peut pas accorder la faculté de penser à de certaines particules déliées de matière & que son pouvoir est affez borné pour cela: sans quoi on ne peut décider hardiment de la nature de l'Ame.

"Ce qui fe meut de foi-même, fe meut "toujours, & partant est immortel: or l'Ame "a cela de propre qu'elle fe meut d'elle-mê-"me; il s'ensuit donc qu'elle est immor-"telle."

Cet argument contient une héréfie & une absurdité. Car une Substance créée ne peut fe mouvoir d'elle-même : il faut que celui qui lui a donné l'être, lui ait donné aussi fon premier mouvement : il faut aussi qu'il lui continue la puissance de se mouvoir, dès qu'il cessera de le faire, le mouvement de la Substance cessera aussi.

"Les Principes font de leur nature incor-"ruptibles: or l'Ame est un principe de "mouvement, puisqu'elle se meut d'elle-"même ; elle est donc nécessairement in-"corruptible & conséquemment immor-"telle."

Cette

242

Contraction of

Cette Objection est la même que la précédente & contient les mêmes erreurs: l'Ame n'est un principe de mouvement, qu'autant que le pouvoir divin entretient ce principe; ainfi, fi Dieu a créé l'Ame mortelle, le mouvement n'empêchera point fon anéantissement.

"Ce qui ne peut être offensé, ni au dedans, "ni au dehors ne meurt jamais: or l'Ame "est de cette condition; par conséquent elle "est immortelle."

Puisqu'on ne connoît point la nature de l'Ame, qu'on ne fait point fi elle est matérielle ou spirituelle; comment peut - on connoître si elle ne peut être offensée ni au dedans, ni au dehors?

"Ce qui est essentiellement vie; ne peut ja-"mais mourir; or l'ame est essentiellement vie, "elle ne peut donc mourir." Ce Syllogisme, avec celui qui suit, sont de Porphyre.

Voilà encore une pétition de principe. Comment fait-on que l'Ame est effentiellement vie? par la Révélation? mais il ne s'agit ici que des preuves Philosophiques; or si l'Ame est matérielle, ainsi que le corps, elle n'est pas par son essence plus essentiellement vie que le corps.

"Ce qui donne la vie aux autres, ne peut "pas être, quant à lui, sujet à la mort: le Q 2 "Sel "Sel qui préferve de pourriture ne fe cor-"rompt point: or l'Ame est celle qui ani-"me & fait vivre tout ce qui posséde la vie; "les Allemands l'ayant nommée Seel fort à "propos, puisqu'elle est comme le Sel du "corps, s'il est permis de se jouer par allu-"sion dans une matière si férieuse; elle est "donc exempte, quant à elle, des Loix ri-"goureuses de la mort."

L'Ame ne donne la vie au corps que par le pouvoir qu'elle en reçoit de Dieu; ainfi s'il veut lui ôter ce pouvoir, elle cesse d'animer le corps qu'elle vivifioit, & il arrive alors que le *Seel* des Allemands se fond, & que les Jambons se gatent & se pourrissent.

"Ce qui fubliste de soi-même est incorrup-"tible : or l'Ame raisonnable subliste d'elle "même; elle est donc incorruptible."

Voila encore un Argument pitoyable. L'Ame, ainfi que tous les Etres & toutes les Substances, ne fubliste que par la puissance de Dieu, puisqu'un Etre créé doit nécessairement avoir une fin, s'il n'est confervé par le pouvoir du Créateur.

"Tout ce qui est indivisible est nécessaire-"ment immortel, parceque la mort n'est rien "qu'une division du tout ou de certaines par-"ties: l'Ame est indivisible, puisqu'elle n'a "point

point de parties, & qu'étant une forme sub-"stantielle, elle ne peut pas être placée dans "la catégorie de la quantité; il faut donc "par nécessité, qu'elle soit immortelle. La "démonstration est de Plotin."

La Mothe - le Vayer & Plotin raifonnent affez foiblement; car avant que de fonder l'immortalité de l'Ame fur fon indivisibilité, il faut connoître fon essence, prouver par des raifons évidentes qu'elle ne peut être matérielle, & dire comment on fait qu'il n'a pas plu à Dieu de la faire une Substance corporelle.

"Ce qui est fimple ne se résour point, & "partant est incorruptible, pour ce que la "corruption ne se peut faire sans résolution: "or l'Ame est une Substance simple, & un "pur acte, selon Aristote même; elle est "donc incorruptible & immortelle."

La réponse à l'argument qui précede sert aussi à celui - ci.

"Si l'Ame peut faire fes opérations fans le "corps, elle peut fubfister fans lui; or nous "voyons que pendant l'extase de certaines per-"sonnes, qui ont perdu l'usage de tous leurs "fens, l'Ame raisonnable, qui s'est comme "détachée du corps, contemple des choses suplimes & fait ses fonctions beaucoup plus Q 3 noble"noblement que quand elle l'anime parfai-"tement; l'Ame donc peut subsister sans le "corps, & par conséquent elle est immor-"telle; puisqu'aux choses naturelles, l'acte "fuit toujours la puissance, Idem est esse "posse.,

L'Ame pendant les extases ne s'est point détachée du corps, elle y est toujours liée très-fortement; car comme les esprits fe portent avec rapidité vers elle, & abandonnent, pour ainsi dire, entiérement les autres parties du corps, il n'y a que celles où la pensée se forme qui paroissent sensibles; mais on ne doit pas conclurre pour cela qu'elle puisse subfister fans le corps; si dans le tems qu'un homme est en extase, on affecte certaines parties de son corps, & qu'on fasse circuler les esprits; alors ceux qui s'étoient portés au cerveau, se répandant par-tout le corps, l'extafe celle fur le champ. Ce sont donc les Esprits animaux qui sont la caule des extales, & non point une séparation de l'Ame & du corps.

"Tout ce qui est matériel a fa vertu & fon "opération limitée: or l'Ame, tant à l'é-"gard de l'entendement, que de la volonté, "connoit & desire ce qui est jinfini, n'y "ayant point de nombre si grand, auquel "l'In"PIntellect ne puisse ajouter, ni de bien fi "excellent que la Volonté ne le fouhaite en-"core plus accompli; l'Ame n'est donc pas "matérielle, & conséquemment elle est im-"mortelle."

Puisque l'homme est doué de la Raison, il n'est pas surprenant qu'il souhaite le bien, & qu'il porte sevues à celui qu'il croit le plus grand : nous voyons que les Betes, de la mortalité de l'Ame desquelles nous convenons, cherchent tout ce qui peut leur être utile & fuient ce qui peut leur nuire; si elles pouvoient être entendues, peut être nous apprendroient - elles qu'elles favent mieux prendre leurs mesures que nous.

"On ne peut' pas douter que l'Ame "ne vaille beaucoup mieux que le corps: "or est-il que le corps est une Substance; "l'Ame sera donc aussi une Substance & de "meilleure condition que l'autre, c'est-à-dire "immortelle. Cet argument est de St. Augu-"stin avec le suivant."

Si l'Ame est matérielle, ainsi que le corps, je ne vois pas pourquoi elle ne doit pas être sujette à la destruction, ainsi que lui, cette différence de valeur n'est fondée que sur la supposition de sa spiritualité.

Q 4

L

L'Ame

"L'Ame ne peut pas être de pire condition "que le corps: or nous voyons que le corps "ne périt point, de forte qu'il fe réduife à "néant; l'Ame ne s'anéantira donc pas non "plus, & par conféquent elle fera immor-"telle."

Tout ce que peut prouver St. Augustin par cet argument, c'est l'existence de l'Ame du Monde, en sorte que l'Ame se rejoindroit au Tout dont elle étoit une modification, ou une partie, comme le corps se rejoint à la Matiére principale. Je vous prie, Monsieur, de confidérer si c'est-là une objection bien convaincante pour la spiritualité ou la mortalité de l'Ame ; convenons donc que tous ces argumens font bien foibles. Pour leur donner quelque force, il auroit fallu prouver que l'Ame est spirituelle, & ne peut être matérielle, même par le pouvoir divin : alors ces objections auroient eu un peu plus de force; mais dès qu'on n'admet point la Révélation, & qu'on ne raisonne que sur de fimples notions Philosophiques, il est impossible de prouver, que Dieu, qui de rien a créé toutes les Substances matérielles, n'ait pu accorder à quelques-unes la faculté de penfèr. Mais, dit-on, la Matiére n'a que de l'étendue, de la longueur, & de la profondeur:

je

je conviens que nous n'y appercevons que ces qualités; mais Dieu peut lui en avoir accordé cent autres qui nous sont inconnues. Comprenons-nous comment la Matiére est capable de produire les mouvemens, les paffions, les fentimens, les fenfations que nous voyons dans les Betes? Pourquoi voulonsnous nous figurer, que Dieu ne puisse pas lui donner quelques qualités un peu plus Nous n'avons donc aucune éminentes? preuve philosophique évidente, que l'Ame ne foit pas matérielle : fon immortalité eft dans le même cas. Quel eft le Philosophe, qui pourra demontrer qu'une chose qui a eu un commencent ne doit point avoir de fin : qu'une chose enfin, dont il ignore l'essence, fera éternelle? Avouons le de bonne foi, fi la Révélation ne nous avoit point éclairés, il feroit impossible d'éclaireir des questions aussi douteuses, & que la Divinité a couvertes d'un voile impénétrable à nos regards.

Avant que de quitter la Mothe - le -Vayer, je le défendrai contre la fade & impertinente critique d'un Moine, qui s'étant caché sous le nom de Vigneul Marville publia un Ouvrage intitulé Mélanges d'Histoire & de Littérature, dans lequel il attaqua la mémoire & les Ouvrages de la Mothe - le - Vayer. Il eut

Q 5

eut l'impudence de dire, que les Livres de cet illustre Ecrivain n'étoient qu'un amas indigeste de ce qu'il avoit trouvé de meilleur dans le cours de ses lectures: qu'on lisoir autrefois ces rapsodies; mais qu'elles étoient méprifées aujourd'hui par les gens de goût. Le Public a bien vangé la Mothe le-Vayer d'une critique aussi fausse & aussi outrageante : l'Ouvrage du prétendu Vigneul Marville est aujourdhui aussi ignoré que ceux de la Mothe-le-Vayer font les délices des sages Philosophes. Il n'est pas étonnant que ce Moine ait méprifé ce grand Homme, puisqu'il a traité la Bruyere avec le dernier mépris; je vous parlerai quelque jour de cette impertinente critique, dont Mr. Coste a fi bien fait voir le ridicule. Au reste, Monseur, jugez du cas qu'on doit faire des décisions d'un homme, qui prend à tâche de blâmer tout ce qu'il y a, je ne dis pas de plus sensé, mais de plus respectable dans la République des Lettres.

Oppofons au fentiment hétéroclite de ce Moine celui du plus grand Critique, & du plus favant Connoiffeur de ces derniers tems; "Il

19 Je veux ajouter ici une petite Apostille touchant

<sup>98</sup> Bayle Distion. Tom. IV. pag. 411.

# DE L'ESPRIT HUMAIN." 251

"Il y a, dit-il 98, beaucoup de profit à faire, "dans la lecture de la Mothe-le-Vayer, & "nous n'avons point d'Ecrivain François qui "approche plus de Plutarque que celui-ci. "On trouve de belles penfées répandues dans "fes Ouvrages: on y trouve de folides rai-"fonnemens; l'efprit & l'érudition y mar-"chent de compagnie: l'efprit paroîtroit "fans doute beaucoup plus s'il étoit feul; "mais en plufieurs endroits il tire fon plus "grand brillant de l'application de quelque "penfée étrangére."

A la décifion de *Bayle*, joignons celle de *Baillet*, qui rend à la Mothe-le-Vayer la juftice qu'il mérite, & qui, en condamnant fes défauts, fait fentir toutes fes excellentes qualités & fes rares talens; nous verrons alors le cas qu'on doit faire de l'opinion de Vigneul Marville. Je croirois volontiers, que la Mothe-le-Vayer, par un preffentiment fecret de ce qui devoit lui arriver après fa mort, avoit travaillé à peindre fon Critique d'après nature, lorsqu'il écrivoit à un de fes amis; il fait le portrait d'un Fat <sup>99</sup> & d'un Pédant, qui fe moquoit du Pyrrhonifme raifon-

ce plaisant Personnage, qui taxe ceux qui examinent les choses, Académiquement, ou sans rien décider, ce qu'il fonnable, & qui tournoit en ridicule la maniére d'écrire des Sceptiques. Ceux qui aujourdhui imitent la conduite de ce Critique, devroient profiter des leçons que la Mothele-Vayer lui donna. Si Vigneul Marville y eut fait attention, peut-être ne fut-il pas tombé dans la même faute; mais enfin c'eft le fort de tous les grands Hommes d'être critiqués & critiqués par des Grimauds; par quelle raifon

apelle n'être ni dehors ni dedans; & qui a cru dire une grande injure, de nommer un homme docte ignorant. Vous avez raison de sourenir qu'il connoît mai le caractère de Pédant, peut-être parcequ'il ne le connoit pas lui - même, comme erant un chole trop difficile. Il eft certain que mérite ce, titre celui qui fait profession de ne douter de rien , & qui affeurant toutes-chofes veut être cru, parce qu'ayant accoutumé de parler, foit à des enfans, foit à des perfonnes idiotes ou peu éclairées, il n'a jamais reçu de contradiction. Mais il me femble que vous avez pris avec un peu trop de chaleur & de dépit fon impertinence, qui ne peut faire tant de rort à perfonne qu'à luimême. A la vérité, fans être chargé beaucoupde Laun, comme vous dites, Montagne & Charron le devoient avoir mieux inftruit. Car pour les Livres du Cardinal Cufa, De la docte Igorance, apparemment il n'en a jamais oui parler. Ils lui euffent appris que la Science humaine ne s'éleve jamais plus haut, que quand elle donne jusqu'à la connoiffance de ses doutes par les raisons qu'elle e de douter. Tant y a qu'à fon compte, Socrate devoit

252

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 253

fon la Mothe-le-Vayer n'auroit-il pas eu le même fort que tous ses Confréres?

# §. XIV.

## BERIGARD.

Bérigard né à Moulins en Bourbonnoisvécut dans le dix-feptième Siècle. S'il faut l'en croire fur fa parole, il fut peu touché de

être un franc Pédant, avec son génie négatif & prohibirif feulement, dont fes Disciples ont tant écrit, puisqu'il n'affüroit jamais tien, formant des doutes ingénieux fur tout ce que les Dogmatiques de son teins avançoient avec le plus de refolution. Cette grande injure, Pédant, regardoit fort encore ce Pere commun de rous les Philosophes, autant de fois qu'il proferoit son mot ordinaire, hot unum fcio, quod nihil fcio. Moquez - vous fans vous facher de femblables bafleffes d'efprit, & fi une louable piété vous fait pardonner aux plus coupables. qui nesciunt quid faciunt, usez d'une indulgence plus aise envers ceux qui ne favent ce qu'ils difent. Quelle apparence y a . t - il d'examiner à la rigueur un Ouvrage, où l'Auteur ayant employé tous fes bons mots, à peine en trouvera - t - on une douzaine d'affez paffables, pour devoir être un peu confidérés:

Apparent rari nantes in gurgite vafto.

Sans mentir c'est une chose étrange, qu'une personne de fon talent, connu par les maximes qu'il veut faire passer pour bonnes, aime mieux dire des bagatelles de son de la gloire; il loue <sup>100</sup> Démocrite d'avoir été fenfible au plaisir de n'être connu de personne, lorsqu'il sut à Athénes, & le blâme d'avoir montré tant d'envie de faire pasfer son nom à la postérité.

Une chofe qui me feroit douter de la grande fimplicité & de l'humilité de Bérigard, c'est que, quoiqu'il dise <sup>1</sup> qu'il a vêcu inconnu dans les Académies, où il s'est trouvé, il est pourtant certain qu'il y fut trèsrecherché & même très-estimé: il s'acquit une telle réputation dans celle de Paris, que le Grand-Duc de Florence l'attira à celle de Pise dans laquelle il fut pendant douze ans Professeur en Philosophie; il eut ensuite le même Emploi dans celle de Padoue. Pendant qu'il l'y exerçoit, il fit imprimer un Ouvrage intitulé Circulus Pisanus; il est divisé en plusieurs Parties, & chacune est munie

cru, que de bonnes choses après d'autres Oenor. de la Mothe-le-Vayer. Tom. II. pag. 822.

200 Sapienter Democritus gavilus est, cum Athenis venisset, a nullo se cognitum, sapientius fortasse si Scripris suis agnosci ab omnibus non quæsivisset. Nihil enim, si credimus morienti Theophrasto, inanius est amore gloriæ, cui velisicatur & Democritus, & quisquis suilis gloriolæ desiderio Libros edit, arque in iis

Children of the second

nie d'une Epitre Dédicatoire à quelque Prince de la Maison de Médicis.

Le premier Traité dont le titre est Circulus Pisanus Claudii Berigardi Molinensis, olim in Pisano, jam in Lyczo Patavino Philosophi Primarii de Veteri & Peripatetica Philosophia in priores Libros Phys. Aristotelis, est dédié au Grand-Duc.

Le second Traité in VIII. Lib. Phys. Arist. au Prince Jean-Charles.

Le troisième in Arist. Lib. de Ortu & Interitu au Prince Léopold.

Le quatrième in Lib. III. Arist. de Anima, au Cardinal Charles de Médicis.

Si chaque Epitre Dédicatoire rapportoit un present confidérable à Bérigard, & tel qu'il convient d'en faire à des Princes généreux, son *Circulus Pisanus* dut lui valoir de quoi former un héritage.

ipfis, ut ait Ciceto, quos scribit de contemmenda gloria nomen suum inscribit. Claud. Berigardi Molinensis. Circuitus Pisanus de veteri & Periparetica Philosoph, Proem. pag. 1.

<sup>1</sup> Ego vero non modo lætitiam hanc haurire poffum, quod vixi ignotus Academiis quibus interfui, fed etiam quod Libris a me de veteri : & Peripatetica Philosophia conscriptis obscurior sim remansurus, & mecum ipse

Ce

Ce Livre, quoique muni de l'approbation de l'Inquifition<sup>2</sup>, & d'autant de Certificats de Prêtres & de Moines que d'Epitres Dédicatoires, est rempli d'opinions non-feulement dangereuses, mais tendantes au Pyrrhonisme le plus condamnable, c'est-à-dire à l'Athéisme; c'est ce qui me feroit croire que les bons Inquisiteurs & Théologiens qui l'ont examiné, ou n'entendoient pas le Latin, ou avoient des notions bien foibles des opinions Philosophiques, & se laissoint séduire à quel-

ac paululis amaroribus Veritatis locuturus ea quorum alii ne inferiptionem quidem audire dignabuntur. Id. ibid.

#### PRO IMPRESSIONE.

<sup>2</sup> Circulum hunc ab Excellentiffimo Claudio Berigardo delineatum pervenusta Sapientiæ arcana complectentem, ac, tanquam Solem radios Orbi porrigentem, ego infra scriptus inspexi: nihil impuri in illo est; imo tenebrarum ignorantiam pellit, Peripateticas veritates ab errorum caligine vindicat, novi Veris delicias Orbi prægeminat, prelo orienti Studiosorum perpetuo committatur ac stabiliatur.

Ego, F. Franciscus Berotus Doctor Theologus primæ sedis in Academia Patavina Logicus vidi, &c.

Die 2 Julii 1643.

Circulus Pifanus præfens Excellentiff. D.D. Claudii Berigardi Molinenfis in Lyczo Patavino Philosophi primi-

256

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 257

à quelques foibles palliatifs & correctifs que Bérigatd a répandus dans plufieurs endroits de fon Livre. Sans cela, feroit-il possible qu'ils lui eussent donné le titre de très-Excellent Claude Bérigard, Circulum hunc ab Excelleutissimo Claudio Berigardo delineatum, & qu'ils eussent certifié que dans fon Livre, il n'y avoit pas la moindre chose qui put interesser la Religion, non trova fi cosa alcuna contra la Santa Fede Cattolica.

Pour

paris, cujus initium Sapienter Democritus, &c. & finis rejici debent, fuit pro impressione admissus & approbatus, stante suprascripta attestatione, cum nihil contra fidem Principis, ac bonos mores in ipso reperiatur,

In fidem &c.

Ego F. Antonius Vercellus a Leudenaria Inquifitor Generalis Paduz manu propria.

Die 14 Julii 1643.

Visis attestationibus suprascriptis conceditur licenția imprimendi Utini.

Ita est, F. Ludovicus Syllanus de Gualdo Inquisitor Generalis Aquileix & Concordiz.

Noi Reformatori dello Studio di Padua.

Havendo veduto per fede del M. R. P. Inquisitor di Padua che nell Libro intitolato Circulus Pisanus Claudii Berigardi de Veteri & Peripatetica Philosophia in priores Libros Phys. Arist. non si trova cosa alcuna contra la Santa

TOM. III.

R

Pour être convaincu de la faussieté de ces attestations, il ne faut qu'examiner legérement les Ouvrages de Bérigard, à peine jette-t-on les yeux dessus qu'on connoît combien il avoit peu de Religion. Il étoit grand partisan d'Aristote, quoiqu'il dise <sup>3</sup> qu'il ne le regardoit point comme infaillible, & qu'il n'ajoute pas assez de foi à fes décisions, pour croire que tous les autres Philosophes anciens n'ayent pu connoitre

Fede Cattolica, e parimente per attestata del Segretario nostro, che non vi sia cosa alcuna contra Principi, e buoni costumi, concedemo licenza, che sia Stampato, dovendosi osfervar quanto per legge in proposito di stampe; con condizione, che non sia venduto se prima non vien portato, uno legato per la Libraria publica, giusta la parte del Excellentissimo Senato de 2 Decembre 1622, In quor. fid. &c.

Dat. a 5 Luglio 1643.

1

Battifta Nani Reform.

#### Aluife Valareffo, Cau. Proc. Reform.

#### Aluife Querini feg.

3 More Platonico, dum in utramque partem disputatur, non caditut in eorum offensionem quibus integtum relinquitur, ut ipsi statuant, & amplectantur quod confentaneum est Veritari; hanc amiciorem opportet esse quam Aristotelem & Antiquos, neque tantum illius ausoritari deferendum, ut istos rationis expertes fuisse credamus, neque omnino tribuendum Antiquitati, ut jure noître la Vérité aussi bien que lui; c'est elle, ajoute-t-il, qu'il faut aimer audessus de tout.

Bérigard avoit choifi le Dialogue par préférence à toute autre maniére d'écrire, parce qu'elle lui paroifloit très-propre à réveiller l'attention des Lecteurs, & à balancer \_également les deux partis oppofés. Dans les Dialogues, il n'oppofe pas un feul Philofophe à Ariftote, parce que chaque Ancien

in multis Aristoteles eam non reprehendat. Ut vero magis elucefcat, quidquid veritatis eft in utraque Philofophia, operæ pretium exiftimavi duos introducere Philosophos Charilaum, & Arifteum, quorum ille Placita Peripatetica, ilte Veterum opinionem tueatur. Neque putavi quemquam Antiquorum opponi debere Ariftoteli, non Empedoclem, non Anaxagoram, non Democritum, quoniam finguli aliquod habent quod Ariftoteles argumentis suis facile evertit, maxime si eorum fententias accipiamus, ut iple refert: quin potius ex omnibus quæ ab Antiquis præclare dicta videri poffunt, malui feligere Placita inter fe magis cohærentia, unde Doctrina conficeretur, quam Aristoteles non ita facile fuis machinis labefactaret, & quæ vicifim Arcem Peripateticam aggredi auderet; ex Anaximandro tamen & Anaxagora non plura deprompfi, quam ex aliis, nec aliud attendi, nifi ut referrem, quid dicere poffent Veteres, ut fe ab Ariftotelis aggreffionibus tuerentur. C. Berig. Circul. Procemium. pag. 2.

R 2

Ancien a foutenu quelque opinion qu'il eft facile de détruire, fur tout fi on l'établit, telle que ce Grec la met dans fes Ouvrages; mais il fait entrer en lice contre lui tous les autres Philosophes; il est vrai qu'Anaximandre & Anaxagoras sont les principaux Adversaires.

Charile & Aristée sont les deux Interlocuteurs des Dialogues de Bérigard: le premier soutient le parti <sup>4</sup> d'Aristote: le second celui des autres Philosophes; mais ils conviennent tous deux, dès l'ouverture de leur entretien, qu'en cherchant la Vérité, ils se déseront des Préjugés de l'Ecole,

4 CHAR. Opportuna dies illuxit tandem, Optime Vir re & nomine Ariftæe, qua jam pridem conditam a nobis difputationem aufpicemur, ego Ariftotelis, tu Veterum-Placita defenfitando, non clamofa contentione, ur in nostris Circulis Pisanis sæpe fieri solet, sed amica voluntatum consensione, ad Veritatem indagandam. ARIST. An quidquam mihi jucundius accidere possit & exoptatius, quam cum Alumno Gratiarum; Charilao, investigare quid veritatis sit, in Veteri, & Peripatetica Philosophia? Si placet, ut jam statuimus, rem aggredere, missis longioribus præludis, quæ apud alios videri posfunt. Claud. Berigard. in Lib. I. Phys. Præludia Phys. Pag. 7.

le, & en éviteront les cris & la manière messéante de disputer.

Je vous ai dit, Monsieur, que les Ouvrages de Bérigard contenoient des opinions très - dangereuses, & que l'Auteur, quoique Péripatéticien, tendoit beaucoup au Pyrthonifme outré, ou plutôt à l'Athéisme; voyons actuellement des preuves de ces deux accufations. Charile 5 foutient que, fi on ne peut prouver, par des raisons naturelles, l'immortalité de l'Ame, il n'en est pas de même de l'existence de Dieu. п n'y a rien, répond Aristée , de plus vifible que l'existence de Dieu, & rien de si inconnu que l'effence de ce Dieu. D'où vient

<sup>5</sup> CHAR. Detur non posse convinci ratione naturali qui immortalitatem Animæ negat, at tanta est divini Luminis exuperantia, ut omnium percellat oculos, ac propterea anteponatur Topazio Æthiopico, qui terra occultari non potest, inquit Nilus,

- - - lucetque latetque Calculus, & viridem distinguit glarea muscum. Berig. Circ. in VIII. Librum Phys. Arist. Circulus XVIII. p. 106.

<sup>6</sup> ARIST. Omnino nihil notius est quam Deum esse, nihil ignorius quam ostendere quid sit Deus, unde Athenis inscriptio omnium sapientissima habita est, IGNOTO DEO. Id. ibid.

R 3

vient donc, reprend Charile <sup>7</sup>, qu'il y a eu tant de Nations barbares qui ont reconnu l'existence d'un seul Dieu, & qu'aujourd'hui ses Turcs, les Perses, & plusieurs autres Peuples aussi barbares, conviennent de cette vérité ?

Ce que répond Aristée à cette derniére objection me paroît peu digne de l'approbation de l'Inquisiteur. Si ces Peuples, *dit-il*<sup>8</sup>, ont quelque connoissance de Dieu, c'est par les instructions qu'on leur a données & non par aucunes notions naturelles qu'ils ayent eues par eux - mêmes. D'ailleurs l'idée qu'ils ont de la Divinité, est une idée très fausse, & si elle étoit jusse, & qu'elle leur vint par des raisons naturelles, il faudroit qu'elle pût servir à les éclairér

7 CHARIL. Quomodo igitur tam multe Gentes olim Græcæ, ac Barbaræ, absque Fidei illustratione aliquos habuere, qui Deum unum agnoverunt; atque nunc et. iam unum agnoscunt & colunt Turcæ, Tartari, Persæ & alii plurimi Religionis nostræ perduelles? Id. ibid. pag. 107.

<sup>8</sup> ARIST. Si illi omnes habent Dei veri cognitionem, id fit ope folius divini inftinctus, non efficacitate ullius rationis naturalis: fi vero, ut res est, hallucinantur, non agnoscunt Deum, sed Dæmonem aliquem sibi fabricant, cui totius Universi moderatio committatur, hoc uno rerer, au-lieu de les égarer comme elle fait; car nous voyons que les Turcs font plus difficiles à convertir au Christianisme que les Payens, le contraire devroit pourtant arriver.

Ce discours tend à prouver que l'Athéisme n'est pas plus vicieux, que les fausses Religions; cette opinion me paroît contraire non-seulement à la faine Théologie, mais encore au bien Public, & à la tranquilité de la Société civile, par les conséquences qui en peuvent découler.

Les observations & les réflexions que Bérigard fait sur la Providence divine, me paroissent encore bien plus condamnables que ses objections sur la connoissance de l'effence de Dieu. Charile parlant du bonheur

liquis fapientiores, quod Aristocratiæ Monarchiam Dæmonum ipfi præferunt: quam porro nihil rationibus humanis conficiatur ad veri Dei cognitionem adipiscendam, vel ex eo patet, quod Turcæ maxime qui illis utuntur, omnium difficillime ad Christianam Religionem pelliciantur: atque oportebat ut hujusmodi rationes, fi quid efficiunt, redderent intellectum aptiorem ad Veritatem cognoscendam, ita ur Mahometani cirius quam olim Ethnici veri Dei cognitionem amplecterentur. Berig Circ, in VIII, Lib. Phys. Arist. Circ. XVIII. pag. 107.

R 4

heur dont jouissent les méchans, & des maux dont les bons sont souvent accablés, dit <sup>9</sup>, qu'il faut recourir aux secrets jugemens de Dieu qui peuvent bien nous être inconnus, mais qui sont toujours jusses. La réponse d'Aristée est des plus cavaliéres. En admettant ce principe, dit-il <sup>10</sup>, on trouvera le moyen de rendre toutes les choses cachées, & les disputes seront bientôt terminées.

Après ce raisonnement qui me paroit un tant soit peu impie, Aristée examine en détail la conduite de la Divinité. D'où vient, dit-il<sup>11</sup>, Dieu, qui est infiniment bon, & qui n'est pas moins puissant, a-t-il permis le mal? Puisqu'il avoit prévu les fautes

9 Quod fi non semper bonis & malis ita cedat, recurrendum fit ad occulta Dei judicia, quæ, ut ait Augustinus, occulta quidem sunt, sed non injusta. Id. ibid. Circ. XX, pag. 121.

<sup>10</sup> ARIST. Atque its rationes omnes occultæ erunt, nec quicquam erit amplius, quod ultra citraque referri possit.

<sup>14</sup> Cur Deus infinite bonus & potens, tam culpæ, quam pœnæ malum permilerit: culpæ quidem ex infinito numerum rerum possibilium præviderit quæ bonæ vel malæ nulla yi, sed sponte sua futuræ essent, plures tamen mulas, quarum scelera prænoverat, quam bonas fautes fans nombre que les hommes commettroient, pourquoi ne leur a-t-il pas donné un moyen certain pour les éviter? Il leur distribue des graces qu'il fait ne leur pouvoir être d'aucune utilité, & qui n'ont aucune efficacité; autant vaudroit qu'il ne les feur donnat pas. Pourquoi Jésus - Christ, qui est venu pour fauver les hommes, n'a-t-il pas demandé à son Pere de les rendre véritablement bons? Ils font auffi mauvais qu'auparavant, & la mort du Sauveur n'a fervi qu'à les rendre plus coupables. Mais enfin, supposons qu'il faille que les hommes fassent certaines actions, d'où vient que la Divinité s'en offense; elle qui n'a aucune liaison avec les foiblesses humai-

creaverit: deinde cum ea scelera posset, nullam vim afferendo libertati, gratiarum donis efficacibus impedire, non impedit, sed largitur gratias, quas prævidet fore non efficaces? Efficaces certe meruit, easque potuit a Patre postulare Christus, qui ad Salutem omnium venit, cur non postulavit, cur tam graviter adhuc peccant homines, & pænas luunt criminum quæ prohiberi videtur melius? Si vero ea non prohibet cum possit, cur adeo iis offenditur, nec, ut Diogenes, dicere potest, isti me volunt offendere, sed ego propterea non offendor? Id. ibid. pag. 122.

RS

humaines ? Pourquoi n'imite-t-elle pas l'exemple de Diogène, & ne dit-elle pas, comme ce Philosophe, ils veulent m'offenfer, & moi je ne veux point être offensé?

Les châtimens que Dieu fait fubir aux hommes, continue Ariftée <sup>12</sup>, n'ont pas moins beloin d'être rangés au nombre des fecrets jugemens. Pourquoi la Souveraine Bonté ne s'eft - elle pas contentée d'infliger des peines legéres? Non contente d'afliger les malheureux Mortels dans cette vie par des douleurs aigues, par des maladies fâcheufes, elle les condamne dans l'autre à des tourmens éternels; & la rigueur de Dieu eft fi grande, que fi, lorsqu'il crée les hommes, il les confultoit fur l'état qu'il leur donne, il n'y en auroit aucun, qui ne fût beau-

Jam de malo pœnæ non minus occulta funt Dei judicia. Quare tanta Bonitas non fuit contenta levifimis pœnis, fed primum in hac vita intolerabili dolore elidi ac frangi fæpe permittit homines, & fecundum obitum cadere in cruciatus fempiternos, ut fi homini creando proponi poffet, an vellet in lucem fuscipi, renueret omnino, neque tantum spe gloriæ cœlestis alliceretur, quantum reformidaret supplicium horribile, malletque nihil esse, quam vitam ingredi tanto periculo circumseffam? Cur ad remittendam pœnam statuit hanc vitam, & in alia nunquam accipit preces, quibus æque moveri

beaucoup plus épouvanté par les maux qui le menacent, qu'encouragé par les biens qu'il peut espérer, & qui ne choisit de refter toujours dans le néant plutôt que d'effuver les risques auxquels l'expose la création. Par quelle raison Dieu pardonnet-il les fautes dans cette vie, & eft-il infléxible aux priéres des hommes après leur mort? Pourquoi fommes nous punis de la faute d'Adam à laquelle nous n'avons jamais eu aucune part? Les Rois, il est vrai, vangent fur les enfans, & punissent fur les parens, les crimes de Léze-Majesté, dont les Peres & les Chefs de famille se font rendus coupables : leur fûreté les oblige à cette rigueur : ils affürent ainfi leur vie & leur Thrône; mais Dieu avoit-il à craindre que lcs

poterat, fi voluisset? Quid vero Adami pœna, qua scelera parentum liberorum malis vindicantur, & quam judicii divini ignarus Deo magis ridiculum dicebat Medico, qui ob Patris, vel Avi morbum, nepoti medicinam adhiberet.

Delicta majornin immeritus lues,

Romane . . . . . . .

Reges quidem perduellium liberos animadvertunt ad tertorem, ne vitam, aut regnum amittant, quod metuendum non erat Deo. Id. ibid. pag. 123. les hommes n'attentaffent à fes jours, ou ne vouluffent lui ravir fa Couronne? Comment donc peut-on excufer la damnation de tant de perfonnes? Et s'il falloir abfolument, que la postérité d'Adam fût malheureuse, d'où vient ne pas faire venir les hommes par un autre canal que par le sien?

Par quel motif <sup>13</sup> la Souveraine Bonté panche t-elle plutôt vers la rigueur, -que vers la clémence? Les Payens fe font plaints de cette inégalité : Tacite remarque que les meurtres, les defordres & les carnages, commis dans les guerres de la République, étoient des preuves que les Dieux s'étoient plû davantage à la vengeance qu'à la miféricorde. Lucain dit que les Romains auroient été heureux, fi les Dieux avoient eu autant de foin de conferver leur liberté que de les punir.

### Quelle

<sup>13</sup> Cur tanta Bonitas propensior ad pœnas quam ad beneficia videri voluit? Unde illa Taciti Lib. II. querimonia: Tot Romanæ Reipublicæ cladibus manifestum est fuisse curæ Deis vindictam, non fuisse salutem: & Lucani:

Felix Roma quidem, Civesque habitura superbos Si libertatis Superis tam cura fuisset,

Quam vindicta placet. . .

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 269

Quelle est la raison pourquoi la Divinité ne punit pas toujours les fautes dès cette vie, puisque les punitions pourroient être utiles & corriger les vicieux; an lieu qu'en différant les châtimens jusqu'à l'autre Monde, ils ne fervent de rien?

Comment peut on approuver la partialité qu'on voit dans les jugemens de Dieu? David <sup>14</sup> fouillé par un adultère & par un homicide, à peine a-t-il reconnu qu'il a péché, que Dieu lui pardonne fa faute; Saül confesse plusieurs fois son crime, qui est bien plus leger que celui de David, & il ne peut en obtenir le pardon.

Après cette réflexion, Bérigard parcourt tout le Vieux Testament, & l'examine avec autant de liberté que ce qui regarde David & Saül. Il passe ensuite au Nouveau, & n'est pas plus réfervé; voici ce qu'il dit sur les

Cur hic non punit delinquentes, sed in alia vita differt pænas, quæ ad præsentis vitæ emendationem parum conferunt? Id. ibid. pag. 124.

<sup>44</sup> At David adulter, & homicida, vix dixerat peccavi, cum Dominus transtulit culpam. Ibidem Saul frustra dixir, iterum se peccasse, forte quia non ex animo, sed tantum ad pœnam declinandam. Si rem duntaxat consideremus, levissima Saulis videtur culpa. *Id.*, ibid. pag. 135.

les Miracles. Dieu accorde, dit-il 15, tant de puissance aux Démons, & ils opérent des prodiges fi grands, qu'il est impossible de pouvoir diftinguer les Miracles divins de ceux qui ne le font point. Il permit autrefois que Simon le Magicien fît des Statues, qui eussent la faculté de marcher: il lui accorda le pouvoir de se conserver fain & fauf au milieu des flammes, de voler vers les nuées, de changer les pierres en pain; lorfqu'il tomba après s'être élevé dans lesairs, Néron n'attribua pas sa chûte à Dieu, mais à un Demon plus puissant que ce Magicien; de forte que le Miracle divin ne put. détruire l'impression qu'avoit fait le faux. Une foule de Peres de l'Eglife nous apprennent que par un Decret de l'Empereur Claude on éleva dans une Isle du Tibre une Statue à Simon, fur la base de laquelle on avoit mis cette Infcription : A SIMON DIEU

<sup>15</sup> Tantum Dæmonibus a Deo conceditur, ut fictis miraculis præcipuum argumentum, quod a mortuorum excitatione, defumitur, labefactetur, & fufpicionem ingerant, eandem in omnibus effe fimulationem. Conceffit Deus, inquit Anastafius Nyssenus Quart. 25. ut Simon Magus Statuas efficeret quæ ambularent, in igne volutatus non ureretur, in aëre volaret, ex lapidibus panem faceret; & fi ex aëreo volatu dejectus eft, id

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 271

DIEU SAINT. Jugez donc combien peu la raifon & la connoiflance que Dieu a données aux hommes leur fervent, pour connoître les Miracles divins, & pour en profiter; & de quelle précaution les gens fenfés doivent ufer, avant que d'ajouter foi à aucun prodige. Pourquoi Dieu n'a-t-il pas jugé à propos, pour obvier à ces inconveniens, de marquer les Miracles divins par quelque figne, qui les fit reconnoître aifément, vifiblement, & qui les rendît auffi utiles qu'ils le font peu ordinairement?

Bérigard examine enfuite le profit que les hommes peuvent retirer des Prophêtes & des Révélations; il ne le trouve guère plus confidérable que celui qu'ils reçoivent des Miracles.

N'est-il pas étonnant, qu'un Ouvrage pareil à celui de ce Philosophe ait été appouvé par des Inquisiteurs, tandis que ces

Nero factum vi potentioris Dæmonis arbitrabatur. At Juttinus Apolog. ad Anton. Pium, Irenæus, Tertulliantis, Eufebius, ajunt Simoni Mago ex Senatus Confulto a Claudio Imperatore erectam Statuam in Infula Tiberina, cum hac inferiptione: Simoni Deo SANCTO; vide quam parum absque fidei Dono viros prudentes juvat humana Ratio, & quam pronum fit fuspicari non facile Miraculis effe fidendum. Id. ibid. pag. 132. ees Moines se font une peine de permettre la lecture des plus excellens Livres, parce qu'il y a quelques choses qui pourroient décréditer le Cordon de St. François, & les vieilles Pantoufles de Ste Aldegonde? Je ne crois pas que les Ouvrages de Spinofa, foient plus dangereux que ceux de Bérigard, vous pouvez en juger par les morceaux que je viens de vous en rapporter. Lorfqu'il raisonne fur des matiéres Physiques, il est encore moins Orthodoxe, si cela est possible, que dans celles qui concernent la Methaphyfique; & c'eft avec raifon, qu'un favant Archidiacre de Cantorbery l'accufe 1d d'être Athée & d'avoir cru, malgré les correctifs qu'il apporte quelquefois aux opinions des Philosophes anciens, que le Monde n'avoit point été formé & arrangé, par une Intelligence divine.

Vous me demanderez fans doute, Monfieur : Quel est donc l'enchantement qui peut avoir assez aveuglé les Inquisiteurs, qui ont approuvé le Circulus Pisanus? Je pour-

<sup>16</sup> Uno eodem Opere diversas cum Epicurez, tum Peripateticz impietatis rationes adornavit, quanquam Ariftotelis disciplinam fusius & ardentius excoluit, atque cam potissimum quam Libro Physicorum VIII, Libris-

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 273

pourrois vous dire qu'ils ne l'ont peut-être point lu, ou que s'ils l'ont lu, ils ne l'ont guères entendu; mais je veux bien croire le contraire. En fuppolant qu'ils ont compris le Latin de l'Ouvrage, qu'ils approuvoient; je penfe qu'ils fe font laissé féduire & éblouïr par quelques réflexions, & quelques raisonnemens affez foibles, que Bérigard fait de tems en tems, pour opposer aux opinions qu'il met dans tout leur jour, & auxquelles il donne toute la force possible. Voici un exemple de ces feintes plus dangereuses que des attaques.

Ariftote, comme vous le favez, Monsieur, & comme j'ai eu l'honneur de vous le dire au commencement de ma Lettre, en parlant d'Averroës; Aristote, dis-je, croyoit que l'Entendement de tous les hommes, étoit une seule & même Substance; par conséquent l'Ame étoit mortelle selon lui, parce que n'étant proprement que la forme de l'Homme, elle devoit mourir avec le corps, ou si l'on veut, changer de face, & souffrir un

que de Cœlo, & rerum generatione tradidit, quibus universam mundi fabricam, sine Providentia architectrice, extruxisse se putar Philosophus, Samuel Parker, Disp. de Deo & Provid. p.g. 67.

TOM. III.

S

un changement total & fe réunir au Tout. Bérigard, qui dans tous fes Ouvrages ne manque guère d'appuyer fur les arguments qui vont à prouver la mortalité de l'Ame, fe récrie contre ceux qui difent qu'Ariftote a cru les Ames mortelles. Il dit <sup>17</sup> qu'il s'eft feulement trompé dans le nombre, & non pas dans l'effence, c'eft-à-dire qu'au lieu d'admettre autant d'Ames qu'il y a d'hommes, il n'en a fuppofé qu'une, commune à tous : unique Subftance des efprits, comme la Matiè-

7 Sed hoc nihil eft aliud quam erraffe Aristotelem circa numerum Animarum; non circa naturam earum incorruptam, neque hoc fufficit, ut quis dicat Animam qua & cognoscit homo, & fapit, effe mortalem, ut Aristoreli imponunt Alexander, Avenpaces, Alpharabius, Jandunus, Pomponatius, Portius, Cajetanus, Vincentius Madius, Scotus & alii nonnulli; fed cæteri contra, inter quos Philopenus in Tex. 65 & 66, calumniantur. inquit, Aristotelem, quicunque eum rationalem Animam mortalem, dicere, fuspicantur, & dementes vocat qui id afferunt. Maxime vero dementiæ plenum videatur illud Pomponarii, & eorum qui dicunt Animam rationalem fecundum Fidem effe immortalem, fed mortalem fecundum Philosophiam : quibus immerito quidem adscribunt Scotum in 4. Dift. 43. Q. 2. tantum enim haber non poffe demonstrari ejus immortalitatem. quod de exacta demonstratione concedi potest. Recte

Matière l'eft des corps; mais qu'il a cru cette Substance éternelle. Après ce beau raisonnement en faveur de l'immortalité de l'Ame, il s'emporte contre quelques Commentateurs d'Aristote, & sur-tout contre Pomponace, parce qu'il a prétendu que la Raison paroissoit contraire à l'immortalité de l'Ame; Bérigard prend alors le feu d'un grave Théologien, & décide que rien ne peut être véritable selon la Foi & faux selon la Raison, la Lumiere naturelle n'étant qu'une

enim monet Ariftoteles I. Ethic. c. 3. accuratas demonfrationes non fimili modo in unoquoque genere qua. rendas effe. Eft enim, inquit, eruditi eatenus exactam in unoquoque genere explicationem requirere, quatenus pati rei ipfius natura poteft: nam & Mathematicum fuafionibus utentein approbare, & ab Oratore demonstrationes exigere, fimile vitium eft. Verum quod spectat ad modum loquendi Pomponatii, certum eft eum damnatum effe in Concil. Later. fub Leone X. Seff. 8. Neque enim poteft ulla res vera effe fecundum Fidem, & falfa fecundum Naturæ lumen, quod nihil aliud eft quam participatio divini Luminis. Poreft aliquid effe certum Fide divina, quod humana ratio non demonstrat, fed non poteft ulla ratio humana demonstrare effe falfum, quod lumen Fidei ut verum proponit, quia verum vero contrarium non eft. Berig. Circul. in III. Libros Ariftot, de Anima, Circ. XX. pag. 125. 5 2.

ne émanation, & une participation de la divine.

Je ne doute pas que ce ne soient quelques endroits semblables qui ont ébloui les Inquisiteurs, qui, pour la plûpart du tems, ou n'entendent point les Livres qu'ils examinent, ou sont occupés à prendre garde qu'il ne s'y trouve quelque chose qui puisse diminuer la superstition des Peuples, en faveur des Saints, dont le crédit fait vivre grassement les Moines, ou qui aille au détriment des Indulgences. Voici un exemple de ce que je dis, des plus convaincans. Les Revérends Peres Inquifiteurs obligérent Bérigard de mettre quelques éclairciffemens à la fin de ses Dialogues sur le VIII, Livre de la Phyfique d'Aristore. ' Voici le seul qui regarde tous les endroits que je vous viens de rapporter: Dieu 18 n'entend point dans l'autre vie les prières, c'est-à-dire les Cette explication a prières des dannés. paru néceffaire aux Inquifiteurs, fans doute, parce qu'ils ont craint que quelqu'un n'allat le figurer, qu'il étoit inutile de s'adresser aux

18 Deus in alia Vita preces non accipit : intelligitur, damnatorum, quorum preces non audiuntur ad meri-

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 277

aux Manes des Moines canonifés: une femblable croyance est plus criminelle en Italie, que de nier la procession du Saint Esprit; un Arien, que dis-je, un Arien? un Athée trouveroit plus de clémence, & plus de douceur auprès du St. Office qu'un homme qui parleroit contre les vertus du Scapulaire.

Avant que de cesser de parler de Bérigard, je dirai deux mots, qui suffisent pour renverser & détruire tout ce qu'il dit contre les Decrets de la Providence. Je ne pense pas qu'il eût été affez fou pour prétendre avoir existé de tout tems : or je suppose qu'il foit encore en vie, & que je lui demande: Si vous n'avez pas été éternellement, il faut donc que quelque chose ait existé avant vous, &, en remontant plus haut, & allant de génération en génération, que quelque Etre ait subfisté dans tous les tems, car il est impossible que le Néant puisse produire une Substance réelle: or cet Etre qui est éternel doit nécessairement avoir en lui toutes les facultés & toutes les puissances,

eum & præmium, occulto plane judicio. Id. ibid. Obferv. in Lib. VIII. Phyl. pag. 139.

ces, puisque les autres Etres n'ont reçu que de lui toutes les qualités qu'ils ont: par une fuite néceffaire, il faut que ce premier Principe foit intelligent, puisque les hommes n'ont de raifon, de lumiere naturelle, & de connoiffances, qu'autant que ce premier Etre leur en a communiqué; voilà donc l'existence de Dieu aussi évidente que votre existence même.

Dès que je fai qu'il y a un Etre souverainement puiffant, éternel, intelligent, parfait; quelques extraordinaires que fes actions me paroiffent, je dois être certain qu'il fait toujours le bien, puisque je suis assuré que son effence ne lui permet pas de faire le mal. Je ne comprends pas à la vérité, comment le crime a pu s'introduire dans le Monde, comment l'homme émané d'un Etre parfaitement heureux, peut être sujet à tant d'infortunes; je dois m'en prendre à mon ignorance, à la diffance infinie qu'il y a de mon état à celui du Créateur; mais je ne dois pas abandonner les notions évidentes que j'ai, & qui me font connoître que le mal ne peut venir de Dieu, ni être commis par lui. Je conçois ces deux chofes clairement, je connois qu'elles font une fuite nécessaire de son existence, toutes les diffi-

difficultés qui se préfentent à mon esprit ne doivent faire sur moi aucune impresfion, puisqu'elles ne peuvent détruire ces deux principes dont j'ai une certitude évidente : Il existe un Dieu, & ce Dieu est parfait ; il faut donc chercher ailleurs que chez lui la cause du malheur des créatures, ou se soumettre à l'ordre de se jugemens secrets. Je suis

# MONSIEUR,

Votre très humble & très Se.

LET-



S

# 280 HISTOIRE

# \*\*\*\*\*\*\*\*\*

LETTRE NEUVIEME.

## MONSIEUR,

#### §. I.

#### GASSENDI.

Gaffendi nâquit à Chanterfier, petit Bourg 19, du Diocéfe de Digne, à une lieue de la Ville de ce nom, le 22. Janvier 1592. Sorbiére s'est trompé lourdement, lorsqu'il a dit 20 que le pere & la mere de Gaffendi étoient peu connus dans leur Province, & que la pureté de leurs mœurs & leur probité étoient les feules choses qui les rendissent recommandables. Françoise de Fabre, mere de Gassendi, étoit d'une des plus

<sup>19</sup> Petrus Gaffendus vulgò Dinienfis habirus ob Ecclefiæ illius Præpofituram, quo functus est munere annos viginti non tamen Diniam, quam appellavit Patriam, sed Campotercerium Agri Dinienfis Pagum, seu Oppidulum, una ab Urbe leuca in Occasum distans, natalitium habuit, Anno superioris Sæculi nonagesimo secundo, Japlus anciennes familles de Provence. 11 y a encore actuellement à Aix plusieurs perfonnes de cette Maison annoblie par les anciens Comtes de Provençe, Rois de Naples & de Sicile. Ce n'eft pas-là le feul mensonge que Sorbiére ait dit en la vie. Il est cependant étonnant qu'un homme, qui étoit si ami & si admirateur de Gaffendi, ait si mal connu ses parens. Le fait que j'avance ici est certain, & je n'ai aucune raison de relever la faute de Sorbiére, que celle de dire la vérité. J'aurois été bien aise de favoir ce que le Pere Bougerel Provençal, a dit à ce sujet de Gassendi, mais je n'ai pu avoir cette satisfaction; je me plains tous les jours que bien des Livres me manquent, & quelque foin que je me donne pour remédier à cet inconvénient, je n'en puis venir à bout.

Gaffendi embraffa de bonne heure l'Etat Eccléfiastique : il obtint un Canonicat à Digne,

nuarii die vigefima fecunda. Samuelis Sorberii Prafatio, de Vita & Moribus Petri Gaffendi, pag. 2.

» Pater illi fuit Antonius Gaffendus, & Mater Franeisca Fabria, morum suavitate, & fidei in Religione majorum perseverantia potius, quam genere & divitus in Patria conspicui. Idem. ibid.

55

Digne, & la vie tranquille & paifible qu'il menoit, lui laissoit tout le tems qu'il falloit pour cultiver fon esprit ; auffi fit-il dans la Philolophie des progrès infinis. Mais il se dégoûta bien-tôt de la Philosophie des Ecoles; il avoit trop d'esprit, trop de pénétration, & trop de jugement pour pouvoir s'en accommoder. Il écrivit un Livre contr'elle, intitulé Exercitationes paradoxæ adversus Aristoteleos, dans lequel il porta de terribles coups à la Philosophie d'Aristote, & ruina en particulier sa Dialectique. Il se préparoit à critiquer avec autant de force sa Physique, sa Métaphysique & fa Morale; mais l'indignation & la fureur des Péripatéticiens l'épouvantérent. Sa noble audace avoit révolté tout ce Peuple idolâtre de l'Antiquité, auquel il ne manque plus que des Prêtres & des Victimes

<sup>21</sup> Et de pietate quidem ut primum dicam, attendendum sedulo ad ea, quæ Gassendus voce, & scriptis docuit, ad vitæ rationem quam instituit, & a qua ne latum quidem unguem unquam discessit: ad amicos quibuscum conjunctissimus sine querela vixit, & ad ea tandem quibus moriens ultimum vitæ actum clausit; nam veræ voces tum demum pectore ab imo eliciuntur, & eripitur persona, manet res. Idem, ibid. pag. 3.

22 In Hollandia Gallendus rantam fui admirationent

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 283

mes, pour rendre aux Anciens les mêmes honneurs que ceux-ci rendoient à leurs Dieux. Gaffendi abandonna fon projet ; & pour vivre tranquille, il fut obligé d'épargner les erreurs & les préjugés des Périparéticiens. Son temperament le portoit naturellement à la paix: il avoit l'esprit & le caractère aussi doux & aussi affable que le cœur fincère & vertueux 21; auffi gagnoit-il l'amitié & l'effime de tous ceux qui le connoissoient. Sorbiére dit 22 qu'il enleva les suffrages de rous les Savans de la Hollande dans un voyage qu'il fit dans ce Païs, où, lui Sorbiére, étant allé quelques années après, tous les Gens de Lettres lui demandoient fans celle des nouvelles de Gassendi & de ses Ouvrages.

Pour connoître le mérite, la probité & la modestie de Gassendi il ne faut que confidérer

reliquit, ut, cum ego amænam illam & eruditiffimam Regionem, post annos ab ista percgrinatione quatuordecim, incolerem, & frequens Litterarum commercium cum Gassendo haberem, percuntarentur semper Eruditiores solliciti, quid ille pararet? Cum autem significassem vidisse me Lutetiæ Parisiorum Disquisitionem Metaphysicam quam premebat, ne litem ex lite moveret, audores suere omnes ut mitti quam primum curarem. Idem, ibid, pag. 6.

### 284 HISTOIRE

fidérer avec quelle fageffe & quelle retenue il agit dans la dispute qu'il eut avec Des-Quoiqu'elle fût très-vive, il ne cartes. laissa jamais échapper 23 aucun terme choquant; & si quelquefois il piqua son Adversaire, ce fut avec toute la précaution & la politesse possibles. Le sujet de cette dispute vint des Objections que Gassendi fit aux Méditations de Descartes. Il faut convenir de bonne foi que ces Objections font d'une force inexprimable, & qu'elles rendent bien douteuses & bien incertaines les preuves de Descartes, fi elles n'en montrent point évidemment la fausseté.

Gassendi, en attaquant les opinions de son Adversaire, convenoit de leur vérité; il

<sup>33</sup> Ita fe geffit Vir optimus 'in refutando Cartelio, ut præter lepide quædam dicta nihil invenias quod adverfarium pungat: vel fi quid tangat cutim extremam, illud quidem blande, modeste, & cum significatione quadam benevolentiæ introrsum latentis, & cui renovandæ paratissimus esset. Idem, ibid. pag. 3.

34 Infers te posse statuere generalem hanc Regulam, illud omne verum est quod valde clare & distincte percipio. Cæterum licet hactenus Regula nulla melior in santa rerum caligine inveniri potuerit; cum videamus samen Ingenia tam magna, quæ videntur debuisse ram clare tamque distincte plurima percipere, censuisse rerum veritatem vel in Deo, vel in puteo esse abscondi-

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 285

il ne s'agiffoit que de la bonté, ou de la foiblesse des raisonnemens sur lesquels elles étoient fondées. Descartes voulut établir une nouvelle manière de prouver l'existence de Dieu & la spiritualité de l'Ame: Gassendi prétendit qu'elle étoit peu évidente, & qu'elle ne devoit être préférée à celle qu'on avoit employée jusqu'alors.

Descartes établit comme un Principe certain dans la troisième Méditation, & comme une Régle générale, que tout ce qu'on apperçoit clairement & distinctement ne fauroit être faux "<sup>24</sup> Gassendi lui de-"mande comment il est possible de pouvoir "regarder cette Régle comme infaillible, "lorsqu'on fait attention que tant de favans "Hom-

tam an non sufpicari par est Regulam forte esse fallacem? Et certe, cum tibi ignota Scepticorum argumenta non fint, quid est, quod possimus verum inferre tanquant clare, & distincte perceptum, nisi apparete id, quod cuique apparet? Ego saporem Peponis gratum clare distincteque percipio: itaque verum est Peponis saporem apparere mihi hujusce modi: & quod propterea verum suparere mihi hujusce modi: & quod propt

"Hommes, qui fans doute auroient du "connoitre bien des choses clairement, ont "affure qu'ils n'étoient certains de rien, & "que la Vérité étoit cachée au fond d'un "Puits, ou dans le Sein de Dieu? Ouel "fond peut-on faire, dit-il, fur les jugemens des hommes, qui font fi contraires "les uns aux autres? La même personne "forme, même en divers tems, différens jugemens fur la même chose : on trouve "bon dans un certain âge des fruits & des qu'on désaprouvoir dans un aumets, "tre, quoiqu'on fut dans une parfaite fan-"té, & que les Sens agissent dans toute "leur force; il est mille & mille erreurs "qu'on

tius, non ex eo, quod aliquid clare diftincteque percipitur, id fecundum fe verum eft, fed verum folummodo eft, quod clare, diftincteque tale percipiatur? Idem pene eft dicendum de iis, quæ ad Mentem spectant. Jurassem alias non posse a minore quantitate ad majorem transiri, nist transeundo per æqualem: non posse item duas lineas, ad se se continuo magis accedentes, si producerentur infinite, non tandem concurrere: nempevidebar mihi ista adeo clare distincteque percipere, ut pro Axiomatibus verissimis indubitatissimisque haberem; & postea tamen suere argumenta, quæ oppositum suaferint veluti perceptum clarius distinctiusque. Nunc vero tursus ambigo, cum ad Mathematicarum suppositionum naturam attendo. Quare & dici quidem potest

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 287.

qu'on regarde comme des vérités évidenntes, dont on ne doute point & qu'on découvre par l'étude & la connoiffance des S'il est vrai que dès Mathématiques. qu'on apperçoit une chofe clairement & diffinctement elle ne peut être fausse, "d'où vient cette diversité étonuante de fentimens parmi les hommes, qui penfent ntous connoitre clairement & diffinctement "la vérité des opinions qu'ils fuivent? п "feroit ridicule de dire qu'ils n'y font at-"tachés que par entêtement, & qu'ils n'en "font que médiocrement perfuadés: il les "croyent fi fures & fi évidentes, qu'ils fa-"crifient pour elles leur vie, quoiqu'ils "voyent

verum effe me tales talesque Propositiones agnoscere, prout quantitatem, lineas, & similia hoc fe habere modo suppono, aut concipio; & quod illæ propterea veræ fecundum se sint, pronuntiari tuto non potess; & quicquid sit rebus Mathematicis? Quæso te, quod ad cæteras, de quibus jam quæritur, spectat : curnam tot tamque variæ sunt inter homines opiniones? Putat unusquisque se clare distincteque eam percipere, quam defendit : & ne dicas plorosque aut hærere, aut singere; sunt ecce, qui pro iis, quas habent, opinionibus, etiam mortem oppetant, tamets videant alios pro oppositis oppetentes : niss voces non ejici Objectio Quinta Renat. Cartes. P. Gassend, pag. 16. "voyent des gens qui regardent les fenti-"mens opposés à ces opinions comme des "démonstrations évidentes. "

Ce Principe de Descartes attaqué, & j'ose dire, presque détruit, Gassendi vient à un autre, par lequel Descartes établit que l'homme par sa nature connoit le vrai. La Vérité, répond Gassendi <sup>25</sup>, n'étant "qu'une conformité d'une chose au jugement "qu'une conformité d'une chose au jugement "qu'on en fait, elle n'est par conséquent que "la fuite des ideés qu'on a de cette chose; en "forte que l'idée de la vérité & l'idée des choses "dont on juge, sont les mêmes idées. La "connoissance de la Vérité n'est donc point "innée dans les hommes; ils l'acquiérent "ainsi que celle des choses, par les sons & "par

<sup>25</sup> Dicis quoque te habere a tua natura, ut intelligas quid fit Veritas, feu, ut ego interpretor, ideam Veritatatis. Porro, fi Veritas nihil aliud eft, quam conformitas judicii cum re, de qua fertur judicium, Veritas eft quzdam relatio, ac proinde nihil diftinctum ab ipfis re ideaque ad fe relatis, feu, quod idem eft, ab ipfa rei idea; quippe quz & fe, & rem, qualis eft, repræfentat. Quare & non alia eft Veritatis idea, quam idea rei, quatenus rei conformis eft, feu quatenus ipfam repræfentat cujusmodi eft, adeo proinde ut fi idea rei non innata, fed adventitia fit; idea quoque veritatis adventitia fit, non intata? Idem, ibid. pag. 17: "par les inftructions; or fi les inftructions "font fausses, jamais ils ne connoitront la "Vérité, loin qu'ils foient doués par leur "nature d'un don particulier pour la connoitre".

Les deux Piliers fur lesquels Descartes bâtit son Système étant sapés, Gassendi lui demande par quelle raison il croit devoir conclurre que, puisque l'idée qu'il a de Dieu, qu'il regarde comme un Etre infini, souverainement puissant, intelligent, créateur de toutes choses, ne peut venir immédiatement de lui, il faut qu'elle vienne de Dieu lui-même, qui l'a empreinte dans son Ame, & que par conséquent Dieu existe? Je conviens, dit Gassendi 20, "que l'idée

<sup>26</sup> Concludis: Itaque fola reftat idea Dei, in qua confiderandum eft, an aliquid fir, quod a me ipfo non potuerir proficifei. Dei nomine intellige Subftantiam quandam infinitam, independentem, fumme intelligentem, fumme potentem, & a qua tum ego ipfe, tum aliud omne, fi quid aliud extat, eft creatum. Quæ fane omnia talia funt, ut quo diligentius attendo, tanto minus a me folo profecta effe poffe videantur, ideoque ex ante dictis, Deum neceffario exiftere eft concludendum. Scilicet hic eft, quo tendebas. Ego vero, ut conclusionem amplector: ita non video quì fic concludas. Dicis ifta, quæ de Deo intelligis, hujufmodi effe, ut proficifei

TOM. III.

Т

"l'idée que vous avez de Dieu ne vient point de vous feul, & que vous n'avez pas connu par vous-même, & fans au-"cun fecours l'existence de la Divinité; mais "je soutiens qu'elle vous est venue par les "choses que vous avez vues, par les in-"structions que vous avez eues de vos Maî-"tres & des gens parmi lesquels vous avez "vêcu. Mais, dites-vous, je ne fuis qu'un "esprit; j'ai supposé qu'il n'y avoit rien "hors de moi; & que je n'avois point d'o-"reilles pour entendre les discours des "hommes.

"Vous pouvez faire toutes ces belles sup-"positions, ou plutôt dire que vous pré-"tendez

a te folo non poruerint; id nempe intendis, ut debuerint ab ipfo Deo proficifci. Sed primum nihil verius eft, quam quod a te folo profecta non fuerint, feu quod illorum intelligentiam a te, vel per te duntaxat non habueris: funt enim profecta, habitaque a rebus, a parentibus, a Magiftris, a Doctoribus, a focietate hominum, in qua es verfatus. At Mens fola fum, inquies, nihil admitto extra me; ne aures quidem quibus audiverim, neque homines mecum colloquutos. Hæc dicere potes, fed dicerefne nifi auribus nos audires, ac nifi effent homines, a quibus verba acciperes? Loquamur feria, & dic bona fide: Voces illas, quas de Deo effers, nonne habes a focietate hominum quibus convixiti? Et cum ab stendez les faire; mais auriez-vous le pouvoir de les établir, si vous n'aviez point "d'oreilles pour entendre, & qu'il n'y cût "aucun homme qui vous ent jamais instruit? "Parlons lérieusement & bannissons les vai-"nes fubtilités. Ces mots, ces termes que "vous prononcez, & qui conviennent aux "artributs de Dieu & à Dieu lui-même, "de qui les avez-vous appris? N'eff-ce pas des hommes que vous avez fréquentés, & "n'avez-vous pas auffi reçu d'eux ces nontions qui regardent les qualités de Dieu "& qui sont délignées par ces mots? Je sconviens donc que ce n'est point par vousmême que vous avez l'idée de Dieu, mais "je

Illis voces habeas, nonne & notiones subjectas designatasque vocibus? Igitur non sint a te solo, videntur tamen non propterea a Deo, sed aliunde esse. Deinde quidnam in illis est, quod, accepta primum a rebus occasione, habere ex te ipso deinceps non potu ris? Anne proprerea aliquid capis, quod sit supra humanum captum? Sane si intelligeres Deum, cujusmodi est, esse sur a Deo te doctum putates: hæc vero omnia, que Deo attribuis nihil aliud sunt, quam observate alique in hominibus aliisque rebus perfectiones, quas Mens Humana valuat intelligere, colligere, & amplificare, ut aliquoties dictum jam est. Idem, ibid. pag. 25.

T 2

"je soutiens que c'est par les instructions "que vous avez reçues. Cette idée n'est "donc point une preuve de l'existence de "Dieu, puisque les instructions qu'on vous "a données pouvant être fausses, ainsi que "je l'ai déja prouvé, cette idée peut l'être "aussi.

"Dites-moi, ajoute Gaffendi aux raifuns "que je viens de vous rapporter, qu'y a-t-il "d'extraordinaire & de furprenant dans l'i-"dée que vous avez de Dieu, pour qu'elle "ne puisse point être produite par les le-"çons de vos parens? Concevez-vous quel-"que chose qui soit audessus de la portée "de l'Esprit humain? Si vous aviez une "connoissance parfaite de Dieu & de sa na-"ture, sans doute je croirois que vous ne "pouvez avoir été instruit que par lui-même; mais toutes les qualités que vous lui "attribuez ne sont que les mêmes que vous "avez apperçues dès votre enfance dans les "hommes; vous ne faites que mettre ces "qualités dans un degré plus éminent.

Cette objection, Monsteur, est accablante contre ceux qui, pour prouver l'existence de Dieu, abandonnent les excellentes preuves que nous en avons, & vont recourir comme Descartes aux idées innées. Car enfin

292

enfin ces prétendues idées innées, qu'on veut que nous ayons des qualités de Dieu, ne différent des idées que nous avons des qualités des hommes, que comme le politif différe du superlatif. Nous difons un tel Roi est juste, sage, équitable, puissant : Dieu est très-juste, très-sage, très-équitable, très puissant; il n'y a rien dans tout cela que l'Esprit de l'homme ne soit capable de faire par le fimple fecours du raisonnement & de l'instruction. . Lorsqu'on examine cette question, sans préjugé & sans prévention, il est difficile de ne pas être du fentiment de Gassendi, & de ne pas dire avec lui: nihil aliud funt, quam observate alique in hominibus uliisque rebus perfectiones, quas Mens humana valeat intelligere, colligere, & amplificare, ut aliquoties dictum 1am cft.

J'aurai occafion, Monsieur, de vous parler plus amplement des idées innées en faifant mention du fage & illustre Locke ; pourfaivons actuellement l'examen du démélé de Descartes & de Gassendi ; & voyons si ce dernier réfuta auffi-bien les principes & les raisonnemens fur lequels le premier vouloit établir la spiritualité de l'Ame, qu'il attaqua fortement les preuves dont fon Adver-

T 3

294 HISTOIRE

verfaire vouloit faire dépendre l'existence de Dieu.

J'ai, dit Defcartes, deux idées distinctes: une de moi-même, comme étant une chofe qui pense & qui n'est point étendue; l'autre de mon corps, comme étant une Substance- non pensante & étendue. "Comment savez-vous, répond Gassendi<sup>27</sup>, "que la Matiére ne peut récevoir la faculté "de penser, & qu'elle est incapable de pen-"fer? Julqu'à ce que vous ayez donné des

<sup>27</sup> At, inquis, habeo ex una parte claram & diffinitiam ideam mei ipfins; quatenus fum tantum Res cogitans, non extenfa; & ex alia parte diffinitiam ideam torporis, quatenus est tantum Res extensa, non cogitans. Enim vero quod spectar primum ad ideam corporis, non videtur multum de en laborandum. Nam si id quidem pronunciares de idea corporis unive se, repetendum esser, quod objecimus probandum esse tibi, repugnare natura corporea, ut si cogitationis capax, sicque principium peteretur, cum quaftio de te instituta sit, an tenue nempe corpus non sis, quasi cogitare corpori repugnet. Idem, ibid. pag. 50.

<sup>28</sup> Verum, quia id pronuncias, & agis certe folum, de craffo ifto Corpore, a quo te effe diftinctain, & feparabilem contendis; ideo non tam inficior, quin habeas ipfius ideam, quam te habere posse inficior, si inextensa quidem Res fis. Queso te enim, quomodo existimes in

4

- -

"faitement toutes les qualités dont la Ma-"faitement toutes les qualités dont la Ma-"tiere peut être investie felon les différen-"tes modifications où elle se trouve, vous "ne pouvez pas établir la distinction que "vous faites; peut être êtes-vous simple-"ment un Corps leger pensant. Par quel "moyen <sup>28</sup>, si vous êtes une chose sans "érendue, pouvez-vous recevoir dans vous "tidée d'une chose étendue? D'où vous "vient cette notion? Si elle procéde du

te Subjecto inextenfo recipi poffe fpeciem, ideamve corporis quod extensium eft? Seu enim talis species, procedit ex corpore, illa haud dubie corporea eft, habetque partes extra partes, atque adeo extenía eft : feu aliunde impreffa eft quia neceffarium femper eft, ut repræfentet corpus extensum, opportet adhuc, ut habeat partes, & perinde extensa fit. Alioquin certe fi partibus careat, quomodo partes repræfentabis? Si extensione, quomodo rem extensam? Si figura, quomodo rem figuratam? Si politione, quomodo rem habentem superiores, inferiores, dextras, finistras, obliquas partes? Si varietate, quomodo colores varios &c? Non ergo videtur idea extenfione prorfus carere ; nifi vero careat, quonam modo tu, fi inextensa fueris, illi subjiceres? Quomodo illam tibi aptabis? quomodo ufurpabis? quomodo fenfim obliterari, evanescereque tandem experieris? Idem, ibid, pag. 50.

T 4

"corps, il faut que vous ne foyez pas fans . "extension; apprenez-nous comment il se "peut faire que l'espèce ou l'idée du corps, "qui est étendu, puisse être reçue dans "vous, c'eft-à-dire dans une Substance non "étendue. Ou cette idée est produite par "le corps, ou elle vient d'ailleurs. Si elle "eft produite par le corps, il faut absolu-"ment qu'elle foit corporelle, qu'elle ait "fes parties les unes hors des autres, č "par conféquent qu'elle foit étendue : fi "elle vient d'ailleurs, & qu'elle émane d'un "autre endroit, comme il est nécessaire "qu'elle vous représente un corps étendu, "il faut absolument qu'elle ait des parties, "& qu'elle foit par conséquent étendue; "car si elle n'avoit point de parties, com-"ment pourroit-elle vous en repréfenter? "Si elle étoit fans extension, comment "vous

<sup>39</sup> Deinde, quod spectat ac ideam tui, nihil est addendum ad ea, quæ jam dicta sunt, ac in Meditationem præferrim secundam. Exinde enim evincitur tantum abesse, ut ideam tui claram distinctamque habeas, quin penitus nullam habere videaris; qui, tametsi agnoscas cogitare te, nescies tamen qualis Res sis, quæ cogitas? Adeo ut, cum sola hæc operatio nota sit, lateat te tamen quod est præcipuum, Substantia nempe, quæ operatur. Unde

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 297

vous offriroit-elle une chofe étendue ? Si "elle n'avoit point de figure, comment "vous repréfenteroit-elle une chofe figurée? "Si elle n'avoit pas de fituation, comment "une chose qui a des parties différentes, "dont les unes sont basses les autres hauntes, les unes courbées les autres droites, &c. "Si elle étoit enfin fans variété, comment .vous feroit-elle connoître la varieté & la "différence des couleurs? Il faut donc "avouer que l'idée du corps n'est point en-"tiérement destituée d'extension : or fi elle "en a, & que vous soyez une chose qui "n'en ait point, par quel moyen pouvez-"vous la recevoir & vous en fervir: & par "quelle raifon éprouvez-vous qu'elle s'effa-"ce, s'eclipie & s'évanouït peu à peu? "Je n'ajouterai rien, pour fuit Gaffendi 29,

"à ce que j'ai déjà dit sur ce qui regarde l'idée

fuccurrit comparatio, qua dici potes fimilis cæco, qui calorem fentiens, admonituíque eum effe a Sole, putat fe habere claram & diftinctam ideam Solis, quatenus fi ex eo quæratur quid fit Sol, respondere possir est Res calefaciens. Sed inquies, hic addo non tantum quod fim Res cogitans, sed etiam quod Res non extensa. Verumtamen, ut taceam fine probatione id dici, cum in quæstione tamen sit, quæso primum, 1 id circo-

Τş

#### 298 HISTOIRE

"l'idée de vous-même; je vous ai fait voir "que bien loin que vous en ayez une clai-"re & diffincte, il paroît au contraire que "vous n'en avez presque aucune. 11 eft "vrai que vous connoissez que vous penfez; mais vous ignorez quelle espèce de sub-"ftance vous êtes, vous qui penfez. Ainfi. ,quoique l'opération de la pensée vous "foit connue, le principal de votre effence "vous est caché, & vous ne favez point quelle est la nature de cette fubstance, "dont l'une des opérations est de penfer. "Vous ressemblez à un Aveugle, qui senstant la chaleur du Soleil, & étant averti "qu'elle est causée par le Soleil, croiroit avoir une idée claire & distincte de cet "Aftre; parce que fi on lui demandoit ce "que c'eft que le Soleil, il pourroit répon-"dre que c'est une chose qui échauffe. "Peut-

ne ideam tui claram & distinctam habes ? Dicis te non extensam; dicis quid non si, non vero quid si. An ad habendam claram distinctamque, seu quod idem est, veram germanamque alicujus rei ideam, non est necesse ipsammet rem positive, & ut ita dicam affirmative, nosse sufficience nosse quod illa non sit alia quæpiam res? Ergone clara, distinctaque erit Bucephali idea, si quis faltem norit de Bucephalo, quod Musca non sit? sed ne hocurgeam, requiro potius, tu igitur Res non extensa es An non es distula per corpus? Nescio quid responsura sis

2.

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 299

"Peut - être, direz - vous, que vous n'affürez pas simplement que vous êtes une chose qui penfe; mais que vous ajoutez que "vous êtes une chofe fans étendue. Je "pourrois vous répondre que vous avancez "cela fans preuve, & que vous pofez pour "principe ce dont nous fommes en difpu-"te; mais quand même je vous passerois "cette supposition, penferiez vous pour ce-"la avoir une idée claire & diffincte de "vous-même? En vérité vous vous trom-"periez. Vous dites que vous êtes une "chole fans étendue: vous m'apprenez par-"là ce que vous n'êtes point; mais non "pas ce que vous êtes. N'est-il pas né-"ceffaire, pour connoître une chofe clairement & distinctement, pour en avoir une notion juste, évidente & positive, de sa-"voir précifément & fans confusion quelle "eft

nam licet ego ab initio te agnoverim in cerebro folum, id tamen conjiciendo potius, quam planè affequendo opinionem tuam, conjecturam dixi ex iis verbis, que postea sequentur, dum ais te non ab omnibus corporis partibus affici, sed tantummodo a cerebro, vel etiam ab una tantum exigua ejus parte. Verum cereus plane non sui, an esse propterea tantum in cerebro, parte-ve illius, cum possis esse in corpore toto, & in una solum parte affici; ut vulgo fatemur animam diffusam toto corpore, & in oculoramen duntaxat videre. Idem, ibid.pag.55.

"eft fa nature, & en quoi confifte fon ef-"fence; enfin ce par quoi elle est telle "qu'elle eft? Pour en parler affirmativement, eft-ce affez de connoître ce qu'el-"le n'est pas? Un homme qui diroit que "Bucéphale n'eft pas une Mouche, & qui "n'auroit aucune autre connoiffance de lui, "en auroit-il une idée claire & diffincte? "Mais allons plus avant. Vous êtes, dites-"vous, une chose qui n'a aucune extension: "je vous demande donc fi vous n'êtes pas "diffus par tout le corps? J'ignore ce que "vous pouvez répondre; car, quoique je "vous aye confidéré pendant un tems, "comme réfidant dans le cerveau, c'étoit "plutôt par conjecture que par une véri-"table

<sup>30</sup> Dubium similiter moverunt verba illa sequentia, Et quamvis toti corpori tota mens unita esse videatur, &c. Quippe illic loci non asseris quidem te esse unitam toti corpori: sed te esse ramen unitam non negas. Utcumque sit, Esto primum, si placet, dissua toto corpore, sive idem cum anima sis, sive quid diversum, quæso te, inextensa es, quæ es a capite ad calcem protensa quæ comquaris corpori, quæ tot illius partibus correspondentes partes habes? An dicis te te ideo esse inextensam, quod tota in toto sis, & tota in qualibet parte? Quæso te si dicas, quomodo id capis? Itane potest unum quid esse sacro Mysterio, de te ut de re naturali disputatur

300

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 301

"table croyance que j'ai fuivi votre opinion. J'avois fondé ma conjecture fur ce que vous dites que l'Ame ne reçoit pas immédiatement l'impression de toutes les "parties du corps; mais seulement du cerveau, ou de l'une de se plus petites parnties. Je n'étois point cependant assuré, "& je ne le suis point encore, que vous y fassiez votre demeure; car vous pouvez "être répandu dans tout le corps, & ne fentir qu'en une seule partie; nous difons "même asse souvent que l'Ame est diffune par tout le corps, & que néanmoins "elle ne voit que dans l'œil.

"Suppofons donc <sup>30</sup> un imoment, que "vous foyez diffus par tout le corps, com-"ment

hic, & ex lumine quidem naturali. Licet-ne intelligere plura effe loca, & non effe plura locata? Et nunquid centum funt plura uno? Et nunquid, fi res aliqua tota eft in uno loco, poterit effe in aliis; nifi ipfa fit extra fé, uti locus eft extra loca? Dicito quod voles, faltem & obfcurum, & incertum erit, fis-ne in qualibet parte tota, & non potius in fingulis partibus per fingulas tui partes. Et cum fit longe evidentius nihil poffe totum fimul effe in pluribus locis etiam evidentius evadet non effe te totam in fingulis partibus; fed totam duntaxat in toto, atque adeo per tui partes diffuíam per totum, ficque hebere extenfionem. Idem, Ibid. pag. 51. 102 HISTOIRE

ment eft-il poffible que vous n'ayez point "d'étendue, vous qui êtes étendu depuis "la têre jusqu'aux pieds, qui êtes de la même grandeur que votre corps, & qui avez "affez de parties pour correspondre à toutes "celles de votre corps? Si vous dites que "vous n'avez point d'étendue, parce que "vous êtes tout entier dans chaque partie, "comment comprenez-vous une pareille "merveille ? Eft-il possible qu'une feule & même chose puisse se trouver entiére tout "à la fois en plufieurs lieux ? Je conviens nque la Foi nous enseigne cela du Mystère "de l'Eucharistie ; mais vous n'êtes point sune chofe miraculeufe, vous êtes au con-"traire une substance naturelle, & nous ne "confidérons ici les chofes que par le feul "secours de la lumière naturelle ; comment peut-on done concevoir qu'il y ait plu-"fieurs lieux & qu'il n'y ait pas plusieurs "chofes logées? Cent lieux ne font-ils pas "plus

<sup>37</sup> Et deinde in cerebro folum, aut in exigus folum ejus parte : cernis idem plené incommode effe : quoniam -quantulacumque fit illa pars, extenfa tamen eft, & tu illi coextenderis, atqueideirco extenderis; particulasque particulis illius respondentes habes. An dicis te cerebri partem pro puncto accipere? Incredibile fane; fed ello punctum. Si illud quidem Physicum fit, eadem rema-

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 303

"plus qu'un, & si une chose se trouve toute "entiére dans un seul, comment pourra-t-"elle être dans les autres, fi elle n'eft réellement hors d'elle-même comme le lieu qui "la contient eft hors des autres lieux? Ré-"pondez à cela tout ce que vous voudrez, vous ne prouverez jamais qu'il ne foit "très-incertain & très-difficile à croire que "vous foyez tout entier dans chaque partie. "Or, comme il est beaucoup plus raisonna-"ble, & beaucoup plus probable, d'admettre "que rien ne peut être tout à la fois en "plusieurs, lieux que de soutenir le contraire, "il eft donc aussi plus évident que vous n'êtes "pas tout entier dans chaque partie, mais "diffus par tout le corps; par conféquent "vous êtes étendu & vous avez la même "extention que votre corps,"

Mais supposons 31 actuellement que vous soyez seulement dans le cerveau, dans quelqu'une de ses plus petites parties, & confi-

net difficultas, quia tale punctum extensum est, neque partibus prorsus caret. Si Mathematicum, nosti primum id nisi imaginatione non dari. Sed derur vel fingatur potius dari in cerebro Mathematicum punctum cui tu adjungaris, & in quo existas, vide quam futura si inutilis fictio. Nam ut fingatur, sic fingi debet, ut sis in concursu nervorum per quos omnes partes informate

confidérons dans les différens Syftêmes qu'on peut établir, si vous pouvez être fans extension. Il se présente d'abord des difficultés infurmontables; "car quelque "petite que foit cette partie que vous occu-"pez, elle est néanmoins étendue, & vous "nécessairement vous l'êtes autant qu'elle; vous n'êtes donc point fans extension, & "vous avez des parties, quelque déliées "qu'elles foient, qui correspondent aux siennes. Je ne crois pas que vous difiez par "hazard que vous prenez pour un point la "petite partie à laquelle vous êtes uni; mais "supposons que vous ayez recours à ce sub-"terfuge. Il faut alors que ce point foit "Phyfique ou Mathématique: s'il est Phyfique, la difficulté n'est point ôtée, parce "que ce point est érendu, quelque petit qu'il foit, & n'est pas entiérement fans parties; s'il est Mathématique, c'est un "point

animæ transmittunt in cerebrum ideas, seu species rerum sensibus perceptarum. Ad primum, nervi omnes in punctum non coëunt, sed quia cerebro continuato in ptnealem medullam multi nervi toto dorso in eam abeunt : seu quia, qui tendunt in medium caput, non in eundem cerebri locum definere deprehenduntur. Sed demus concurrere omnes; nihilominus concursus illorum in

304

4

point imaginaire, qui n'a aucune existence "que dans notre imagination, & qui n'existe pas réellement. Mais pouffons les chofes "à l'extrême, & feignons qu'il est possible "qu'il fe trouve dans le cerveau un de ces "points Mathématiques auquel vous êtes "étroitement uni, & dans lequel vous réfi-"dez : cette fiction deviendra inutile ; car "malgré que nous feignions, il faut cepen-"dant que vous vous trouviez dans le con-"cours des nerfs, par lequels les parties que "l'ame informe transmettent au cerveau les notions & les espéces des choses qui ont ,été apperçues & découvertes par les Sens. "Or prenez garde d'abord que tous n'abou-,tiffent pas à un seul point; le cerveau étant , continué & s'étendant jusqu'à la moelle de l'épine du dos, plusieurs nerfs qui sont répandus dans le dos aboutissent & se ter-"minent fimplement à cette moelle.

"Dail-

Mathematico puncto effe nequit, quia videlicet corpora, non Mathematicæ lineæ funt, ut coire poffint in Mathematicum punctum. Et ut demus coire, fpiritus per illos traducti exire è nervis, aut fubire nervos non poterunt, ut pote cum corpora fint, & corpus effe in non loco, feu transire per non locum, cujusmodi est punctum Mathematicum, non possit. Idem, ibid. pag. 52.

TOM. III.

V

"D'ailleurs, les nerfs qui tendent vers le "milieu de la tête, ne vont point finir éga-"lement dans le même endroit du cerveau, "& aboutissent en différens lieux; & quand "il feroit vrai qu'ils fe terminent tous au "même, il feroit ridicule de prétendre les "réunir à un point Mathématique, puif-"qu'ils font des corps & non pas des lignes "Mathématiques.

"Mettons pour un inftant que cela foit "poffible; alors les efprits animaux qui s'e-"coulent le long des nerfs ne pourront ni "en fortir ni y entrer, puisqu'ils font des "corps, & que le corps ne fauroit n'être "point dans aucun lieu, ce qui arriveroit "s'il étoit dans un point mathématique, qui "n'a qu'une existence imaginaire. Mais "enfin je pousse les choses à l'extrême & je

3<sup>2</sup> Et quamvis demus effe, & transire posse: attamen tu in puncto existens, in quo non sunt plage, dextra, finistra, superior, inferior, aut alia, dijudicare non potes unde adveniant, aut quid renuncient. Idem autem dico de iis, quos tu debeas ad sentiendum, renunciandumve, & ad movendum transmittere. Ut præteream capi non posse, quomodo tu modum illis imprimas, si ipsa in puncto sis, nisi ipsa corpus sis, seu nisi corpus habeas, quo illos contingas, simulque propellas. Nam si dicas illos per se moveri, ac te solummodo dirigere

306

"veux qu'il y puisse être. Je demande 32 "comment il est possible que vous, qui exi-"stez dans un point, où il n'y a ni Contrées, "ni Régions, où il n'est rien qui foit à "droite, à gauche, en haut, ou en bas, "puiffiez discerner d'où vous viennent les "chofes & reflentir leur impression? La "même difficulté regarde encore les esprits "que vous devez envoyer dans tout le corps, pour lui communiquer le fentiment & le "mouvement. N'eft-il pas impoffible que "cela puisse arriver, fi vous existez dans un "point Mathématique, fi vous n'êtes point "corps, ou fi vous n'en avez pas un par le "moyen duquel vous touchiez & pouffiez "celui que vous animez. Si vous dites que "les esprits fe meuvent d'eux-mêmes, & que "vous dirigez feulement leur mouvement, "je

ipforum motum: memento te alicubi negaffe moveri corpus per fe, ut proinde inferri poffit te effe motus illius caufam: ac deinde explica nobis, quomodo talis directio fine aliqua tui contentione atque adeo motione effe valeat? Quomodo contentio in rem aliquam, & motio illius, fine contactu mutuo moventis & mobilis? Quomodo contectus fine corpore, quando (ut lumine naturali eft adeo perfpicuum) tangere nec tangi fine corpore nulla poteft res? Idem, abid. pag. 53.

V 2

"je vous prierai de vous souvenir que vous "convenez que le corps ne se meut point "foi-même; ainfi par vos propres princi-"pes je fuis en droit de conclurre que vous "êtes la caufe de fon mouvement. Appre-"nez-nous de grace comment la conduite "& la direction des esprits peuvent se faire "fans quelque forte de contention, & par "conféquent fans quelque mouvement & "quelque impulsion de votre part? Dites-"nous par quel moyen une chose peut agir "fur une autre, faire effort fur elle, la met-"tre en mouvement, fans un mutuel contact "du Moteur & du Mobile, & une pullation "réelle: or comment cette pullation peut-"elle se faire fans corps; car enfin la lumiere "naturelle nous apprend, & nous fait voir "évidemment, qu'il n'y a que les corps, qui "peuvent toucher & être touchés?

Cette dernière Objection de Gaffendi eft frappante, & quoique toutes les autres foient d'une grande force, il faut convenir qu'elle eft la plus victorieuse, & j'ose dire la plus évidente; car enfin jamais on ne pour-

33 Hic quæris, quomodo exiftimem in me subjecto inextenso recipi posse speciem, ideam-ve corporis quod extensum est. Respondeo nullam speciem corpoream in pourra donner aucune raison évidente pour prouver qu'une chose qui n'a point d'étendue, qui est dénuée de parties, puisse agir sur une qui en a, la frapper, la toucher & la mettre en mouvement.

Ce que Descartes répondit à Gassendi me paroît bien foible, & j'ose dire, peu digne d'un aussi grand Génie que lui. Vous demandez "dit · il <sup>33</sup> comment l'espèce ou "l'idée du corps étendu peut être reçue dans "moi, qui suis sans extension? Je vous ré-"ponds qu'aucune espèce corporelle n'est "dans l'esprit; mais que la conception, ou "l'intellection pure des choses, soit corpo-"relles, soit spirituelles, se fait sans aucune "image, ou espèce corporelle.

A cela Gaffendi est en droit de repliquer: Vous prouvez un Principe contesté par un autre que je rejette également, & vous tombez dans une pétition visible de principe. Je vous soutiens que l'esprit ne peut recevoir aucune impression par le corps, ni en donner aucune à ce même corps, s'il n'est étendu comme lui; & pour vous tirer de cette

mente recipi, sed puram intellectionem tam rei corporez quam incorporez fieri absque ulla specie corporea. Renat. Cartef. Responsio ad Quintas Objectiones, pag. 76,

V B

HISTOIRE

cette difficulté, vous inventez d'abord une nouvelle opinion, & vous accordez à l'Efprit le don de former lui feul fes idées, fans avoir befoin du fecours des Sens. Or votre raifonnement fe réduit à ceci : Il n'eft pas nécessaire que je fois étendu, pour avoir la conception des choses, parce que ce qui est inétendu peut penser sans le secours des Sens. J'aimerois autant que vous diffiez : Je fuis fondé dans l'opinion que je soutiens, parce que je dis qu'elle est vraie.

Poursuivons, Monsieur, l'examen des Réponles que Gassendi auroit pu faire, & permettez que, pour un instant, j'ose me mettre à la place de cet illustre Philosophe. "Quant à l'imagination, dit Descartes <sup>34</sup>, "qui ne peut être que des choses corporelles, , je conviens que pour en former une il est "nécessaire d'une espèce qui soit un véritable "corps, à laquelle l'esprit s'aplique sans "pourtant qu'elle soit reçue dans lui.

Ce raisonnement est une suite de l'autre, & une seconde pétition de principe. Avant que d'admettre que les idées & les espéces des

34 Ad imaginationem vero, quæ non nifi de rebus corporeis esse potest, opus quidem est specie quæ sit ve-

, 310

des corps ne sont point reçues dans l'Esprit, il faut avoir prouvé que l'Esprit n'est point étendu, & démontré comment une chose peut agir, ou, si l'on veut, s'appliquer sur une qui a de l'extension, sans le contact mutuel du Moteur & du Mobile. Jusqu'alors raisonner comme Descartes, c'est dire simplement que l'Ame ne fait pas les sontions d'une chose étendue, parce qu'elle est sans extension. Je vous prie de voir, Monsieur, si cet argument est fort convaincant pour prouver l'inextension de l'Ame.

Un Cartéfien zélé, qui liroit ce que j'ai l'honneur de vous écrire, ne manqueroit pas de fe récrier, & d'affûrer que Defcartes, avant que d'admettre que l'Esprit a les idées des choses par la pure intellection, a prouvé qu'il ne devoit point être étendu, puisque tout ce qui est étendu est matériel, & que la Matiére ne fauroit penser. Il n'y a dans elle que de l'étendue, de la folidité, elle ne peut avoir que du mouvement & de la figure : or il est impossible que le mouvement, la figure, l'étendue & la folidité puissent

rum corpus, & ad quam Mens fe applicet, fed non que in Mente recipiatur. Idem, ibid.

V 4

### 312 HISTOIRE

puissent produire la pensée : il faut dont que l'Ame ne foit pas étendue, puisqu'elle ne fauroit être matérielle; par conséquent il faut qu'elle ait le pouvoir de concevoir les choses par pure intellection, que l'Esprit puisse s'appliquer sur une espèce qui foit un véritable corps, mais non pas qui foit reçue dans l'Esprit.

Tout ce beau raisonnement tant de fois répété, non-feulement par les Cartésiens; mais par bien d'autres Philosophes, se réduit à ceci: Je ne connois point du tout la Matiére : j'en ai quelques notions exceffivement confuses : j'en devine quelques qualités & quelques propriétés : j'ignore entiérement si ces propriétés peuvent être jointes à la pensée, & si elle peut leur être réunie ; or, parce que je ne fai rien de tout cela, j'assure fort hardiment que l'Esprit

35 Quod ais de idea Solis, quam ex folo ejus calore Cæcus clicit, facile refuratur. Potett enim cæcus ille claram & diftinctam habere ideam Solis, ut rei calefacientis, etfi non habeat ejufdem, ut rei illuminantis. Nec rectè me illi cæco comparas: primo quia cognitio Rei cogitantis multo latius patet, quam Rei calefacientis, imo etiam latius quam quicquid de ulla alia re cognoi cimus, ut fuo loco oftenfum eft: ac deinde, quia nulli

prit ne fauroit être étendu, & je fonde l'impossibilité qu'il y a que la Matiére puisse penser sur l'ignorance où je suis de ses qualités & de ses attributs.

Voilà je l'avoue un raisonnement auffi fingulier qu'il puisse y. en avoir; revenons, Monsieur, aux Réponses de Descartes. "Ce "que vous rapportez, continue-t-il 35, en "s'adreffant à Gaffendi, de l'idée du Soleil, "qu'un Aveugle-né forme par la fimple "connoissance de sa chaleur, est très-aise à "détruire. - Car il est certain que cet Aveu-"gle peut avoir une idée claire & diftincte "du Soteil, comme d'une chose qui échauf-"fe, quoiqu'il n'en ait pas l'idée comme "d'une chose qui répand & donne la clar-"té. Vous me comparez donc mal à pro-"pos avec cet Aveugle. Premiérement, "parce que la connoifsance d'une chose qui "penfe

poffunt arguere ideam illam Solis, quam format cæcus, non omnia quæ de Sole percipi poffunt continere, nifi qui vifu præditi ejus lumen & figuram infuper agnofcunt: tu vero non modo nihil amplius, fed nequidem id ipfum quod ego, de Mente cognofcis; adeo ut hae in parte tu potius cæcus, ego ad fummum lufciofus eum tota humana gente dici poffim. Idem, ib. p. 77.

V 5

"penfe est beaucoup plus étendue que celle "d'une chose qui échauffe : elle est même "plus grande que celle d'aucune autre cho-"fe qui nous soit connue. Secondement, "parce qu'il n'y a personne qui soit en état "de montrer que l'idée que l'Aveugle for-"me du Soleil ne contienne pas tout ce "que l'on peut convoître de lui, excepté "cependant ceux qui, étant doués du Sens "de la vûe, apperçoivent outre cela fa fi-"gure & fa lumiere : or vous n'êtes point "dans le cas de ces derniers, car non-feu-"lement vous n'en connoissez pas d'avanta-"ge que moi touchant l'Esprit, mais vous "n'y voyez pas tout ce que j'y apperçois; "vous ressemblez donc plus que moi à un "Aveugle, & je ne suis, tout au plus, à "votre égard que louche, ou peu clair-"voyant,"

Je ne crois pas (fauf le respect qu'on doit à un aussi grand Homme que Descartes, & qui eut autant de génie) qu'on puisse raisonner aussi pitoyablement; le plus petit Régent de Collége ne pourroit rien dire de pis. Qui doute que l'idée que l'Aveugle a du Soleil, entant que d'une chose qui échausse, ne puisse être évidente: il ne s'agit point de cela; mais de favoir fi fi cette idée d'une chose échauffante répond parfaitement à celle du Soleil & contient la connoissance de l'essence & de la figure de cet Aftre. Il est manifeste que cela n'eft point, puisque la vertu d'échauffer n'est qu'une des qualités du Soleil ; or je demande si connoître cette qualité, c'est connoître le Soleil? Suppofons qu'une chofe doive avoir trente attributs inféparables les uns des autres : prenons en dix ; aurons-nous pour cela la chofe qui doit en avoir trente? nous aurons au contraire l'idée d'une autre chose qui ne demandera que ces dix attributs ; ainfi l'idée que l'Aveugle a du Soleil, comme d'une chofe qui échauffe, peut convenir plutôt à un fer chaud, ou à une pierre brûlante qu'au Soleil, puisque ces deux premiers corps n'ont ordinairement ni clarté, ni lumière, & ne la répandent point.

Gaffendi a donc raifon de dire, qu'il feroit ridicule de prétendre qu'un Aveugle a l'idée du Soleil, parce qu'il a l'idée d'une chofe qui échauffe : de même, quoiqu'un Philosophe ait l'idée d'une chose qui penfe, il est absurde qu'il veuille conclurre qu'il connost la nature de cette chose; parce qu'il ignore fi cette chose qui pense est eft étendue, ou fans extension, comme l'Aveugle ne connoît point si cette chose qui échauffe, est ronde ou quarrée, lumineuse ou obfeure, molle ou dure, petite ou grande, &c.

Quant au refte du raifonnement de Defcartes, il est plus digne d'un Pédant orgueilleux, ou d'un Théologien Gascon, que d'un Philosophe aussi illustre que lui. Vous croyez appercevoir plusque moi dans la nature de l'Esprit, auroit pu lui dire Gasfendi, & vous ne vous regardez que comme louche par rapport à moi, parce que vous pensez découvrir que l'Ame n'a point d'extension; prenez garde que vous ne ressenbliez à ces Fanatiques, ou à ces malades attaqués par des frénésies dangereuses, qui prennent pour des réalités les visions chimériques que leur présente leur imagination échaussée.

Achevons, Monsieur, de réfuter Descartes. "Je n'ai point établi dit il 30, que "l'Esprit n'étoit point étendu, pour expliquer

36 Neque vero addidi Mentem non effe extension, ut quid ipsa effet explicarem, sed tantum ut monerem illos errare qui purant esse extension: codem modo quo si qui affirmarent Bucephalum esse Musicam, id non frustra de ipso ab aliis negaretur. Et sane in iis quæ hic subjungis ut probes Mentem esse extension, quia scilicet corpore utitur quod est extension, non melius ra-

316

"ce qu'il est & pour en faire connoître la "nature : mon deffein a été feulement d'a-"vertir que ceux qui pensent qu'il est étendu "fe trompent; tout de même que s'il fe "trouvoit des gens qui prétendifient que "Bucéphale est une Mufique, ce ne seroit "pas fans fondement que d'autres nieroient "cela? Or tout ce que vous dites, pour "prouver que l'Esprit doit avoir de l'éten-"due, me paroît aussi peu sensé, que si de "ce que Bucéphale hennit & pousse des "fons, qui peuvent être rapportés à la Mufique, vous en vouliez conclurre que Bucé-"phale eft une Mulique ; car encore que "l'Esprit soit uni à tout le corps, il ne s'en-"fuit pas qu'il foit étendu par tout ce même "corps, parce que ce n'est pas le propre de "l'Esprit d'être étendu, mais de penfer.

Ces dernières réponfes sont aussi foibles que les precédentes. Je ne trouve rien d'aussi comique, que de soutenir sérieusement

tiocinari mihi videris quam fi ex eo quod Bucephalus hinniar, vel mugiar, & ira edat fonos qui referri poffunț ad Muficam, concluderes de Bucephalo quod fir Mufica. Er fi enim Mens fir unita roti corpori, non inde fequitur ipfam effe extensam per corpus, quia non est de ratione ipfius ut fit extensa, sed rantum ut cogitet. Idem, ibid. 318 HISTOIRE

ment qu'on ne dit point que l'Esprit n'eft pas étendu, pour expliquer ce qu'il est, & Hé quoi! pour faire connoître sa nature. peut-on en parler d'une manière plus décifive; & malgré l'ignorance où l'on avoue qu'on est de sa nature, peut-on la definir d'une manière qui en demande une connoissance plus claire & plus distincte, que de dire qu'il n'a ni parties ni extension? Y-a-t-il quelqu'un qui puisse parler plus affirmativement de l'effence de la Matiére, que Descartes parle de la nature de l'Esprit? cependant il avoue qu'il ne songe pas à vouloir expliquer quel il est, & à faire connoître fa nature. Ce qu'il ajoute fur la comparaifon qu'il fait entre ceux qui disent que l'Esprit doit être étendu, parce qu'il donne des impressions au corps, qu'il en reçoit de lui, & ceux qui prétendroient que Bucéphale eft une Musique, parce que Bucéphale en hennissant pousse des sons qui peuvent être rapportés à la Musique; ce qu'il ajoute, dis-je, à ce sujet est pitoyable. Car ceux qui foutiendroient que Bucéphale est une Musique n'auroient aucune bonne raifon pour appuyer leur fentiment, au lieu que les autres en ont de très-fortes qu'ils fondent fur l'évidence & la lumière naturelle, qui nous font voir qu'un

qu'un corps ne peut être mu que par un autre corps, & qu'il est impossible de se figurer qu'une substance, qui n'a point de parties, puisse agir fur une qui en a; & qu'à fon tour celle qui est étendue puisse faire impression fur celle qui n'en a point. La nécessité du mobile & du moteur, pour exciter un mouvement du contact, est une chose affez évidente pour ne pas être comparée avec la reffemblance de la Mulique & des hennissemens de Bucéphale. ll faur donc, pour anéantir l'extension de l'Esprit, montrer clairement comment les corps peuvent être touchés & mis en mouvement par une substance immatérielle, sans parties, & par conféquent incapable de toucher & d'etre touchée. Car de raisonner simplement comme Descartes fait, & de dire qu'encore que l'Esprit spit uni à tout le corps, il ne s'enfuit pas delà qu'il foit étendu par tout le corps, parce que l'effence ou le propre de l'esprit ne confiste point dans l'extension, mais dans la penfée, c'est raisonner aussi vaguement, que fi l'on disoit qu'une chose est, parce qu'elle eft. Il n'est rien qu'on ne prouve de cette manière. Je pourrai établir, fa je veux, que les Filles de l'Opera font des miracles : je n'aurai qu'à supposer que le propre

propre des Danseuses & des Chanteuses est de guérir ceux qui les voyent danser, & qui les entendent chanter, je serai en droit de conclurre ensuite que la théatre du palais Royal a une vertu aussi miraculeuse que le Tombeau de St. Paris.

Personne à mon gré n'a mieux tourné en ridicule cette façon de raisonner de Descartes, que le fage Locke. "C'eft décider, "dit-il 37, gratuitement & fans raifon une "question de fait, que d'alléguer en preuve "une supposition, qui est la même chose "que l'on dispute; il n'y a rien qu'on ne puiffe prouver par cette méthode. Je n'ai "qu'à fuppofer que toutes les Pendules pen-"fent, tandis que le balancier est en mou-"vement, & des-là j'ai prouvé suffiamment, "& d'une manière incontestable, que ma "Pendule a pensé durant toute la muit pré-"cédente; mais quiconque veut éviter de se stromper foi-même doit établir fon hypo-"thèse sur un point de fait, & en démontrer · ,,la

37 Locke, Effai' Philosoph. fur l'Entendement Humain, Liv. II. Chap. I. page. 72.

38 Profero ergo (dubitandi rationes) sed ea mente, ut prolatas duntaxat velim; prolatas, inquam, non de re"la vérité par des expériences fenfibles, & "non pas se prévenir sur un point de fait, "en faveur de son hypothèse, c'est-à-dire "juger qu'un fait est vrai parce qu'il le sup-"pose tel.

Cette manière de prouver, que blâme fi justement Mr. Locke, se réduit précisément à ceci : l'effence de l'Ame ne peut confister dans l'Etendue, parce que je la fais confister dans la pensée.

Au reste, quoique Gassendi ait soutenu fi vivement l'impossibilité de prouver démonstrativement & évidemment l'immatérialité & l'inextension de l'Ame, ce seroit une injustice criante, que de prétendre qu'il l'a crue matérielle ; il soumettoit tous ses doutes à la Revélation, & il ne disputoit que de la validité des preuves de Descartes, & non pas de la vérité du fait qu'elles vouloient établir. "Je ne propose, disoit-il à "son Adversaire <sup>38</sup>, mes difficultés, que "dans le dessent d'une simple proposition:

bus iplis, quas demonstrandas fuscipis, sed de Methodo, ac vi demonstrandi. Profecto enim & ter Maximi Dei existentiam & Animorum nostrorum immortalitatem profiteor; ac hereo duntaxat circa energiam illius ra-

х

Том. III.

# 322 HISTOIRE

"je ne les fais point contre les matiéres que "vous agitez, ni contre les chofes que vous "voulez démontrer; mais contre votre mé-"thode & contre les railons que vous em-"ployez. Je crois fermement l'existence de "Dieu & l'immortalité de l'Ame, & je ne "fuis en doute que de la justesse des preuves "que vous apportez, pour établir ces deux "grandes Vérités."

Dans bien d'autres endroits Gaffendi donne des marques évidentes de la perfuafion dans laquelle il étoit : il réfute avec beaucoup de feu & de folidité les arguments que Lucrèce a fait contre l'immortalité de l'Ame; je ne crois pas qu'on puisfe rien objecter de plus fort & de plus morti-

tiocinii, quo tu tam ista quam alia Metaphysica cohærentia, probas. Objectiones Quintæ Renat. Cartef. Gaffend. pag. 3.

39 Et metus ille foras preceps Acherontis agendus

Funditus, humanam qui vitam turbat ab imo,

Omnia suffundens mortis nigrore, neque ullam

Este voluptatem liquidam, puramque relinquit. T. Lucret. de Rer. Nat. Lib. III. vers. 37, & seq.

4º Deinde, cum Inferorum pænæ, qualescunque eæ Ant, non nifi malos, improbos, injuftos, scelestos attineant, quid necesse est illos eximi pænarum hujusmodi metu? cum hic sit quasi justitise pars, ut hocce im-

mortifiant contre les prétendus Esprits Forts, que ce que dit Gassendi en condamnant le principe sur lequel Lucrèce établit l'utilité de démontrer la mortalité de l'Ame. "D'abord, dit ce Poëte <sup>39</sup>, que j'aurai éclair-"Ci & démontré la nature de l'Esprit & de "l'Ame, je procurerai aux hommes l'heupreux moyen de mépriser l'Acheron, & de "le moquer des Enfers, dont la crainte "les inquiéte toute leur vie ; l'appréhension possionne tous les plaisirs qu'ils prennent, "& ne permet pas qu'ils en goûtent purement la douceur.

"Si les peines de l'Enfer, répond Gaffen-"di 4°, quelque rigoureuses qu'on les fasse ne

mani quafi Vulture sub pectore alto habitante tundantur, ac nulla sit tam fera Erinnys, nulla tam feralis Enyo, que adversus illos invocanda non sit, quamdiu illa patrant, ob que pœnas metuunt? Quod si liberari hoc, meru exoprant, pravitatem igitur exuant, & a flagitiis definant; sic enim conscientism sedabunt, & reparando quas fecerint, quantum licebir, injurias; non definent modo male sibi metuere, sed ipforummet etiam causa, quoniam hac ratione equitas inter homines perinde non violabitur, & ipsismet tranquillitas, voluprasque animi, sincera potietur. Tertio proinde cum viris bonis, sibique bene consciis rale nihil metuendum fit, frustra la-

X 2

#### 324 HISTOIRE

"ne sont destinées qu'aux méchans & aux "scélérais, d'où vient est-il nécessaire de "détruire la croyance de ces peines qui "font une partie de la Justice, & qui fer-"vent à punir dès ce Monde les mal-hon-"nêtes gens? Cette crainte de l'Enfer, "dont ils sont effrayés, est une Furie qui "les suit par-tout & un Vautour qui les "ronge fans ceffe au fond du cœur; ainfi "ils portent la punition des crimes qu'ils "commettent. S'ils veulent s'affranchir de "ce tourment, qu'ils deviennent vertueux : "dès lors leur appréhension se dissipera, & "tranquilles & exemts de remords, ils fou-"haiteront auffi ardemment l'immortalité "de l'Ame qu'ils desiroient autrefois sa "mortalité & fon anéantissement après la "mort

bor fuscipitur, ut foras ab iis metus ille Acherontis præceps agatur: ac interim, quatenus fimul immortalitatis præciditur fpes, tanto fit major iplis injuria, quanto adimuntur fimul liquidiores, fincerioresque voluptates. Nam primum quidem, fi adversa utantur fortuna, conflictentur morbis, crucientur doloribus, quantæ confolationi est providere non modo esse mortem iis allaturam exitum, sed suffecturam quoque maximorum bonorum jucundissimam fruitionem. Hoc profecto modo habere se possunt ut peregrinantes, dum facile ferunt

"mort du corps. La croyance de l'im-"mortalité de l'Ame est donc nécessaire, "non-feulement pour contenir les hommes, "pour les exciter à pratiquer la vertu, "pour épouvanter les méchans, pour les "punir; mais encore pour procurer, dans "ce Monde, du plaisir, de la joie, & du "contentement aux gens vertueux. Car eft-"il rien de fi confolant que cette croyance "pour un galant homme, que la Fortune "maltraite ici-bas, qui se trouve accablé "par des maladies, tourmenté par des doupleurs aigues, & qui dans tous fes mal-"heurs pense qu'il jouïra un jour d'une fé-"licité parfaite & éternelle? Les Voya-"geurs supportent aisement toutes les fati-"gues de la route, lorsqu'ils espérent arri-"ver

labores, moleftialque itinerum, spe perveniendi in Patriam, in qua cum suis suaviter degant. Nam talem quidem iis proponere mortem, qua extinguantur penitus, ficque miseriarum sit finis, perinde est ac si jactato tempestarum sevitia proponatur naufragium, quo submersus, suffocatulque procellam deinceps sensurus non sit. Nisi vero non longe præstat, ostendere ut isti Portum, in quem se incolumem recipiat, ita illis felicem statum, in quem Animo sospite emergant. Syntagma Philosuphia Epicuri, Ge. per Petrum Gassendum. pag. 31.

X 3

### 326 HISTOIRE

"ver à un gîte, où ils pourront fe délaffer "de ces fatigues. Proposer la mortalité "de l'Ame à un honnête homme malheu-"reux, comme un remede à ses maux, "c'eft agir auffi ridiculement, que fi l'on "difoit à des Matelots, qui font dans une "grande tempête, de se jetter dans la Mer "& de se dépêcher de s'y noyer pour "être bien-tôt tires d'embarras. Combien "plus fense, plus judicieux, & plus agrea-"ble feroit l'avis de celui qui leur montre-"roit un Port affuré, où après la tempête "ils iroient heureusement mouiller, & dans "lequel ils feroient parfaitement bien "recus."

Les Esprits - Forts & les Athées s'efforcent en vain de prouver que la mortalité de l'Ame assure la tranquilité des hommes; laissons-les dire, *Monsieur*, & convenons de bonne

<sup>41</sup> Si in hoc erro, inquit, quod Animos hominum immortales effe credam, libenter erro, nec mihi hunc errorem, quo delector, dum vivo, extorqueri volo. Sin mortuus, ut quidam minuti Philosophi censent, nihil sentiam, non vereor ne hunc errorem meum mortui Philosophi derideant. Cicer. in Cal. Maj.

42 Dans quelle classe mettrez - vous le Bel-Esprit qui est mort à Londres depuis quelques mois? Je ne fai pas bonne foi qu'il n'y a rien de fi trifte, rien de fi mortifiant, que de fonger qu'on doit un jour rentrer éternellement dans le néant. Il n'y a point de véritable Philofophe, qui ne doive penfer comme Cicéron, & dire avec lui: 41: "Si je me trompe en cro-"yant l'immortalité de l'Ame, je fuis enchanté "de mon erreur: je ne veux point en être "defabufé : je fouhaite de la conferver tou-"jours; & fi après la mort je rentre dans "le néant, ainfi que le foutiennent quelques "Philofophes, je ne crains point qu'ils fe "moquent de ma crédulité.

J'avoue, Monsieur, que le desir de l'immortalité de l'Ame n'est pas une preuve évidente de cette vérité établie par la Révélation; mais enfin c'est une très forte conjecture. St. Evremont, Disciple moderne d'Epicure, en convient <sup>42</sup>, & semble puiser dans

ce que l'on dira dans la Préface de ses Ouvrages; mais je sai que plusieurs Gens de Lettres ont assuré unanimement qu'il avoit sini sa longue course en Esprit - Fort, & tel qu'il avoit vêcu. Il est non - seulement vrai que ses Ecrits sont depuis long - tems l'admiration de toute l'Europe; mais qu'il a toujours passé pour un très - galant homme, & qu'il a suivi exactement les principes de l'Honneur humain. Il aimoit la bonne chére; mais com-

X 4

dans les derniers fentimens de fon Maître de quoi réfuter fes opinions. "Tout eft "corps, pour Épicure, dit-il <sup>43</sup>, Ame, "Efprit, Intelligence, tout eft Matiére, "tout fe corrompt, tout finit; mais ne dé-"ment-il pas à la mort les Maximes qu'il a "enfeignées durant fa vie ? La postérité le "touche, fa mémoire lui devient chère, il "fe flate de la réputation de fes Ecrits qu'il "recommande à fon Disciple Hermachus; "fon Esprit, qui s'étoit si fort engagé dans "l'opinion de l'anéantissement, touché de "quelque tendresse pour lui-même, se ré-"ferve des plaisirs pour un autre état que "pour celui qu'il va quitter.

Voilà des réflexions bien belles, & un aveu bien avantageux en faveur des défenfeurs

bien y a-t-il d'Orthodoxes, même dans la Cléricature, qui ne font pas moins fenfibles à ce plaisir? Quoi qu'il en foit, vous passeriez pour un grand menteur, si vous le mertiez dans votre classe. Un pareil exemple, si Platon l'avoit vu, l'auroit obligé à limiter la proposition universelle qu'il avance. Bayle, Cont. des Pensées diverses sur les Cometes, Tom. II. pag. 786.

43 St. Evremont, Oeuvres mélées, Tom. III. pag. 107.

44 Profecto utcumque rationes immortalitati adstruendæ allatæ, Mathematicæ evidentiæ, ut sumus initio te-

feurs de l'immortalité de l'Ame. Car enfin s'il est vrai, comme Gassendi 44 en convient de bonne-foi, que les raisons qu'on apporte, "pour prouver la durée éternelle "de l'Ame, ne sont pas d'une évidence Maothématique; il faut cependant avouer "qu'elles sont assez fortes pour faire une "grande impression sur les gens sensés, & "qu'elles sont d'un poids, plus considérable "que celles de ceux qui soutiennent le senti-"ment opposé. La Révélation décidant en "leur faveur, ne doivent-elles pas l'empor-"ter, fans difficulté, chez tous les gens "qui veulent faire un bon usage de leur "raison?"

Gassendi ayant connu les erreurs, les inutilités, & les abus de la Philosophie Péripatéticien-

stati, non sint; ez tamen sunt, quz non neminem bene affectum permoveant; quz congestis aliis immortalitati impugnandz przponderent; quz denique superveniente authoritate Fidei, pondus, atque robur incluctabile obtineant. Non repeto quanto se bono, qui sibi ips vim faciunt ur immortalitatem dissudeant, privent; addo solum objici illis apposite posse, quod habet Manilius;

Quid juvat in semet sua per convitia ferri,

Et fraudare bonis, quæ nec Deus invidet ipfe;

1.4

Quolque dedit Natura oculos deponere Mentis? Syntagma Philosophiæ Epicuri. pag. 72.

X 5

téticienne Scholastique, s'attacha à celle d'Epicure; il en adopta & épura en même tems le Système, & le rendit, pour le moins, aussi beau & aussi probable que celui qu'inventa Descartes. Un fameux Philosophe, bon Cartésien, Génie sublime & universel, en convient. "Les Modernes, dit-il 45, "rejettent l'éternité des Atomes & leur mou-"vement fortuit; mais en retenant, à cela "près, l'Hypothése de Leucippe, ils en font "un très-beau Système. C'est ce qu'a fait "Gassendi qui ne différe de Descartes, quant "aux principes des Corps, qu'en ce qu'il a "retenu le Vuide.

Gaffen-

45 Bayle, Dict. Hiftor, & Crit, Tom. III. Art. Leucippe.

46 Principio ergo universum ex corpore, & inani constat; neque enim tertia natura concipi mente præterea potest. Syntagma Phil. Epicur, per P. Gassendum. Cap. I. pag. 26.

47 Intelligitur autem Corpus ex congerie veluti quadam magnitudinis, five molis, itemque figuræ, refiftentiæ, (feu foliditatis ac impenetrabilitatis) & gravitatis; tale præterea, ut ipfum folum tangi poffit, & tangere. idem, ibid.

48 Inane vero, seu Vacuum, quod opponitur Corpori, ac solum seu proprie, & per se incorporeum est ex horum negatione intelligitur; maximeque ex eo quod naturæ intactilis sit, expersque omnis soliditatis & nihil neque pati possit, neque agere, sed motum duntaxat

330

Gaffendi soutient donc, ainsi qu'Epicure, que tout l'Univers 46 est composé de Corps & de Vuide Par le Corps il entend 47, ainfi que ces Anciens, tout ce qui a de la folidité, qui peut toucher & être touché. Par le Vuide 48, il admet un pur espace, dénué de tous les corps, & capable de recevoir tous ceux que le mouvement fait changer de lieu & pousse dans un autre; le Vuide n'étant fait que pour faciliter le mouvement des corps. Les Sens démontrent 49 évidemment l'existence des Corps, & la réflexion & la Raifon 50 font connoître qu'il y a du Vuide. Car s'il n'y en avoit point

quam liberrimum transeuntibus per se corporibus prebere. Idem, ibid. pag. 27.

Scilicer hæc nærura eft, quæ destituta corpore appellætur Inane; occupara a Corpore, Locus; trajecta a corpore, Regio; spectara ut disfusa, intervallum seu Spatium. Idem, ibid. pag. 27.

47 Et quod fint quidem in Universo Corpora, attestatur Sensus; ex quo aliunde ducere conjecturam neceffum est, ad id, quod est immanifestum, ut superius jam attigi. Certe non aliud sunt hac omnia, que aspettamus, que tangimus, que versamus, que ipsi sumus, quam corpora. Idem, ibid. pag. 27.

5° Effe vero etiam Inane, ex eo manifestum sit, quod nis in rerum natura effet, non haberent Corpora neque

point, il seroit impossible que les Corps pussent se mouvoir 51, puisque ne pouvant céder les uns aux autres, & trouver de nouveaux lieux à occuper, ils seroient nécessairement dans un éternel repos. Quant à ce que disent, ajoute Gallendi, ceux qui prétendent que le mouvement des Corps dans l'Univers le fait comme celui des Poissons dans l'eau, qui nagent librement, laissant à mesure qu'ils avancent de la place par derriére, où l'eau s'écoule dans l'instant, on ne doit y avoir aucun égard. Car ils ne prennent pas garde que, s'il n'y avoit point de Vuide, il n'y auroit aucune partie de l'eau qui pût commencer à céder la premiére & à quitter sa place, puisque tout étant également plein, le Poisson ne pourroit bouger au milieu d'une masse résistante de tous côtés. Il faut donc que les parties de l'eau qui sont mifes en

ubi estent, neque quà motus suos obirent, cum moveri ea quidem res evidens sit. Idem, ibid. pag. 27.

<sup>5<sup>t</sup></sup> Sane si plena forent omnia, & materia rerum veluti stipata, non possent non esse omnia immobilia; quia nec moveri quicquam posset, nisi omnia protruderet, neque locus porro, in quem quicquam protruderetur, esset. Quod enim aliqui respondent, posse Pisces ideo moveri, quod relinquant locum post se, in quem pulse prorsum, & eedentes locum unde recipiantur; non aden mouvement trouvent de petits vuides qui les reçoivent, & leur donnent le moyen de faire place à d'autres; ainfi elles fe fuccédent les unes aux autres, & l'on conçoit aisément comment se fait le mouvement.

Il faut avouer, Monsteur, que, malgré toutes les fortes Objections qu'on fait contre le Vuide, il est impossible de concevoir que le mouvement puisse fe faire dans le Plein. Je ne prétends point ici agiter une question si souvent débattue, & si peu éclaircie; je me contente de vous dire que je la crois au-dessue de toutes les connoissances humaines, ainsi que celle de la divisibilité de la Matière à l'infini, soutenue par les Cartésiens. Je conviens qu'ils ont raison de dire que, quelque petit qu'on suppose que soit un corps, il est impossible, que le côté qui regarde l'Orient soit le même que celui qui

vertunt primam, quæ prorsum fit, impulsionem inchoari non posse; quia nondum locus ullus est, neque retro, neque ad latus, in quem recipi aqua possir. Adeo proinde, ut sit necesse intercipi rebus, ac fluidis præsertim, spatiola inania, in quæ pulsæ particulæ ita recipiantur, ut compressione facta locus siat, versus quem impellens Corpus promoveatur, ac interim ponè locum deserat, in quem compression fluidum ses explicet, ac veluti refluat. Idem, ibid. pag. 27. HISTOIRE

qui est à l'Occident; par conséquent ce qui a deux différens côtés a plusieurs parties & peut être divisé, puisque la partie qui se trouve dans le côté de l'Occident n'est point la même que celle qui est dans celui de l'Orient. A ces difficultés les Gaffendiftes en opposent d'aussi embarassantes & d'aussi fortes. Si la Matiére, difent-ils, est divisible à l'infini, il faut que dans le plus petit corps il y ait autant de parties que dans l'Univers entier; Or n'eft il pas visible que cela ne se peut, foit parce qu'il fe trouvera dans un Tout fini une infinité de Touts composés de parties infinies, foit parce qu'il faut enfin qu'il y ait nécessairement une infinité de corpuseules qui ne sont jamais divises?...

Tous les Philosophes, Monsteur, malgré les argumens les plus subtils, ne peuvent parvenir tout au plus qu'à la division possible de toute sorte d'étendue; mais pour la division actuelle ils sont forcés, malgré eux, de la fixer à quelque point. En leur accordant donc leur opinion, il s'ensuivroit que la définition que Gassendi <sup>52</sup> donne de l'Atome n'a rien de contraire à la véritable effence

52 Nulla eft Atomus que non partes habest licet indiffociabiles, que non item longitudinem cum latitu-

334

1.5

effence des corps; car il ne prétend point qu'il est indivisible, parce qu'il n'a point de parties; mais parce qu'il est le dernier periode, le point final où la division actuelle puisse avoir lieu.

Toutes les longues difputes fur la divifibilité de la Matière font donc très-inutiles, & ne font rien ni à la bonté, ni à la foibleffe des Syftèmes Cartéfiens & Gaffendiftes. Rohault a parlé très-fenfément, lorsqu'il a dit <sup>53</sup>: "A quoi bon ces longues "& fubtiles difputes touchant la divifibilité "de la Matière? Car, quand bien même on "ne pourroit pas décider nettement, fi elle "peut, ou ne peut pas fe divifer à l'infini, "ne fuffit-il pas de connoître qu'elle fe peut "divifer en des parties affez petites pour "fervir à tous les befoins qu'on peut avoir?

Avant que de quitter entiérement Gassendi, arrêtons-nous un moment, Monsieur, sur les excellentes qualités, dont il étoit doué. A la probité, à l'affabilité & à la modessie il joignoit beaucoup de bon-sens, une vasse érudition, une pénétration vive, un mépris infini pour tout ce qui pouvoit tendre à la super-

dine, & latitudinem cum profunditate. Gaffend, Tom. I. Oper. pag. 31. 53 Rohanit, Traité de Phyliq. Préface.

fuperstition ; il étoit le fléau des Astrologues, il fe moquoit de leurs prédictions, il en démontroit avec plaisir le ridicule toutes les fois que l'occasion s'en présentoit. Il remarque, dans la Vie de Mr. de Peiresk 54, Perfonnage illustre, protecteur des Savans indigens, ami des plus renommés, homme véritablement digne de l'estime de l'Univers, & qui fait autant d'honneur à la Provence que Socrate à Athénes: il remarque, dis-je, dans la Vie qu'il a écrite de ce Magistrat Provencal, que les Aftrologues avoient prédit qu'il seroit marié, qu'il auroit des enfans; ce qui n'arriva point, ainfi que bien d'autres choses qu'on lui avoit annoncées comme des prédictions indubitables.

Parmi

54 Etenim mirum dictu est, quam multa mentiti Astrologi fuerint, seu annos spectes, quibus non vixit; seu uxorem, & liberos aliaque, quibus caruerit; seu cætera multa quæ non est consequutus. Gassend. in Vita Peireskii, Lib. I. pag. 2.

55 Hind chariffimus vixit Viris quoque Nobiliffimis & Principibus nonnullis, animo feilicet cuttioribus quam folet effe illud genus hominum. Peireskium quid memorem, vel Campinios, Huilierum, aut Chriftianam Sereniffimam Sueciæ Reginam, cujus Epiftolæ fidem faciunt quanti fecerit Gaffendum, quum Mufis alias Princeps illa operaretur, tantam fui Doctis vene-

Parmi les amis qu'eut Gaffendi, il y en eut plusieurs d'un rang très distingué <sup>55</sup>, & fon mérite le rendit cher à tous ceux qui estimoient la Vertu & la Science. Il mourut (le 24 Octobre 1655, âgé de 64 ans, regretté de tous les honnètes gens) d'une maladie qui l'avoit affoibli peu à peu <sup>56</sup>, & qui enfin termina fa vie. Il finit fa course en Philosophe; & reçut la mort avec cette tranquilité qui est le partage des véritables Sages.

Je ne remplirois pas le caractère que j'ai pris, & manquerois, Monsieur, à la promesse que je vous ai faite, si content de louer Gassendi, je passois sous silence les fautes dont je crois qu'on peut l'accuser. Quoiqu'el-

rationem, & bonis Artibus tantam incrementi & future laudis spem ingenerans; vel Illustrissimum Cancellarium Petrum Seguierum, qui in illo honorum fastigio cum Doctis congredi, & Gassendum inprimis audire gaudebat. Sorberii Pressatio, & c. pag. 12.

55 Les langueurs néanmoins où je l'ai vu, autant que la fuite de la Cour me l'a pu permettre, & les infirmités de son arrière faison, vous doivent faire croire comme à moi, que le Ciel ne lui a pas tant ôté la vie pour le priver d'un bien, qu'il lui a donné la mort pour le gratifier de ce qui lui étoit le plus nécessaire. La Mothe-le-Vayer, Tom. II. pag. 519. Edit. in folio.

TOM. III.

Y

qu'elles foient legéres, je ne les tairai pourtant pas. Il me paroît donc que ce Savant, le confiant quelque fois un peu à la mémoire, citoit de tems en tems certains Auteurs pour d'autres, ou se trompoit d'Ouvrages en citant les véritables Auteurs. Je me contenterai d'en donner ici trois exemples. Dans le Livre du Syntagma Philosophiæ Epicuri, &c. il cite Lactance au lieu de Terrullien, & dans le même Ouvrage il attribue à Maxime de Tyr un passage de Sénéque. Dans le premier Volume de ses Oeuvres, page quinzieme, il cite l'Andrienne de Térence vis-à-vis un passage de Perse. Il y a quelques fautes dans ses Ecrits de cette nature, bien pardonnables à un homme, qui d'ailleurs, en général, étoit aussi exact & aussi correct que Gassendi, & quoique je relève fes legéres inadvertances, je foufcris avec tout le plaifir possible à l'éloge que Mr. Bayle a fait de lui. On peut affûrer, dit-il, qu'il étoit le plus excellent Philosophe qui fût parmi les Humanistes, & le plus favant Humaniste qui fût parmi les Philosophes : Phi-

57 Nec per insequentes novem annos aliud egi, quam ut huc illuc Orbem terrarum perambulando, Spectatorem potius quam Actorem Comœdiarum, que in eo

338

Philosophorum litteratissimus, Litteratorum maxime Philosophus.

#### §. II.

#### DESCARTES.

Descartes nâquit à la Haye en Tourraine le 31 Mars 1596. Il étoit fort bon Gentilhomme & fa Famille tenoit & tient encore aujourd'hui un rang diftingué en Bretagne. Il porta les armes pendant sa jeunesse & se trouva en qualité de Volontaire au Siège de la Rochelle & dans les Guerres de Hongrie. Dans tous les Voyages qu'il fit, il s'occupa toujours à perfectionner ses connoissances, Il ne perdoit jamais ayant fort bien étudié. l'occasion de faire des expériences de Physique, & il réfléchiffoit en homme fage fur les mœurs des différens Peuples qu'il voyoit. Pendant neuf ans, dit-il 57, j'ai couru le Monde pour être Spectateur, plutôt qu'Acteur des différentes Comédies qu'on y joue.

Après que Descartes eut assez voyagé, il se retira dans une Maison de Campagne auprès

quotidie exhibentur, me præberem. Renat. Cartes. de Method. pag. 107.

Υg

340

près d'Egmont, Village des Provinces-Unies. Il s'appliqua pendant vingt-cinq ans dans cette folitude à la Géométrie & à la Philofophie; il ne laissa pas, malgré sa passion pour les Sciences, que de trouver le loisir de donner quelques momens à la tendresse. Etant devenu tout - à fait Philosophe <sup>58</sup> il ne crut pas indigne de lui de faire l'amour: il eut de sa Maîtresse une fille, nommée Francine, qui mourut jeune & dont il regretta beaucoup la perte.

La gloire, le génie & le mérite de Defcartes lui acquirent une foule d'ennemis. Les Péripatéticiens François & Hollandois s'unirent enfemble pour décrier fes fentimens; & ne pouvant l'attaquer par des raifons affez bonnes pour renverfer fes opinions, ils eurent recours au reproche d'Athéifme. Ne falloit-il pas être bien impudent, pour ofer accufer de nier l'existence de Dieu celui qui avoit employé toute la fagacité de son esprit à la prouver, ainsi que la fajiritualité de l'Ame? Lorsqu'on a lu les Méditations de ce grand Homme, on a peine à se figurer qu'il soit trouvé des gens affez effron-

58 Voltaire, Lettres sur les Anglois, Lettre quatorziéme, pag. 107. effrontés, pour avancer des calomnies aufli faufles.

Je vous ai parlé, Monsieur, affez amplement des sentimens de Descartes sur la nature de Dieu & de l'Ame, en faisant mention de sa dispute avec Gassendi; ainsi je ne m'y arrêterai pas davantage. le me contenterai de vous faire remarquer que malgré le zèle ardent avec lequel Descartes soutenoit l'immatérialité de l'Ame, il avouoit de bonne foi aux personnes avec lesquelles il parloit à cœur ouvert, qu'il ne voyoit aucune preuve évidente de son immortalité. Voici comme il écrit à l'illustre Elisabeth. Princesse Palatine. " Pour ce qui cst de l'é-"tat de l'Ame après cette Vie, j'en ai bien moins de connoissance que Mr. Digby. "Car laissant à part ce que la Foi nous en en-"feigne, je confesse que, par la seule Raison "naturelle, nous pouvons bien faire beaucoup "de conjectures à notre avantage, & avoir "de flateuses espérances; mais non point au-"cune affurance".

Loin que ce fincere aveu de Descartes doive lui nuire chez les gens ds bon-sens, je suis persuadé qu'il y en a plusieurs qui lui auroient su beaucoup de gré, s'il avoit parlé aussi modestement sur la nature de

Y 3

l'Ame,

l'Ame, que fur fa durée: qu'il eût foumis fes doutes à la Révélation; mais qu'il cût moins affecté de n' en avoir aucun Philosophique fur l'immatérialité & l'inextension de l'Ame. Peut-être s'il cût moins eu de vanité qu'il n'en avoit, il auroit parlé plus fincérement.

L'orgueil a été un des plus confidérables défauts de ce Philosophe. Voici quelques preuves convaincantes de la vérité du reproche que je lui fais. Vous avez vu, Monsieur un échantillon des Objections que Gaffendi

59 Hic nulla in re mihi contradicis, & fatis multa nihilominus dicis, ut nempe Lector inde cognofcat ex prolixitate verborum, rationum tuarum multitudinem non esse aftimandam.

Hactenus vero Mens cum Carne differuit, atque ut par erat in multis ,ab ipfa difceffit : fed jam in conclusione verum Gaffendum agnosco, illumque ut præstantissimum Philosophum fuscipio, ut Virum Candore animi, atque integritate vitæ celebrem amplector, & ejus semper amicitiam quibuscunque potero obsequiis demereri conabor. Itaque rogo ne illi grave sir quod libertate Philosophica usus suerim in ejus Objectionibus resutandis, Ut mihi prosecto pergratum suit quicquid in ipsis continetur, & inter cætera gavisus sum quod a Viro tanti nominis, in Differtatione tam longa, & tam accurate conferipta, nulla ratio allata sit, quæ meas rationes oppugnaret, nullaque eriam in meas conclusiones

fendi fit à Defcartes. Ce dernier y répondit avec une hauteur infupportable; dans les endroits où il vouloit même affecter d'être humble & poli, on découvre une vanité extrême. "Vous n'avancez, dit il à <sup>59</sup> fon ,illustre Adversaire, aucune chose qui me ,foit contraire, cependant vous parlez beau-,coup; ainfi le Lecteur s'appercevra aisément "qu'il ne doit pas juger de la bonté de vos "raisons, par leur longueur. Au reste, jus-"qu'a présent l'Esprit a disputé avec la Chair <sup>60</sup>, mais en finissant ma Réponse je

ad quam mihi non perfacile fuerit respondere Respons. Renat. Cartes. ad Quint. Object. pag. 70.

<sup>60</sup> Ce passage de Descartes que je condamne avec tant de raison comme une marque de la vanité, fut défendu par un éctivain qui n'avoit jamais lû Descartes. Voici ce que je lui repondis. Cela ferà une note utile dans cet article.

L'Auteur d'une brochure intitulée, Apologie de l'Esprit des loix, &c. a cru, dans une note, qui tient trois pages de son ouvrage, devoir regarder comme un énorme contresens la traduction d'un passage des Meditations de Descartes. J'ai traduit, hastenus-mens cam carne differait, de cette maniere: jusqu'à present l'Esprit s'est entretenu avec la chair; & j'ai pensé que ces expressions etoient choquantes, parceque Descartes se comparoit à l'Esprit, & mettoit Gassendi à la place de la matiere, Mon' explication est d'autant plus naturelle,

Y 4

"reconnois que je parle à Gassendi, Philoso-"phe célebre, aussi estimable par son génie, "que

qu'elle tombe fur le fuiet de la difpute de ces deux philofophes. Descartes soutenoit que l'Ame ne pouvoit être qu'un Etre fimple; Gaffendi au contraire préten. doit qu'elle pouvoit être materielle, ou du moins qu'on ne pouvoit pas prouver qu'elle ne peut l'être. Descartes, en finifiant la reponse, fait allusion à fon fentiment & à celui de son adversaire en disant "jusqu'ici l'Esprit "s'eft entretenu avec la Chair " on n'a qu'à lire la reponse de Descartes, & l'on verra que c'elt la feule explication qu'on puisse donner. Car dans cette même reponse Descartes adresse souvent la parole & Gassendi, & fe fert allegoriquement des mots Caro & Mens, il previent ce philosophe au commencement de lon ouvrage qu'il fe mettra à la place de l'Esprit, & le confiderera lui comme la Matiere. "Ne pensez pas, dit il, que " vous repondant j'eftime répondre à un philosophe rel "que vous éres; mais comme fi vous ériez un de ces " hommes de la Chair dont vous empruntés le visage, je "vous adrefferai la reponfe que je voudrois leur faite," Medit. de Defcartes, Tom. 2. pag. 185. edit. in 12. Paris, 1724. En consequence du principe que Descartes s établi, que l'Esprit parle à la matiere, & dispute contre elle, il apostrophe presque toujours Gassendi sous le nom de Chair : & ces apostrophes ne sont pas fort polios, j'en citerai ici deux exemples entre mille que je pourrois extraire, "il ne femble pas, o Chair, que vous "fachiez en façon quelconque ce que c'est'que d'user "de raifons; puisque pour prouver que le rapport & "la foi de mes fens ne me doivent point être fuspects,

344

"que par sa science & sa profonde érudition, "& je suis charmé qu'un Homme aussi péné-"trant

"vous dites &c. id. ib. pag. 193., Je placerai encore ici une autre apostrophe à Gassendi sous le nom de Chair. "Tout ce que vous allégués ici, ô très bonne "Chair, ne me semble pas tant des observations que "quelques murmures qui n'ont pas besoin de repartie."

Lorsque mon Critique pretend que j'ai cu tort de traduire, hactenus mens cum carne differnit, par ces mots, jusqu'ici l' Efprit s' eft entretenu avec la Chair, il dit que Descarres, n'a pas su fe traduire lui . même : s'il eut connu les ouvrages de ce Philosophe, il auroit vu qu'il parle en françois comme je le fais parler, perfonne n'ignore que la traduction des Méditations de Descartes a été faite de son vivant par un de ses Disciples, & qu'il a revû cette traduction; en forte qu'on peut la regar. der comme faite par lui même. Si mon Critique veut y jetter les yeux, il y verra les propres termes qui l'ont révolté : jusqu'ici l'Efp, it s'eft entretenu avec la Chair; & il conclure que l'explication qu'il donne de Hactenus mens cum carne differuit, qui felon lui veut dire insqu'ici j'ai mélé de la paffion dans mes raisonnemens, ett insoutenable, car après que Descertes a dit, jusqu'ici l'Efprit s' eft entretenu avec la Chair, il ajoute tout de fuire & comme il étoit raifonnable en beaucoup de chefes, il n'a pas fuivi fes fentimens : quel galimatias ne feroit point la traduction du Critique, fi elle étoit jointe à la seconde phrase de Descartes? J'ai mélé de la passion à mes raifonnemens : & comme il étoit raifonnable en beaucous de chofes, il n'a pas fuivi fes Sentimens. Peut on voir un affemblage plus énorme d'idées qui n'ont aucune liaifon ?

YS

"trant & aussi éclairé, dans un Discours si "long & si travaillé, n'ait apporté aucune "raison pour combattre les miennes, à la-"quelle il ne m'ait été très-aisé de répondre".

Il régne dans tout ce compliment un air de vanité, (je serois tenté de dire de fatuité :) la comparaison de l'Esprit qui s'entretient avec

Je ne puis m'empêcher de rapporter ici les termes dont le fert ce Critique pour exagérer l'absurdité de mon sentiment : on s' est imagine que Descartes, en cet en droit, fe comparoit à l'Esprit vis à vis Gaffendi, qu'il comparoit à la Chair : quelle idée, quelle apparence que Descartes ait fait un parallele auffi offençant ? Il eft vrai, cette idée est très fingulière; mais malheureufement elle apartient a Descartes; & c'eft fur quoi roule toute la meditation? Quelle apparence! Pour voir que cette apparence étoit une réalité, il falloit lire : cela est moins penible que d'écrire; mais la mode aujourd'hui est de beaucoup écrire, & de lire peu, auffi arrive-t-il qu'on fait des Critiques ridicules, en voulant juger de ce que die un Auteur d'un livre qu'on n'a jamais vu. Eft il quelque chofe de plus fingulier que de voir un Ecrivain prendre la defense d'un Philosophe dont il n'a jamais lu les Ouvrages; c'eft dans cette Occasion qu'il est permis de faire les exclamations de mon Critique, & de dire: quelle idée ! quelle apparence ?

J'ajouterai ici en passant qu'il y a un peu de malignité dans la manière dont mon Critique a rapporté les termes dont je me suis servi en parlant de Descartes; car il a retranché les Eloges qui les précedent & qui les

avec la Chair est impertinente, & l'assirance qu' aucune Objection de Gassendi n'a donné la moindre peine à résoudre, est une fanfaronnade digne du plus hardi Gascon; mais ce n'est pas-là la plus forte preuve de l'orgueil de Descartes. Gassendi ayant repliqué une seconde fois aux Réponses qu'il avoit

fuivent, ce qui les rend plus durs: il m'accule fimplement d'avoir dit que Delcartes étoit un Pedant & un Gafeon orgenilleux, je me fuis bien expliqué différemment. Eh comment n'aurois je pas agi de même, moi qui regarde Delcartes comme un des plus grands hommes qu'il y ait eu, & qui, quinze ou vingt lignes après le reproche que je lui fais d'avoir eu de la Vanité, emploie quinze pages à le louer, voici les termes dont je me fuis fervi: "Quant au reste du raisonnement de Descartes, il est "plus digne d'un Pédant, d'un Théologien Orgneilleux, que , d'un philosophe aussi illustre que lui, fi quelquun difoit: l'Agefila, de Corneille est plus digne d'un mauvais Poère tel que Pradon, que d'un homme aussi illustre & sussi fublime que lui; feroit ce dire que Corneille est un Poère crotté & comparable à Pradon?

En voila assez pour ma justification; je me contenterai de dire à l'Auteur qui ma critiqué, ce que Descartes dit à Gassendi: vons n'avancez aucune chose qui me soit contraire, & cependant vous parlez beaucoup: Ainsi le Leéteur s'appercevra qu'il ne doit pas juger de vos raisons par leur longueur; j'ajouterai, & par l'air décisif avec lequel vous les proposez. avoit faites; voici ce qu'il écrivit à un de fes amis à ce fujet. "Je vous fuis fort obligé, "lui dit-il, <sup>61</sup> de ce que vous étant apperçu que "je n'avois pas daigné répondre au gros Li-"vre d'Inftances, que l'Auteur des Cinquièmes "Objections a écrit contre mes Réponfes, vous "m'avez envoyé un extrait des plus fortes "raifons de fon Ouvrage, qui ont été recueil-"lies & raffemblées par quelques-uns de vos "amis, que vous aviez chargé de ce foin. Vous "avez fait pour moi ce que je n'aurois pas "voulu prendre la peine de faire. Car je "vous avouerai naturellement, qu'il m'im-"porte

6 Magnopere me tibi devinctum agnosco, Clariffime Vir, quod videns me nullo dignatum effe responso ingentem inftantiarum Librum, quem Objectionum Quintarum Auftor adversus Responsiones meas addidit, aliquos ex amicis rogaveris, ut præcipuas iftius Libri rationes colligerent, & Epitomen ab iis factam ad me miferis. Majorem ea in re meæ famæ quam egomet ipfe curam geffifti. Non enim dubitabo apud te profiteri; fulque deque mihi effe, five magni, five parvi fiam ab illis quos ejulmodi rationes movere potuerint. Præfertim cum aliquot ex ils quos novi perspicaciffimi ingenii homines, qui ipfius Librum evolverunt, fignificarint mihi fe nihil in eo reperiffe quod fcrupulum fibi injeciffet. Illis vero folis fatisfacere animus eft. Scio mortalium plerosque speciem veritatis facilius quam ve-

"porte peu d'être méprifé par ceux qui "pourroient s'être laiflés perfuader aux rai-"fons de mon Adverfaire; tous les habiles "gens que je connois m'ont affûré qu'ils "n'avoient rien trouvé dans fon Livre, qui "eût pu leur faire naître le moindre doute. "Or c'eft à eux feuls à qui je defire de plaire, "& non pas aux hommes en général, qui "prennent ordinairement le faux pour le "vrai, & qui fe tiennent plutôt aux ep-"parences qu'à la réalite; leur appro-"bation ne me flate point affez, pour que "je daigne employer tous mes foins pour "l'aqué-

ritatem ipfam obfervare, & fæpius prava quam recha de rebus judicia ferre. Idcirco operæ pretium effe non putavi de illorum approbatione obtinenda multum laborare. Acceptifima tamen mihi eft, quam mififti, Epitome, & ei me teneri refpondere agnofco, fed in gratiam potius fufcepti ab amicis tuis laboris, quam quod illud defenfionis meæ neceffitas exigat. Perfuafus enim fum eos qui illam concinnarunt nunc mecum fentire, omnes iltius Libri Objectiones vocibus tantum quibusdam male intellectis, aut falfis hypothefibus inniti; quippe non alias nifi iftiufmodi generis annotarunt, licet tanta ea in re diligentia fint ufi, ut quafdam etiam quas me ibi legiffe non memini adjecerint. Renat. Cart. ad. C. L. V. Epiftola, in qua ad Epitomen Précipmaram Gaffendi inftantiaram refpondetur, pag. 143. "l'aquérir. Je vous remercie cependant "du Recueil que vous m'avez envoyé, & "je veux bien y répondre, non pas à "caufe de la neceffité où je fuis de me dé-"fendre contre de mauvaifes critiques; mais "en faveur de la peine que fe font donnée "vos amis. Ils ont du s'appercevoir que "toutes les Objections de ce Livre ne font "établies que fur quelques mots mal-enten-"dus, & fur quelques fauffes hypothèfes. "Il n'en eft aucune qui ne foit auffi mal fon-"dée; & bien loin que nos amis en ayent "omis quelques unes, je crois même qu'ils en "ont ajouté certaines, que je ne me rappelle "point d'avoir lues dans le Corps de l'Ouvrage.

Je ne pense pas, Monsteur, qu'on puisse écrire avec plus de hauteur & de fierté. Ce n'est pas là, à coup fûr, ce stile modeste, qui convient si bien aux Philosophes & même à tous les Savans, sur-tout lorsqu'ils écrivent contre des Adversaires, dont le mérite

<sup>62</sup> Hæc funt, Clariffime Vir, quæ magno Inftantiarum Libro reponenda effe putavi. Quamvis enim fortaffe Auctoris Amicis rem magis gratam facturus effem, fi omnes ejus inftantias figillatim refellerem, vererer tamen ne id perinde placeret meis, & ne mihi fuccenferent quod tempus in re tam parum neceffaria tererem atque

350

rite eft généralement reconnu de tout l'Univers. Je passerois à Despreaux d'avoir écrit de cette maniére contre Cotin, & je ne ferois pas scandalisé si le fameux & célebre Boerhave parloit dans ces termes du Médecin de Lille; mais que Descartes ait affecté un pareil mépris pour un Homme tel que Gaffendi, pour un Perfonnage fi illustre, cela révolte tous les honnêtes gens & ternit fa mémoire. Qui ne feroit indigné de l'air cavalier & suffisant avec lequel il conclut la même Lettre, d'où je viens d'extraire les deux passages rapportés ci-deflus? "Voilà, dit-il 62, tout "ce que j'ai cru devoir répondre à l'énorme "Livre des Instances. Et quoique peut-être ples amis de l'Auteur eussent souhaité que "j'eusse réfuté toutes ses Objections en dé-"tail, je n'ai pu m'y réfoudre : i'ai craint "que les miens ne desapprouvassent ma com-"plaifance; & qu'ils ne me blamasient d'employer mal à propos le tems à une chofe fi "peu

ita otii mei dominos conftituerem eos omnes, quibus fuum in quæftionibus inutilibus mihi proponendis prodigere luberet. Sed interim pro tua de me follicitudine gratias quam possum maximas ago. Vale, Idem, ibid. pag. 148. "peu néceffaire. Je ne veux point d'ailleurs "rendre maitres de mon loisir des gens qui "veulent employer le leur à me proposer des "questions frivoles & inutiles".

Pour mieux fentir, Monsteur, l'impertinence, & la fade présomption qu'il y a dans ce raisonnement, souffrez que je mette ici les expressions modestes, polies, sensées & édifiantes, dont Gassendi se sert en finisfant ses Objections qu'il adresse à Descartes. "Ce sont-là, dit-il <sup>63</sup>, les Remarques que "j'ai cru pouvoir faire sur vos Méditations; "mais souffrez que je vous répète sei ce que "j'ai eu l'honneur de vous dire au commence-"ment de ma Lettre; elles sont si legéres, que "vous devez peu vous en embarasser; & mon "jugement est si peu de chose, que vous de-"vez

<sup>63</sup> Hæc funt, Vir eximie, quæ mihi circa Meditationes tuas adnotanda occurrerunt. Repeto non effe cur ipfe ea cures, quod meum judicium tanti non fit, ut haberi debeat apud te tantilli momenti. Ut enim, cum aliquis cibus palato meo fuavis eft, quem displicere aliis video, non defendo gustarum meum effe alieno perfectiorem, ita cum menti placet opinio, que non atridet ceteris, longe absum ut tuear me in veriorem incidisse. Id potius puto vere dictum, suo quemque scasse abundare: ac tam prope iniquum habeo, velle ut omnes eadem fint sententià, quam ut omnes codem fint gustu. Quod

352

wez n'y avoir aucun égard. Je crois qu'il "en est des différentes opinions comme des "différentes viandes. Or de même que, "lorfque quelqu'un condamne un mets que "je trouve délicat, je ne pense pas avoir pour "cela le goût plus fin que lui : tout de même "auffi, quand un fentiment me plair & qu'une "autre personne le condamne, je suis bien "éloigné de me figurer que je ne faurois être "dans l'erreur: je crois au contraire que "c'eft avec raifon qu'on prétend que chacun "eft prévenu en faveur de son opinion, & "abonde en son seus; il feroit auss injuste de vouloir que tous les hommes pensallent de "même, que de prétendre qu'ils euffent le "même goût. Je vous prie donc de porter ntel jugement que vous voudrez fur mes Ob-.fera

dico, ut existimés tibi per me, liberum esse, hæc, quæ censui, omnia slocci sacere, nulloque plane loco habere. Abunde etir, sl pronum meum erga se affectum agnofeas, & non ducas pro nihilo venerationem tuæ virtutis. Potest forte aliquid esse inconsideratius prolatum, ut inter dissentendum proclivius nihit est a id st occurrat plane devoveo. Tu duc lituram, & sie habeto nihil mihi fuisse antiquius, quàm ut demererer, & sartam techamque tuerer amisisiam tuam. Vale; scribebam Patis, postridie Idus Maias, An. Sal. Object. Quint. Renat. Cartes. P. Gassend. pag. 55, sub. fin.

TOM. III.

"fervations, vous pouvez même les mépii-"fer entiérement; je serai trop heureux fi "vous voulez bien agréer l'affection que j'ai "pour vous, & si vous faites quelque cas de l'eftime, & de la vénération que j'ai pour "vos rares qualités. Au reste, il pourroit "peut - être m'être échappé quelque chofe qui me feroit point affez respectueux, ceux qui "disputent fe laissent aifement emporter au "feu de leur imagination ; fi cela est, je desaavoue tous ce qui pourroit vous déplaire, & vous supplie de le faire supprimer de mes "Ecrits. Car j'ofe vous protefter que mon feul & unique but a été d'acquérir votre "estime & votre amitié, dont la conferva-"tion m'eft précieuse",

- Comparez, Monsieur, la manière d'écrire de Gassendi à celle de Descartes, & décidez enfuite du caractere différent de ces deux Philosophes: vous voila Juge, je ne fuis que le Rapporteur, prononcez définitivement fur les Piè-

<sup>64</sup> Dudum mihi nunciatum fuerat te Librum aliquem in me parare, jamque ecce fex prima ejus folia tandem accepi & multo plura dicuntur fub prælo effe. Verum quia ex paucis paginis, quas mox evolvi, facilê cognofco non operæ effe, ut multum temporis in eo examinando impendam, nec forte etiam ut totum expectem,

all as to bear

Pièces originales que je vous produis; le procès me paroit fi bon pour Gaffendi, que je ne crains pas que vous rendiez un Arrêt qui foit contraire à mon fentiment.

Quelque zélé Cartéfien trouveroit fans doute extraordinaire, Monsieur, fi vous lui montriez ma Lettre, que content de relever les foiblesses de son Maître j'oubliasse de faire fentir toutes ses excellentes qualités; je vai bien-tôt me mettre en en état de me garantir de ce reproche; mais souffrez auparavant que je fasse encore mention de quelques-uns de ses démêlés Philosophiques. Il en eut un confiderable avec le celebre Voetius à qui il rendit amplement, dans une Lettre qu'il lui écrivit, les injures qu'il en avoit reçues: il le traita avec encore plus de hauteur qu'il n'avoit traité Gassendi; & ne jetta 64 les yeux fur ses Ecrits que dans ses momens perdus. Il est vrai que Descartes n'eut pas beaucoup de tort de ne point ménager

antequam de eo judicium feram, idque ad te perferibam: legam hæc fex folia iis horis quas animi relaxationi dare confuevi; & quidquid in iis effatu dignum edvertam, eodem ordine quo inter legendum occuret, hic notabo. Epift. Renat. Cartef. ad Gisbertum Voëtium, pag. 7.

Z 2

nager cet Adversaire, car il étoit fondé à fe plaindre des expressions injurieuses, dont il s'étoit servi aussi le Ciel se déclara en faveur de la bonne Caufe, & Descartes remporta la victoire, soit dans le fond de la chose dont il s'agissoit, soit dans la maniére d'en disputer. Il y a dans sa Lettre des traits d'une finefle os & d'un enjouement in-Il eut encore une querelle auffi vive fini. avec un Jésuite, Professeur de Philosophie, Auteur des Septiemes Objections contre fes Méditations. Ces Objections font écrites dans le véritable stile Jésuitique: le fiel y est répandu par-tout, & les injures y fourmillent;

5 Nondum habeo folium illud quod integrum Tirulum continebit, ut pote quod nondum impressum est, & forte, ut fieri solet, omnium ultimum imprimetur. Sed quia in superscriptione paginarum video te Librum tuum Philosophiam Cartessanam nominare, vereor ne qui existiment re id fecisse in fraudem Lectorum, ut cum Librum non absimilis tituli, sed dissimillimi argumenti a me expectent, tuum illis in mei locum vendatur, atque ideo ægré ferre non debebis, si maturé hanc Epistolam, ad illos instituti tui certiores faciendos, evulgem.

In primis septem paginis habes tentum exordium commune in Novatores, & de laudibus Aristotelis, in quo nihil notatu dignum invenio, nisi forté quod pag. 2,

356

lent; il y a aussi un grand nombre de puérilités & de façons de parler basses & rampantes que Descartes a relevées avec beaucoup de raison. "Ces expressions de parler "dit-il<sup>56</sup>, si polies, si subtiles & si enjouées "que vous répétez très-souvent, au nombre "desquelles celles ci tiennent un rang distin-"gué: Je pense, dites-vous: je le nie, moi, "vous, rêvez: celaest eertain & évident, ajoutez-"vous: je le nie, vous rêvés: il vous le sem-"ble seulement: il le paroît; mais il ne l'est "pas, & c. fi elles ne servent à rien pour au-"toriser votre sentiment, elles sont du moins "bonnes pour faire rire, paroissant folles, "ridi-

queraris quosdam Theologiæ Doctores immoderato concordiæ zelo ipfam . . . . . ac pictarem confumere, ranquam fi concordiam optare effet aliquod crimen præcipuum, & vulgare Theologis; quod ego virtutem maximam & vere Christianam semper putavi. Beati pacifici, Domine Voeti, sed quamdiu rixas quæres, non eris felix. Idem, sbid.

<sup>66</sup> Elegantiz jam fæpius dickz, quæ hic repetuntur: Cogito, ais: nego: fomnias. Et, certum addis, & evidens. Nego, fomnias: videtur duntaxat, apparet, non eft, &c: hoc nomine faltem rifum movent, qudd in eo qui ferid ageret effent ineptæ. Object. Sept. cwm Notis Auctoris, pag. 98. "ridicules & infensées dans la bouche d'une "personne qui n'a pas perdu le jugement.

Les raisonnemens du Professeur Jésuite ne valoient en général guère mieux que ces fades plaisanteries. Il y a cependant dans son Ouvrage un ou deux endroits assez passables; celui où il compare Descartes à un Païsan me paroît fingulier. Un homme rustique & "fort simple, dit-il <sup>67</sup>, apperçut un Loup "très

7 Si omififti aliquid olim, fi cenfuifti malè (homo es, & humani a te nihil alienum putas) fupervacaneus erit omnis ille labor tuus, atque omnino vereri debes, tibi ut ne contingat quod Ruffico nuper. Is ubi primum vidit Lupum a longe, hæfit, & egit ita cum Hero fuo, adolescente ingenuo, quem comitabatur. Quid video? Animal haud dubie. Movetur, ingreditur. Quodnam vero Animal? Nempe unum aliquod eorum, quæ novi. Quæ porro illa funt? Bos, Equus, Capra, Afinus. An eft Bos? Non. Cornua non haber. An Equus? Vixcaudatum eft; non Equus eft. An Capta? barbata illa; hoc imberbe; Capra non eft. Alinus ergo eft, cum neo Bos, nec Equus, nec Capra fit. Quid rides? exitum. Fabulæ expects. At enim, ait adolescens Herus: Quidni effe Equum perinde conficis, atque Afinum? Age. An eft Bos? Non. Cornua non haber. An Afinus? Minime, auriculas non video. An Capra? Nihil barbæ habet : Capra non eft ; eft ergo Equus. Turbatus nonnihil Rufticus Analyfi illa nova, At, at, exclamavit, non eft Animal; nempe Animalia, que novi, funt Bos,

"très éloigné de lui: il demanda à son Mas-"tre, jeune homme fort doux & fort poli: "dites-moi, je vous prie, qu'est.ce que je "vois? Sans doute e'est un Animal, puis-"qu'il remue & qu'il marche; par consé-"quent c'est un de ceux que je connois, qui "sont le Bœuf, le Cheval, la Chévre & "l'Ane. Est-ce un Bœuf? Non, il n'a pas "de cornes. Est-ce une Chévre. Non, il "n'a

Equus, Capra, Afinus: Non est Bos, non Equus, non Capra, non Afinus: Ergo affiliens & triumphans, non est Animal: Ergo aliquid non Animal. Strenuum fane Philosophum, non ex Lyczo, sed ex Armento! Vis peccatum illius?

Sat, ais, video, male posuir apud se in animo, etsi reticuit: novi Animalia omnia, aut nullum est Animal præter es quæ novi. At quid illud nostrum ad institutum-

Nempe lacti lac non videtur fimilius. Ne diffimules. Taces non nihil, quod habes in animo. An non iftud, novi omnia, quæ spectant & spectare possunt ad corpus; aut illud, nihil ad corpus pertinet, præter illud, quo olim pertinere intellexi? Et vero fi omnia, non nosti: fi omissifti, vel unum; fi aliquid quod revera fit corporis, aut rei corporeæ, ut animæ, menti tribuisti: fi cogitationem, fi fensum, fi imaginationem malè removisti a corpore, aut anima corporea: Addo fi vel sufficaris aliquid illorum a te commissium; an vereti non debes eundem exitum, ut quidquid concludas, fit eonclusum male? Idem, ibid. pag. 50.

Z 4

"n'a pas de barbe. Eftce un Cheval? Non. "il a la queue trop petite. C'est donc un "Ane, puilque ce n'est ni une Chévre, ni "un Bœuf ni un Cheval. Vous riez? At-"tendez, je vous prie, la fin de la fable. "Le Maître voyant l'imbécilité de son Valer "lui dir, 'tu'aurois pu également soutenir "que c'étoit un Cheval. Comment aurois-je "pu faire repartit le Rustre? Ecoute, ré-"pondit le Maître: ce n'est point un Bœuf, "il n'a point de cornes: ce n'est pas une "Chévre, il n'a point de barbe: ce n'eft "point un Ane, il a les oreilles trop courtes; "c'eft donc un Cheval. Le Païlan, frappé "& surpris de cette nouvelle analyse, s'écrie "d'abord: ce n'est point un Animal, car "tous les Animaux que je connois se rédui-"fent au Bœuf, au Cheval, à la Chévre & à "l'Ane: Or ce n'eft ni un Bœuf, ni un Che-"val, ni une Chevre, ni un Ane; donc ce "n'est point un Animal. Cet homme rusti-"que étoit bon Philosophe pour des Païsans; "mais non pas pour des perfonnes forties du "Lycée. Prenez garde que vous lui reffem-"blez parfaitement, & qu'une goute de lait "n'est pas plus sembable à une autre goute, "Ne raisonnez-vous pas comme lui, lorsque "vous dires: Je connois ce qui appartient au ,corps,

"corps, ou, Rien n' appartient au corps, que "ce que j'ai comu autrefois lui appartenir? "Car fi vous n'avez pas tout connu, s'il y "a la moindre chofe que vous ignoriez, fi "vous avez attribué à l'Esprit quelques qua-"lités du Corps, & fi vous en avez retranché "quelques-unes de ce dernier, foit en pri-"vant la Matiére de la force motrice & de "la fenfation, foit en la croyant incapable "de pouvoir jamais recevoir la pensée; ne "devez-vous pas craindre d'avoit tiré de vos "principes une conclusion aussi fausse, que "celle que ce Païsen tiroit des fiens?

l'ai cru, Monsteur, devoir vous rapporter le passage de ce lésuite pour deux raisons : la premiére, parce qu'il fert à justifier Gaffendi des reproches qu'on a voulu lui faire d'avoir prêté des armes à ceux qui admettoient la matérialité de l'Ame. D'où vient condamne-t-on ce Philosophe d'avoir fait les memes-Objections qu'un Theologien, dont les Ecrits ont été approuvés par la Société? La feconde c'est que je m'en fers pour montrer le foible de l'opinion qui réduit les Bêtes au rang des simples Machines; sentiment trop hazardé pour croire que Descartes en ait été veritablement persondé. C'est la néceffité de soutenir la distinction réelle de ZS l'Esprit l'Esprit & du Corps qui le conduisit à refuser une ame aux Animaux; il crut rendre sa cause meilleure en niant absolument que la Matière pût jamais recevoir aucune sensation. Gassendi avoit prédit cette suppresfion d'Ames: il avoit compris que tôt ou tard Descartes feroit cette réforme. Je suis assanté, *lui dit il 68*, que vous n'accorderez point aux Animaux un esprit semblable au vôtre; ils seront fort heureux si vous les laisser en possession de leur ame.

La Connoiffance de la nature de l'Ame des Bêtes est remplie de difficultés, & quelque Hypothéfe qu'on embrasse, on est embarassé à résoudre bien des doutes qui se présentent à l'esprit. Si on la considére comme une modification de la Matière, il est à craindre qu'on n'admette que celle des hommes est de la même nature. Dès qu'on convient que la Matière peut recevoir des perceptions & des sensations, en la subtilisant d'avantage, en la faisant monter à un degré de perfection plus haut, que celui de l'Ame des Bêtes, elle s'élévera jusqu'à lAme des hommes. On voit dans les Animaux un exemple de cette gra-

68 Ut præteream idem de alijs Animalibus dictum iri, quibus tu Mentem tibi ipli parem non concesseris;

6 ...

362

5.

1.000

gradation: les uns sont beaucoup plus ingénieux & beaucoup moins lourds que les autres: on découvre la même chose chez les hommes; il y a autant de différence entre un Païlan Champenois & un Académicien, qu'entre un Cochon qui se veautre dans son auge & un Chien bien élevé, uniquement occupé du soin de plaire & de flater son Maître. Dès que la Matière est capable de recevoir quelque perception & quelque senfation, dans le plus bas de ces quatre degrés, il est aisé de comprendre qu'en la subtilisant, en la purifiant, en l'organisant, on peut l'élever jusqu'au plus haut.

Le faux-fuyant des Péripatéticiens, pour éviter cette Objection, est pitoÿable. Ils prétendent que l'Ame des Bêtes n'est qu'une forme matérielle, parce qu'elle différe infiniment, dans la connoissance du bien & de l'honnête, de celle des hommes. A cela on leur répond que, si la différence de la nature des Ames venoit du plus ou du moins de perception qu'elles ont, il faudroit que celle des enfans & des imbéciles ne fusient pas de la même espèce que celle des hommes sages & sensés. C'est en vain

beare illis fane, fi vel animam te auctore habeant! Pet. Gaffend. Object. Quint. pag. 83-

vain que les Péripatéticiens difent que, fi les Ames des enfans & des imbéciles n'ont point encore- la perception des choses qui distinguent l'Homme de la Bête, c'est parce que les organes ne font point encore formés dans les premiers, & font très-mal difpofés dans les derniers; on montre aisement à ces Philosophes tout le foible de ce raisonnement. "Puisqu'il n'y a, leur dit - on 69, que les or-"ganes qui déterminent le degré de l'intelli-"gence & de la conception des Ames, qui "peut vous affürer que, fi celle d'un Cheval "fe fût trouvée placée dans le corps d'Ari-"ftore ou de Scot, elle n'eût pas acquis les "qualités qu'ont eu celles de ces Philosophes? "De même, si les leurs eussent animé le "corps d'un Bauder, toutes les marques de "raisonnement qu'elles eussent données se fus-"fent bornées à choifir dans un Pré les meil-"leurs chardous. Les organes étant, felon ,vous, la feule chose à laquelle on doive at-"tribuer la différence étonnante qu'on ap-"perçoit entre les opérations de l'Ame des "enfans & les conceptions de celle des hommes, vous ne devez point trouver étomant "que

69 Lettres Juives, Tom. VI. Lettr. cent cinquantetroisième. Edit. de la Haye. "que le même Etre intellectuel, placé dans "un corps humain bien organilé tel que celui "d'Aristore, fasse un Philosophe; & ne pro-"duite que des Actions lourdes, simples & "uniformes, dans le corps d'un Aue cent fois "peut - êrre moins bien organisé que celui "d'un enfant.

Il faut donc convenir, Monfieur, qu'il n'y a que par la Révélation qu'on peut prouver que l'Ame des Bêtes est d'une nature différente de celle de hommes. Car en raisonnant par le secours de la simple lumière naturelle, dès qu'on avouera, comme les Péripatéticiens, les Gaffendiftes, les Lockiftes, que la Matière est capable de 'recevoir la perception & la fenfation, de former enfin l'Ame des Bêtes, on fera en droit de dire qu'en subtilisant cette Matiére, & en la faisant agir sur des organes plus parfaits, elle pourra former l'Ame des hommes, & des hommes les plus favans & les plus judicieux.

Descartes avoit parfaitement senti toutes ces difficultés, & comme elles s'opposoient à la distinction précise qu'il avoit établie entre l'Esprit & le Corps, soutenant que la Matière ne pouvoit avoir que de l'étendue, de la profondeur, de la largeur, de la dureté,

#### 366 HISTOIRE

reté, n'ofant d'un autre côté admettre que l'ame des Bêtes étoit spirituelle, pour se délivrer de cet embarras, il en fit des Machines, & changea en Pendules bien réglées tous les Animaux de l'Univers; mais la Raifon & l'Expérience montrent évidemment la fausseté de cette Hypothèle; & pour peu qu'on ait d'attention aux actions des Bêres, on découvre qu'elles ont dans leur coudmite fouvent plus de fagelle que bien des hommes. D'ailleurs, n'eft-ce pas vouloir s'aveugler que de ne pas reconnoître qu'elles font sensibles à la pitié, à la reconnoissance, à la tendresse, &c. Ce sont là des passions dont les principales opérations font produites par l'ame & fe paffent dans elle.

Je vous avouerai, Monsteur, que je crois que ceux qui ont foutenu que les Animaux n'étoient que de fimples Machines, fe moquoient dix fois par jour de leur opinion; du moins devoient-ils en plaifanter, lorfqu'ils voyoient un Animal, qui par quelque action détruisoit leur Système de fond en comble. Je pense comme Monsieur de Voltaire, qu'il est demontré que les Bêtes ne peuvent être de

7º Mr. de Voltaire, Lettre fur les Anglois, Lettre XIII. pag. 100. Edit. d'Amfterdam.

de fimples Machines', & je dis avec lui: "Dieu <sup>70</sup> leur a fait précifément les mêmes "organes de fentiment que les nôtres: Or "Dieu n'a fait rien d'inutile: done frelles ne "fentent point, Dieu a fait un Ouvrage inu-"tile; Donc il n'a point fabriqué tant d'orga-"nes de fentiment. pour qu'il n'y eût point "de fentiment; Donc les Bêtes ne font pas "de pures: Machines".

Joignons ces raisons à un passage de Montagne., Le Renard, dit-il.71 "de quoi fe "fervent les Habitans de la Thrace, quand "ils veulent entreprendre de passer au-desfus de "la glace de quelque Rivière gelée & le lâchent "devant eux pour cet effet: quand nous le "verrions au bord de l'eau approcher fon "oreille bien près de la glace pour fentir s'il "oira, d'une longue ou d'une voifine diffance, "bruire l'eau courant au deflous, & felon "qu'il trouve par-là qu'il y a plus ou moins "d'épaiffeur en la glace, fe reculer ou s'avan-"cer, n'aurions-nous pas raifon de juger "qu'il lui paffe par la tête ce même discours "qui feroit en la nostre: & que c'est une ra-"tiocination & conféquence tirée du Sens naturel?

7 Effais de Michel de Montagne. Liv. II, Chap, XII. pag. 148. Edit, in 4. de Londres.

"turel? Ce qui fait bruit fe remue : ce qui "fe remue n'est pas gelé: ce qui n'est pas "gele eft liquide; & ce qui est liquide plie "fous le faix. Car d'attribuer cela feulement nà une vivacité du fens de l'oule, fans dif-"cours, fans conféquence, c'eft une chimére, L& ne peut entrer en notre imagination; ade même faut-il estimer de tant de fortes de "rufes & d'inventions de quoi les Bères fe acouvrent des entreprifes que nous faifons sur elles. .... Je ne veux obmettre d'alleiguer cet autre exemple d'un Chien que Plu-"tarque dit avoir vu . . . lui étant dans un "Navire. Ce Chien étant en peine d'avoir "l'huile qui étoit dans le fond d'une Cruche. "où il ne pouvoit arriver de la langue pour "l'étroite embouchure du Vaiffeau, alla que-"rir des cailloux & en mit dans cette Cruche "jusques à ce qu'il eut fait hausser l'huile "près du bord où il pût atteindre. Cela "qu'elt-ce, fi ce n'eft l'effet d'un efprit bien "fubtil?"

Quel-

7º Incredible enim .... spparet quomodo fieri pofiit line ullius animit ministerio, ut lumen a Lupi corpore réflexum in Ovis oculos tenuissima nervorum opticorum fils movear, & ex illa motione ad cerebrum usque pertingente spiritus animales in nervos diffundan-

368

Queique partifan qu'Arnaud ait été de la Philolophie de Descartes, ayant écrit ses Objections plutôt pour fortifier les sentimens de ce dernier, que pour les détruire, il avoue cependant qu'il y a apparence que l'opinion qui prive les Bêtes de l'ame ne fera amais reçue par les hommes. Il me paroît, "impossible, dit-il 72, qu'il se puisse faire "que, fans le ministère & le fecours d'auneune ame, la lumière qui réfléchit du corps "d'un Loup dans les yeux d'une Brebis, re-"mue tellement les petits filets de fes nerfs "optiques, qu'en vertu de ce mouvement qui "va julqu'au cerveau, les efprits animaux foient "répandus dans les neufs en la manière qui "eft requife pour faire que cette Brebis prenne "la fuite".

Finiffons, Monfieur, ces réflexions par quelques-unes de l'excellent Traducteur de Mr. Locke. Ce Philosophe Anglois ayant fourenu que <sup>73</sup>, fi l'on ne pouvoit douter ,,que les Bêtes ne composent & n'étendent

tur eo pacto, quo necesse est ad hoc ut Ovis fugam arripiat. Objectiones Quartæ in Meditat. Renat. Cartes. p. 1120

73 Effai Philosoph, sur l'Entendement Humain Liv. II, Chap. XI, pag. 112.

TOM. III.

Aa

"leurs idées à un certain degré, l'on étoit "cependant en droit de supposer que la puis-"lance de former des abstractions ne leur "avoit pas été donnée; & que cette faculté "de former des idées générales est ce qui met "une parfaite distinction entre l'Homme & "les Brutes: excellente qualité qu'elles ne "fauroient acquérir en aucune maniére par le "fecours des facultés de leur ame". Mr. Cofte remarque fur cela que tant, qu'on ignorera julqu'à quel degré les Bêtes raisonnent, & sont à cet égard plus parfaites les unes que les autres, on ne pourra jamais définir précisément leur manière de raisonner ni en déterminer les bornes. "Ne pourroit-il "pas être, dit-il 74, qu'un Chien qui, après "avoir couru un Cerf tombe fur la piste d'un "autre Cerf & refuse de la suivre, connoît "par une espèce d'abstraction que ce dernier "Cerf est un Animal de la même espèce que "celui qu'il a couru d'abord, quoique ce ne "foit pas le même Cerf? Il me femble "qu'on devroit être fort retenu à se déter-"miner fur un point aussi obscur. On fait "d'ailleurs, que non - seulement les Bêtes "d'une certaine espèce paroissent fort supe-"rieu-

74 Remarq, de Mr. Coste à la pag. citée ci-deffin.

AL ADE

rieures par le raisonnement à des Bêtes "d'une autre espèce; mais qu'il s'en trouve "auffi conftamment qui raifonnent avec plus "de fubtilité que quantité d'autres de leur "efpece. J'ai vu un Chien, qui en hyver (ne) manquoit jamais de donner le change na plusieurs autres Chiens, qui le foir fe "rangeoient autour du foyer. Car toutes "les fois qu'il ne pouvoit pas s'y placer auffi "avantageusement que les autres, il alloit hors "de la Chambre leur donner l'allarme d'un "ton qui les attiroit tous après quoi rentrant promptement dans la Chambre, il fe pla-"coit auprès du foyer fort à son aile, fans "fe mettre en peine de l'abboyement des austres Chiens, qui quelques femaines après "donnoient encore dans le même panneau.

Il faut avouer, Monsieur, que fi le Syftème de Descartes est véritable, voilà une Pendule qui se conduisoit aussi finement que l'homme le plus rusé. En vérité, soutenir sérieusement que les Bêtes ne sont que de fimples Machines, c'est vouloir éprouver jusqu'où peut aller la licence du Paradoxe.

C'est avoir affez critiqué les opinions de Descartes, venons actuellement, Monsieur. à l'énumération de ses excellentes qualités & de ses grauds talens Tout le monde con-

Aa 2

vient

#### 372 HISTOIRE

vient que sa Géométrie est son Chef d'Oeuvre; je fai bon gré à Mr. de Voltaire d'avoir pris la défense de cet illustre Philofophe contre ces gens qui, aveuglés par leur paffion & par leurs préjugés, ont prétendu que Descartes n'étoit pas un excellent Géometre. "Dans une Critique, dit-il 75, qu'on "a faite à Londres du Discours de Mr. de "Fontenelle, on a ofé avancer que Defcartes "n'étoit pas grand Géometre. Ceux qui parlent ainfi peuvent se reprocher de battre "leur Nourrice. Descartes a fait un aussi "grand chemin du point où il a trouvé la "Géométrie jusq'au point où il l'a poussée, "que Newton en a fait après lui. Il est le "premier qui ait enseigné la maniere de dou-"ner les équations algébraïques des Courbes. "Sa Géométrie, graces à lui devenue com-"mune, étoit de son tems si profonde, qu'au-"cun Professeur n'ofa entreprendre de l'ex-

75 Mr. de Voltaire, Lettres fut les Anglois, Lettre XIV. pag. 110. & fuiv.

A. 18 . A. 17

TI STATE OF

7<sup>5</sup> Sequentia (præcepta) quatuor mihi fuffectura effe arbitratus fum — Primum erat, ut nihil unquam velui verum admitterem, nifi quod certò & evidenter verum effe cognofcerem . . . Alterum, ut difficultates . . . in tot partes dividerem, quot expediret ad illas comme-

"pliquer, & qu'il n'y avoit en Hollande "que Schooten, & en France que Fermat, "qui l'entendissent.

"Il porta cet esprit de Geométrie & d'in-"vention dans la Dioptrique, qui devint en-"tre ses mains un Art tout nouveau; & s'il "s'y trompa en quelque chose, c'est qu'un "homme qui découvre de nouvelles Terres "ne peut pas tout d'un coup en connoître "toutes les propriétés".

La Méthode, ou la Logique de Defcartes, eff auffi excellente que celle de l'Ecole est ridicule & pitoyable. Elle confiste dans quatre Points principaux, & qui tous tendent également à apprendre aux hommes à raifonner conséquemment & sur des notions claires & distinctes. "J'ai suivi, dit-il<sup>76</sup>, avec "soin les Préceptes suivans. Premiérement, "je

dius resolvendas ... tertium, ut cogitationes omnes ... certo semper ordine promoverem ... Postremum, ut tum in quærendis mediis, tum in difficultarum partibus percurrendis, tam perfecte singula enumerarem, & ad omnia circumspicerem, ut nihil a me omitti effem certus. Renat. Cartef. de Method. pag. 11. & 12.

Aa 3

#### 374 HISTOIRE

"je n'ai jamais admis pour certain que ce "que je voyois évident & certain. Seconde-"ment, j'ai toujours divisé & séparé les dif-"ficultés en autant de parties différentes que je croyois qu'il étoit expédient de le faire, pour les réfoudre commodément. Troi-"siemement, j'ai toujours donné un ordre à "mes discours & à mes pensées, & j'ai été "des chofes fimples au mixtes par degrés & speu à peu. Quatriémement, j'ai employé "tant de précautions dans la recherche de la "vérité, & j'ai examiné les choses avec tant de "foin & tant d'exactitude, que je crois pou-"voir être affûré d'avoir employé tous les "moyens pour discerner le vrai du faux."

Qui-

77 La Raifon même, dit Descartes, nous convainc que le Monde a été créé au commencement dans la perfection, comme la Foi nous l'append. Mais pour comprendre mieux de quelle manière Dieu l'a créé, & le conserve, remontons plus haut, & voyons dans la construction d'un Monde imaginaire, non pas comment il a créé le Monde réel; mais comment il a pu le créer, & le conserver, en suivant certaines loix de mouvement, quoigu'il ne l'ait pat créé réellement selon cette Hypothèle.

Dans cette Hypothése Dieu crée la Matière indéfinie & homogéne. Dieu établit certaines loix de mouvement. Selon ces loix, tout corps mu doit tendre à se mouvoir en ligne droite. Dieu produit une quantité

Quiconque voudra mettre en pratique ces quatre Maximes de Descartes, fera certain de découvrir plus de vérités dans un jour que tous les Philosophes Scholastiques n'en ont connu pendant cinquante ans. Si ce Philosophe s'y fût toujours tenu fortement attaché, il auroit encore pouffé fes découvertes plus loin; mais enfin il abandonna lui - même les principes qu'il avoit établis. Il laiffa la Géométrie qu'il avoit choisie pour guide pendant un tems, & se livra si fort à l'esprit de Système, que fa Philosophie ne fut plus dans bien des endroits qu'un Roman ingénieux. Le Jésuite Regnault a affez bien mis dans un seul point de vue 77 toute l'Hypothèfe

de mouvement qui fublistera la même, sans diminuer, fans augmenter; il divise la Matière en parties égales & cubiques, auxquelles il donne un mouvement égal & circulaire sur leur centre. Dans ce mouvement, l'intérieur de chaque partie cubique devient un petit globe, une petite boule; & les angles brisés fournissent une poussière infiniment déliée des parties irrégulières & branchues. La poussière infiniment déliée, c'est la Matière subtile, ou le premier Elément. Les petits globes ou les petites boules sont la Matière globeuse, ou le second Elément. De l'assemblage de ces trois Eléments naissent les Tourbillons, le Soleil, les Etoiles & les Planetes, enfin l'Univers matériel.

Aa 4

thèfe de ce Philosophe, Il a raison au reste de dire que Descartes croyoit dans le fond du cœur la Matière infinie <sup>78</sup>. Car que fignifie ce terme d'indéfini, dont il se fert <sup>79</sup> & qui n'exprime rien? Ou il faut que la Matière soit finie, ou infinie, il n'y a aucun milieu entre ces deux choses. L'Auteur de la Philosophie du Bon-Sens me paroît être fondé de se récricr sur cette définition, & de dire <sup>80</sup>: N'est-

Tandis que les globules du second Elément se meuvent sur leur centre propre, différentes Masses de ces trois Matières diverses tournent chacune sur un centre commun; dels les Tourbillons.

La Matière subtile, ou la matière du premier Elément, syant moins de force, que les petits globes du second Elément, pour s'éloigner du centre commun de son mouvement circulaire, est repoussée & se trouve réunie dans le centre même, ou vers le centre du Tourbillon; & c'est le Soleil, ou quelque Etoile fixe,

En divers Tourbillons, les parties les plus groffières de la Matière fubtile, & les parties branchues du troifième Elément s'accrochent s'enchaffent les unes dans les autres, font une forte de croûte qui environne l'Aftre intérieur: & ce font les Planetes, & les Cometes. Les Aftres incrustés errent-ils de Tourbillons en Tourbillons? ce font des Cometes. Demeurent-ils abforbés dans un Tourbillon qui les force de fuivre la direction de fon mouvement? ce font des Planetes: la Terre en

376

"N'eft-il pas absurde de prétendre qu'une "chose n'est point finie, & qu'elle n'est point "infinie; mais qu'elle est *indéfinie*. J'aime-"rois autant qu'un homme, à qui l'on de-"manderoit si les Bouteilles de vin qui sont "dans sa cave sont en nombre pair ou impair, "répondit qu'elles sont en nombre *indépair*. "S'il en avoit bu quelques unes, je lui passe-"rois cette réponse, car il faut réellement "avoir

est une, qui tourne autour du Soleil, emportée par le Tourbillon du Soleil même.

Enfin le mouvement & la tiffure des parties infenfibles font les différentes propriétés des Corps; delà l'Univers. Regnault, Origine ancienne de la Phyf. nouvelle, Tom. I. pag. 100.

74 Regnault, Origine ancienne de la Phyfique nouvelle, ibid.

79 Nous faurons auffi que ce Monde, ou la Matière étendue qui compose l'Univers, n'a point de bornes, pour ce que quelque part où nous veuillions feindre, nous pouvons encore imaginer au-delà des espaces indéfiniment étendus, que nous n'imaginons pas seulement; mais que nous concevons tels en effet que nous les imaginons. De source qu'ils contiennent un corps indéfiniment étendu; car l'idée de l'étendue que nous concevons en quelque espace que ce soit, est la vraie idée que nous devons avoir du corps. Princip. de la Philos. par René Descartes, Seconde Partie, nombre 21. p.92.

so La Philosophie du Bon-Sens, &c. pag. 299.

Aas

#### 378 . HISTOIRE

"avoir le cerveau troublé, pour affûrer qu'-"une chose est & n'est d'aucune manière".

Descartes ne voulant point admettre de vuide, & failant confister l'essence de la Matiére dans l'extension, fut obligé d'admettre cette prétendue indéfinité pour ne point être forcé d'avouer que la Mariére étoit infinie. Certe opinion est très-dangereuse, contraire à la Religion, & Spinola s'en est fervi comme d'un échafaud pour bâtir fon Syftême. Par-,tout où il y a de l'étendue, dit-il, il y a "de la matiére, puisque l'étendue est l'effence "de la Matiére; car quelque part que nous "veuillions feindre, il nous est facile d'ima-"giner au delà des espaces étendus, & qui "font tels réellement que nous les imaginons; "l'Etendue est donc immense & infinie, par "conséquent la Matiére. Or il ne fauroit y "avoir deux Infinis diffincts & féparés, Dieu "& la Matiére : cela répugne, l'idée de l'in-"fini emportant tout ce qui eft; par confé-"quent la Matiére est donc Dieu elle-même "puisqu'elle eft infinie, & il n'eft aucune "autre Substance. Tout ce qui existe, existe "en

<sup>8r</sup> Discours prononcé par Mr. Le Cat à l'ouverture de fes Couts d'Anatomie & d'Opérations, inféré dans le

"en elle & par elle, & n'en est que des modi-"fications.

Defcartes fentoit qu'on pouvoit lui prêter des fentimens aufii impies & qu'il étoit bien éloigné d'avoir. Il eut donc recours au terme vague d'indéfini, dont il n'eut point eu befoin s'il avoit voulu admettre le Vuide; mais il le combattit vivement, & il faut convenir que les raifons qu'il a employées contre son exiftence font d'une grande force. Nous en ferons mention dans la Lettre fuivante en examinant le Syftême de Mr. Newton; & nous parlerons des Tourbillons du Philofophe François loríque nous ferons parvenus à Mr. de Fontenelle.

Bien des performes accufent Defcartes de n'avoir pas été bon Anatomille. Il est vrai qu'il a fait quelques fautes dans les Traités qn'il a donnés fur l'Anatomie; mais c'est être injuste que de ne pas le regarder comme un des plus favans Philosophes dans cette Science. Un habile Chirurgien, connu de toute l'Europe & qui fait admirer aujourd'hui ses vastes connoissances l'a justifié contre ses accufateurs. "Savez-vous, dit-il <sup>81</sup>, "quel

Tome XXV. de la Bibliotheque Françoife. II. Part. pag. 249.

"quet étoit Descartes qui a renouvelle la face "de toutes les Sciences? Anatomiste des plus "fubtils, il s'en faisoit gloire contre ces De-"mi-Savans qui lui reprochoient d'être le "Disciple des Bouchers. Comme'un autre "Démocrite, il n'étoit pas chez lui fans quel-,que Morceau d'Anatomie, & c'étoit - là tout "le Cabinet qu'il avoit à montrer aux véri-"tables Savans; auffi fon exactitude alla t-elle "fi loin dans l'examen des moindres parties "de l'Animal, que pas un Médecin de pro-"fession, dit Mr. Baillet, ne pouvoit se van-,ter d'y avoir pris garde de plus près que Il assorit dans une Lettre au Pere "lui. "Mersene qu'après onze ans de recherches "dans l'Anatomie, il n'y avoit point de partie "dans le Corps Humain, si petite qu'elle pa-"rût, dont il ne crût pouvoir expliquer la "formation par les causes naturelles. On "le voit perfuadé dans fon Livre de la Mé-"thode, que ces connoiffances le conduiront "infailliblement nonfeulement à guérir les "Corps & à prolonger la vie; mais même, "ce qui vous surprendra peut être, à guerir cel-"les de l'Esprit, à rendre les hommes plus fages, "plus habiles. L'Efprit, dit-il, eft fidependant "du Corps que, s'il est possible de trouver "quelque moyen qui rende les hommes plus "lages

380

"fages & plus habiles qu'ils ne font, je crois "que c'est dans la Médecine qu'on le doit "chercher.

Je crois devoir défendre Descertes contre une décision un peu trop Angloise de Mr. "Très peu de personnes à de Voltaire. "Londres, dit il 82, lisent les Ecrits de "Descartes dont effectivement les Ouvrages "font devenus inutiles". Tant pis pour ceux qui font affez prévenus & affez livrés à leur préjugés, pour ne point goûter les belles chofes qui font répandues dans les Ouvrages de ce Philosophe. Ceux qui les regardent comme inutiles méritent d'être confidérés ou comme des ignorans, ou comme ces perfonnes dont Mr. de Voltaire, fe moque lui-même, qui ont été choquées de la comparaison que Mr. de Fontenelle a faite de Descartes à Newton, uniquement parce que Descartes étoit François. Car enfi les opinions qu'il a fourenues ne fin, font point d'une évidence Mathématique, celles de fes Adversaires sont dans le même cas. Je laisse à part tous les Systèmes Phyfiques & je ne confidére actuellement Delcartes que comme Logicien & Méraphylicien:

S Leures fur les Anglois, Lettre quinzième, pag. 109!

cien; tout ce qu'on a pu dire de plus fort pour autorifer la diffinction du Corps & de l'Esprit a été avancé par lui. Ses plus grands Adverfaires en conviennent. He quoi! est il donc inutile de lire des Ouvrages qui contiennent les preuves les plus fortes de la spiritualité & de l'immortalité de l'Ame? Je conviens qu'il ne faut pas les regarder comme évidentes & Mathématiques, dès qu'elles ne le font point; mais on doit les étudier, les approfondir & les adopter aveuglément, puisqu'étant aussi probables & auffi vraifemblables que celles qu'on leur oppose, elles sont encore autorisées par la En vérité, Mr. de Voltaire Révélation. s'est un peu trop laissé emporter à l'entoufiasme Newtonique. J'aime peut-être & je respecte autant les Anglois que lui: je ne luis

#### TEMOIGNAGE.

83 De la Reine. Christine de Suède, en faveur de Mr. Descartes, imprimé sur l'Original qui est dans la Bibliothéque des Religieux de Sainte Génevicève.

Christine-Alexandra, Reine Nous faisons sçavoir par ces Présentes, qu'ayant été suppliée d'honorer d'une marque d'estime la Mémoire du seur Descartes, qui s'est acquis, avec justice, le sitre d'un grand Philosophe de notre Siècle; Nous n'avons pas voulu refuser à la Mémoire d'un si grand Homme, l'honneur

382

fnis guère François sur cet Article; mais je tâche de n'être point la dupe de ma prévention.

Je justifierai encore Descartes contre un trait malin & Jésuitique du Pere Regnault, " "On fait même dire à la Reine Christine que Descartes contribua beaucoup à la faire eutrer "dans le Sein de l'Eglise Romaine", Il cite Ro-"hault, Entretiens fur la Philosophie. pag. "217. Qui ne croiroit en lisant ce passage, "qu'il n'eft rien de si incertain que ce fait, & "qu'il n'est constaté que par un bruit fans "fondement rapporté par Rohault? Cependant ce Jésuite n'a pu ignorer que l'on ne faisoit rien dire à la Reine de Suède; mais que c'étoir elle-même qui avoit parlé, & parlé trés - expressément dans un Certificat 83, qu'elle donna peu de tems après la mort de

de notre approbation, & le témoignage de notre effime, dont il a reçu pendant fa vie des marques affez éclatantes, pour accorder à fes amis après fa mort, ce témoignage qu'ils nous demandent. Nous confessions donc que fa réputation & fes Ecrits nous donnérent autrefois envie de le connoître: que ce desir Nous fit employer le crédit du Sieur Chanut, Ambassadeur Ordinaire de France, alors en notre Cour, pour le disposer à Nous donner cette fatisfaction: Que l'amiré intime qui étoit entre ces deux excellens Hommes, & celle que 384 HISTOIRE

de Descartes. L'Original est à Paris dans la Bibliothéque des Religieux de Ste. Géneviéve, On en a imprimé des Extraits à la tête de presque tous les Ouvrages de ce Philosophe; jugez, Monsieur, si le Jésuite Regnault ne l'avoit jamais vu, & s'il étoit en droit de paroître douter de ce fait & de se fervir de ces termes: Ou fait même dire à la Reine Christine.

Les Jéluites auroient plus du ménager Defcartes qu'ils n'ont fait & qu'ils ne font encore.

le Sieur Chanut avoit pour Nous, le fit travaillet heureulement à notre deffein, & à le dispofer à quitter fon Hermitage pour Nous venir trouver; ce qu'il fit, & fut reçu de Nous avec tous les honneurs & témoignages d'effime que Nous avons cru convenir à la perfonne, & à son mérite. L'ayant dispose à quelque sejour en norre Cour, Nous voulumes recevoir d'un fi bon Maitre quelque teinture de la Philosophie & des Mathématiques, & Nous avons employé les heures de notre loifir à cette agréable occupation, autant que nos grandes & importantes affaires le pouvoient permettre. Cependant Nous eumes la douleur de Nous voir privée par la mort d'un fi illustre Maître, à qui Nous avons voulu donner cette marque de notre eftime & bienveillance. Et Nous certifions même par ces Préfentes, qu'il a beaucoup contribué à notre glorieuse conversion; & que la Providence de Dieu s'eft fervie de lui, & de notre illustre Ami, le Sieur Chanut, pour Nous en donner les premières lumières; en forte que fa grace & fa core. Car ce grand Homme eut la foibleffe de vouloir leur plaire & de les flater, foit pour les engager à protéger fa Philosophie, soit pour les empêcher de le décrier dans l'esprit du Peuple : ruse ordinaire à la Société : stratagême sur lequel elle fonde la perte de tous les gens qu'elle n'aime point. "Je déclare, dit - il <sup>84</sup>, en écrivant au Pere "Dinet Provincial des Jéjuites, que je n'entre-"preprendrai rien qui puisse blesser le re-"spett

miféricorde achevérent après à nous faire embrasser les Vérités de la Religion Catholique, Apostolique & Romaine; que le dit Sieur Descartes a toujours constamment professée, & dans laquelle il est mort, avec toutes les marques de la vraye pieté que notre Religion exige de tous ceux qui la professent. En soy de quoy Nous avons signé ces Presentes, & y avons fait apposer notre Sceau Royal. Fait à Hamburg le 30 d'Août. 1667. Signé, Christine-Alexandra; & plus bas M. Santini.

84 Et omnino profiteor me nihil scienter contra Prudentiorum confilia vel Potentiorum voluntatem esse facturum. Cumque non dubitem quin ea pars in quam Societas tua se stetter, alteri "debeat præponderare, societas tua se stette, alteri "debeat præponderare, summo me beneficio assicies, si tuæ tuorumque sententiæ monere velis; ut quemadmodum in reliqua vita vos semper præcipue colui & observavi, sic etiam hac in re, quam alicujus momenti esse puto, nihil nisi vobis saventibus suscipiam Epist. Renat. Cartes. P. Dinet, Soc. Jes.

TOM. III.

"fpect que je dois aux Puiffances, & que j'au-"rai toujours toin de fuivre les avis des gens "fages; or comme je fuis affûré que le parti "que choifit votre Société est toujours le plus "fensé je vous prie de m'apprendre vos fenti-"mens & ceux de vos Confreres, afin que je "puisse en profiter, & qu'ayant toujours eu "pour tout votre Corps un respect infini, "je n'entreprenne rien à l'avenir dans une "affaire qui me paroît considérable, fans être "certain, au préalable, de vos confeils & de "votre protection.

Tant d'humilité conviendroit bien à un Philofophe, fi fon but avoit été different, & si'l eût eu pour des veritables Sages les égards qu'il affectoit pour les Boute-feux de la France.

Descartes mourut le 11. Février 1650. à Stockholm, où la Reine de Suéde l'avoit appellé, pour être son Maître & son Guide dans l'étude de la Philosophie. Le sort de ce grand Homme sut plus beau après sa mort que pendant sa vie. Son génie & ses vastes connoissances lui avoient fait des ennemis qui ne le laissérent guère tranquile. "Tant de persécutions, dit Mr. de Voltaire <sup>85</sup>, "supposoient un très grand mérite & une ré-"puta-

35 Lettres fur les Anglois, Lettre XIV. pag. 108.

386

"putation éclatante; auffi avoit-il l'un & "l'autre. La Raifon perça même peu à peu "dans le Monde à travers les ténebres de "l'Ecole & les Préjuges de la fuperfition po-"pulaire. Son nom fit enfin tant de bruit "qu'on voulut l'attirer en France par des ré-"compenfes. On lui propofa une Penfion "de mille écus: il vint fur cette efpérance, "paya les fraix de la Patente qui fe vendoit "alors, n'eut point la Penfion; & s'en re-"tourna philofopher dans fa Solitude de "Nord-Hollande, dans le tems que le Grand "Galilée, à l'âge de 80 ans, gémiffoit dans les "prifons de l'Inquifition, pour avoir dé-"montré le mouvement de la Terre.

Gaffendi & Defcartes eurent plusieurs illustres Disciples. Bernier fameux Voyageur, a donné un Abregé, en François, de la Philosophie de Gassendi; il a ajouté des doutes à la fin de cet Ouvrage, qui marquent autant de science & de pénétration que de candeur & de probité.

Rohault a fait un Traité de Phyfique, conforme aux Principes de Descartes. Quoiqu'il ne soit pas fort étendu, il est très-bon, & écrit d'une manière nette, précise & fort claire.

Regis & Pourchaut ont fuivi ce même Philosophe dans leurs Cours de Philosophie.

Bb 2

§. III.

# §. III.

#### MALLEBRANCHE.

Le plus célébre des Disciples des Descartes, & celui qui a fait & fait encore le plus de bruit, est le Pere Mallebranche, Oratorien, & un des plus illustres Membres qu'il y air eu dans l'Académie des Sciences. Il avoit le génie grand, vaste, profond; mais il se laiffoit trop emporter au feu de fon imagination. Il donnoit quelquefois dans des illufions, sublimes à la vérité; mais qui n'en étoient pas moins fausses & moins chimériques. Les deux fentiments qu'il a foutenus dans fon Livre de la Recherche de la Vérité, & qui ont fait beaucoup de bruit, dont le premier établit que nous voyons tout en Dieu; & le fecond qu'il ny a aucune preuve Philofophique de l'existence des Corps, ont été vivement attaqués, & j'ofe dire détruits & renverfés. Examinons-les, Monsteur, l'un aprés l'autre. Voici fur quoi ll fonde le premier.

"On doit, dit - il, remarquer que comme il "n'y a que Dieu qui connoisse par lui - même "ses volontés, lesquelles produisent tous les "Etres, il nous est impossible de favoir "d'autre que de lui s'il y a effectivement "hors de nous un Monde matériel, semblabé "à celui "á celui que nous voyons; parce que le "Monde matériel n'est ni visible, ni intelli-"gible par lui-même. Ainsi, pour être plei-"nement convaincu qu'il y a des Corps, il "faut qu'on nous démontre non - seulement "qu'il y a un Dieu, & que Dieu n'est pas "trompeur; mais encore que Dieu nous a "afsûré qu'il en a effectivement créé, ce que "je ne trouve point prouvé dans les Ouvra-"ges de Mr. Descartes.

"Dieu ne parle à l'Esprit & ne l'oblige "à croire qu'en deux maniéres; par l'Evidence ,& par la Foi. Je demeure d'accord que la "Foi oblige à croire qu'il y a des Corps; "mais pour l'évidence, il me femble qu'elle "n'est point entière, & que nous ne sommes "point invinciblement portés à croire qu'il y "ait quelque autre chose que Dieu & notre Il est vrai que nous avons un "Elprit. "penchant extrême à croire qu'il y a des "Corps qui nous environnent : je l'accorde "à Mr. Descartes; mais ce penchant, tout "naturel qu'il eft, ne nous y force point par "évidence, il nous incline seulement par im-"preffion. Or nous ne devons fuivre dans "nos jugemens libres, que la lumiére & l'evi-"dence, & fi nous nous laisfons conduire à "l'impression fensible, nous nous tromperons Bb 3 "pref390

"presque toujours. Pourquoi nous trom-"pons-nous dans les jugemens que nous fai-"fons fur les qualités fenfibles, fur la gran-"deur, la figure & le mouvement du Corps, "fi ce n'est que nous suivons une impression "femblable à celle qui nous porte à croire "qu'il y a des Corps? Ne voyons - nous pas "que le feu est chaud, que la neige est blanche, "que le Soleil est tout éclatant de lumiére? "Ne voyons - nous pas que les qualités fen-"fibles, auffi bien que les Corps font hors "de nous? Cependant il est certain que ces "qualités fenfibles, que nous voyons hors de "nous, ne sont point effectivement hors de "nous; ou fi l'on veut il n'y a rien de cer-"tain fur cela. Quelle raifon avons - nous "donc de juger qu'outre les corps intelli-"gibles que nous voyons, il y en a encore "autres que ceux que nous regardons? Quelle "évidence a - t - on qu'une impression qui est "trompeuse, non-seulement à l'égard des "qualités fenfibles; mais même encore à l'é-"gard de la figure & du mouvement des "Corps, ne le soit pas à l'égard de l'existence "actuelle des mêmes Corps? Je demande - "quelle évidence on en a? car pour des "vraisemblances, je demeure d'accord qu'on "n'en manque pas". Recherche de la Vérité, Eclair.

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 391

Eclaircissement fur le Premier Livre pag. 499. Edit. in 40.

Il est certain, Monsieur, quoi qu'en dise le Pere Mallebranche, que nous connoiffons fans le fecours de la Foi l'existence des Corps: il est même absurde, lorsqu'on admet la Révélation, de douter phyfiquement de la réalité du Monde materiel; car, ou nous n'en avons aucune preuve par la Foi, ou le rapport des Sens doit être cru. Puisque cette Foi ne nous est connue & n'est fondée que fur l'existence des Sens, comment seronsnous surs de la vérité de l'Incarnation, s'il n'y en a d'autre preuve que celle de la croyance de cette Incarnation; & fi les Sens ne nous affürent point authentiquement qu'il y a des Corps, & que par conféquent le Fils de Dieu a pu en prendre un? Si le Pere Mallebranche eût fait attention à cette difficulté, ou il eût foutenu purement & fimplement qu'il n'y avoit aucune preuve évidente des Corps d'aucune maniére, ou il eût abandonné fon opinion. Il auroit agi fagement, à mon avis; car en vérité, il faut aimer à foutenir d'étranges Paradoxes, pour vouloir prouver qu'on ne peut être certain de la chose la plus fûre & la plus évidente.

Bb 4

Le

Le Jésuite Regnault a réfuté affez bien & avec beancoup de précision le sentiment de Mallebranche. "Nous connoiffons, dit - il "86, l'existence des corps fans le secours de "la Foi fi le rapport constant des Sens, un "penchant naturel gravé dans notre Ame "par l'Auteur de la Nature, l'idée de Dieu, "la Raifon nous l'apprennent de concert. Dans "une matiere importante, où il s'agit de fa-"voir fi l'on doit ou non à Dieu un culte ex-"térieur, on doit s'en fier à de pareilles ré-"gles de jugement réunies : Or tout cela con-"spire à la fois à nous faire connoître l'e-"xistence des corps. Car I. à toute heure, "conftamment & dès ma naiffance, j'apperçois "par les Sens mille corps différens; & dans "cette varieté j'apperçois les mêmes corps. "2. Je trouve en moi-même un penchant "néceffaire à croire ce que me dit fur l'existence "des Corps le rapport conftant de mes Sens "divers: ce penchant n'a rien que de légitime "je l'ai reçu avec la vie; je l'ai donc recu de "l'Auteur de la Nature. 3. L'Auteur de la Na-"ture eft également bon & sage : l'idée de Dieu "m'en convainc. Cet Etre également bon & fage "per-

86 Entretiens Phyliques d'Arifte & d' Eudoxe, Tom. I. Ent. 11. pag. 22.

"permettroit - il que je me trompaffe en ju-"geant & fur le rappot conftant de mes Sens "& fur un penchant néceffaire & legitime "qu'il a mis dans mon Ame; & fur l'idée "que j'ai de fa bonté dans une chofe de con-"féquence, où je ne fais rien de contraire à "ma Raifon, où je fuis avoué par la Raifon? "ma Raifon me dit que Dieu ne le permet "pas, au moins fans déroger par un miracle "aux loix de fa Providence ordinaire, dont "une me porte invinciblement à juger qu'il "y a des Corps; je connois donc fans le fe-"cours de la Révélation l'exiftence des Corps".

Venons actuellement, Monsteur, au fentitiment du Pere Mallebranche, par lequel il prétend que nous voyons tout en Dieu., "Il est absolument, nécessaire, dit-il, que "Dieu ait en lui - même les idées de tous les "Etres qu'il a créés, autrement il n'auroit pu les produire; ainfi il voit les Etres en confidérant les perfections qu'il renferme aux quelles ils ont rapport. Il faut de plus favoir que Dieu est très - étroitement uni à nos Ames par fa présence; de sorte qu'on peut dire qu'il est le lieu des Esprits, de même que les espaces sont les lieux des Corps. Ces deux choses étant supposées, il est certain que l'Efprit peut voir ce qu'il y a en Dieu, qui Bbs reprérepréfente les Etres créés, puisque cela est très-spirituel très intelligible & très-présent à l'esprit; ainsi l'Esprit peut voir en Dieu les Ouvrages de Dieu, supposé que Dieu veuille bien lui découvrir ce qu'il y a dans lui qui les représente. Or voici les raisons qui semblent prouver qu'il le veut, plutôt que de créer un nombre infini d'idées dans chaque Esprit.

Premiérement, c'est qu'encore qu'on ne nie pas absolument que Dieu ne puisse faire une infinité de nombre infini d'Etres représentatifs des objets avec chaque Esprit qu'il crée; cependant on ne doit pas croire qu'il le fasse ainfi. Car nonseulement il est trèsconforme à la Raison; mais encore il paroît par l'économie de toute la Nature que Dieu ne fait jamais par des voyes très difficiles, ce qui peut se faire par des voies très simples & très faciles. Dieu ne fait rien inutilement & fans raifon. Ce qui marque fa fageffe, fa puiffance, n'est pas de faire de petites choses par de grands moyens: cela est contre la Raison, & marque une Intelligence bornée; mais au contraire c'est de faire de grandes choses par des moyens très fimples & très faciles. C'eft ainfi qu'avec l'étendue toute feule, il produit tout ce que nous voyons d'admirable dans la Na-

#### DE L'ESPRIT HUMAIN. 395

Nature, & même ce qui donne la vie & le mouvement aux Animaux. Car ceux qui veulent absolument des formes substantielles, des facultés & des ames dans les Animaux différentes de leur fang, & des organes de leurs corps, pour faire toutes leurs fonctions, veulent en même tems que Dieu manque d'intelligence, & qu'il ne puisse pas faire ces chofes admirables avec l'étendue toute feule. 11s mefurent la puissance de Dieu & sa souveraine sagesse par la petitesse de leurs esprits. Puis donc que Dieu peut faire voir aux Esprits toute chose en voulant simplement d'ils voyent ce qui eft au milieu d'eux-mêmes, c'est-à-dire ce qu'il y a dans lui-même, qui a rapport à ces chofes & qui les repréfente; il n'y a pas d'apparence qu'il le fasse autrement & qu'il produise pour cela autant d'infinités de nombre infini d'idées qu'il y a d'Esprits créés. Recher. de la Vérité, Liv. III. Chap. VI. pag. 299.

J'ai eu l'honneur, Monsieur, de vous dire, dans la Septième Lettre que je vous ai écrite, qu'il y avoit deux fortes de Spinosisse, ou plutôt de Parménidisme: le premier matériel, qui prétend que tous les corps ne font que les modifications d'une Sub-

Substance unique & matérielle qui est Dieu; le second spirituel, qui rend toutes les idées des modes d'une seule & unique substance immatérielle, qui est Dieu également. Te pente que le Systeme du Pere Mallebranche a beaucoup de ressemblance & d'uniformité avec ce dernier fentiment; car fuppofer que nous voyons tout en Dieu, n'eft-ce pas, pour ainsi dire, prétendre que Dieu soit l'Ame commune de tous les Etres. Si nos idées sont hors de nous, si nous n'avons pas le pouvoir de les créer, fi elles font inaltérables, éternelles, fi elles font enfin une partie de l'effence divine : cette effence de Dieu diversement modifiée est sujette à tous les inconvéniens de la Substance Spinofiste; les deux Syftêmes font également dange-"Je ne connois par le moyen de cette reux. "effence, dit un Critique 87, que deux chofes "dans l'Univers, mon Entendement, & les "Natures univerfelles, immuables, en quoi "confiste l'effence de Dieu. Mon Entende-"ment est quelque chose de réel, puisque "c'eft

87 Mr. Deslandes, Hift. Critiq. de la Philof. Tom. II. pag. \$12.

88 Διο και αντιγεάψας πεοσήγαγον δειχνύναι πειεώμενος, ότι έξω τΕ νΕ υφέςηκε το νόημα. Quapropter

"c'eft moi-même: ma Raifon, ou la vérité "de mes idées, eft auffi quelque chofe de réel. "Hors delà que puisje concevoir, fi toutes "ces Natures universelles font l'effence de "Dieu? Il n'y a rien qui détruise plutôt ce "qu'on appelle Religion, rien qui mette "plus à l'aife l'Esprit de l'homme. Chaque "idée a je ne fais quoi d'absolu, de distinct, "d'indépendant de mon Entendement : cha-"cune de ces idées est l'effence même de "Dieu ainfi modifiée; donc toutes les idées "composent toute la Divinité; donc elle est "répandue partout, & subsiste dans tous les "Entendemens".

Ce Syftême n'eft pas nouveau: il avoit été foutenu par plufieurs anciens Philosophes. Porphyre avoit propolé, par écrit <sup>88</sup>, à Plotin plufieurs Objections pour montrer que nos idées étoient hors de notre entendement. Bayle a prétendu que le germe du fentiment du Pere Mallebranche fe trouvoit dans la doctrine de Démocrite touchant la nature divine. Si cela eft, le Syftême des idées hors de

cum contra scribendo provocare tentavi, conatus ostendere ea quæ intelliguntur extra intellectum esse. Porphyr. in Vit. Plotini.

de l'Entendement fera encore plus ancien. Jugez, Monsieur, fi Bayle est fondé dans fon opinion. Voici furquoi il l'établit. ...De-"mocrite enfeignoit, 89, que les images des "Objets, ces images, dis-je, qui se répan-"dent à la ronde, ou qui se tournent de tous "côtés pour se présenter à nos Sens, sont "des émanations de Dieu, & font elles-mê-"mes un Dieu, & que l'idée actuelle de no-"tre Ame eft Dieu. Y a-t-il bien loin de "cette penfée à dire que nos idées font en "Dieu, comme le Pere Mallebranche le dit; "& qu'elles ne peuvent être une modification "d'un Esprit créé? Ne s'ensuit-il pas delà "que nos idées font Dieu lui même?

Voilà, Monsieur, le Pere Mallebranche encore taxé de Spinosisme spinituel. Un des plus ingénieux Ecrivains so de ce Siécle. l'a accusé de Quakerisme. "Les idées que tu "reçois, fait-il dire à un Entousiaste de cette "Secte, est-ce toi qui les forme? Non, car "elles viennent malgré toi; c'est done le Cré-"ateur de ton Ame qui te donne ces idées; "mais comme il a laissé à ton cœur la liberté, "il

Bayle. Di&, Hift. & Crit. Tom. II. Art. Démocrite.
 9° Mr. de Voltaire Let. fur les Anglois Lettre II.
 pag. 14.

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 399

"il donne à ton esprit les idées que ton cœur "mérite; tu vis dans Dieu, tu agis, tu pen-"ses dans Dieu Tu n'as donc qu'à ouvrir les "yeux à cette lumiére qui éclaire tous les hom-"mes, alors tu verras la vérité & la feras voir. "Eh! voilà le Pere Mallebranche tout pur, m'é-"criai-je. Je connois ton Mallebranche, "dit - il, il étoit un peu Quaker".

Le célébre Mr. Arnaud a réfuté fort au long l'opinion du Pere Mallebranche fur les idées par lesquelles nous voyons toutes chofes en Dieu. Son Livre est intitulé Des vrayes & fausses Idées: Il contient d'excellentes choses, quoiqu'il s'en faille bien que ce foit le meilleur Ouvrage qu'ait fait ce célébre Théologien; il a cependant montré parfaitement les difficultés infurmontables qui naiffent du Système qu'il combattoit.

Au reste, il faut avouer, Monsieur, de bonne foi que si l'opinion du Pere Mallebranche est fausse, il falloit pourtant avoir autant de génie que lui pour l'embrasser. S'il en est eu moins, jamais il n'auroit osé y penser. C'est le sentiment d'un savant Critique qui dit <sup>91</sup>, en parlant de Démocrite: "Cice-

9ª Bayle, Dice, Hift, & Critiq. Tom, II. Article Democrite.

"Ciceron 92 fera dire tant qu'il lui plaira par "l'un de ses Perfonnages, que ces penfées de "Démocrite font dignes d'un Abdéritain, c'eft-"à-dire, d'un for & d'un fou; je fuis fur "qu'un petit Esprit ne les formera jamais. "Pour les former il faut comprendre toute "l'étendue de pouvoir, qui convient à une "Nature capable de peindre dans notre Ef-"prit les images des objets. Les elpéces "intentionelles des Scholastiques sont la honte "des Peripatéticiens : il faut être je ne fai "quoi pour fe pouvoir perfuader qu'un "Arbre produit fon image dans toutes les "parties de l'air à la ronde, jusqu'au cerveau "d'une infinité de Spectateurs. La caule qui "produit toutes ces images eft bien autre "chole qu'un Arbre. Cherchez - la tant qu'il "vous plaira, fi vous la trouvez au deça de "l'Etre infini, c'est figne que vous n'enten-"dez pas bien cette matiére. Je ne difcon-"viens pas qu'au fond ces Dogmes de De-"mocrite ne foient très-abfurdes.

§. IV.

<sup>99</sup> Democritus . . . tum censet imagines divinitate præditas inesse universitati rerum: tum principia mentesque quæ sunt in eodem Universo Deos esse dicit: tum Animantes imagines, quæ vel prodesse nobis solent vel nocere: tum ingentes quasdam imagines tantasque

#### §. IV.

# SPINOSA.

L'on peut placer Spinofa au nombre des Difciples & des Sectateurs de Defcartes; le premier Ouvrage de ce Philofophe Juif contient les Principes de la Philofophie Cartefienne 93.

Je vous ai parlé dans différens endroits de cet ouvrage des principaux fentimens, qui furent particuliers à Spinofa, vous connoiflez fa manière de penfer fur la nature de la Liberté, fur l'effence de Dieu, & fur celle de l'Ame; je ne ferai pas mention davantage de fes Ouvrages. Quant à fa perfonne, tous ceux qui l'ont connu ont affuré, que fes mœurs étoient très pures, qu'il étoit fort honnête homme, qu'il vivoit très-frugalement, & en véritable Philofophe. Il abandonna la Communion des Juifs, parce que leur étant devenu fuspect, à cause de quelques uns de se fentiments, un d'eux lui don-

ut universum Mundum complectentur extrinsecus, Quæ quidem omnia sunt Patria Magis Democriti, quam Democrito digna. Cicero de Nat. Deor. Lib. I. Cap. 33. 93 Il est institulé Renat. Cartes. Princip. Philosoph. Pars L. moré Geometrico demonstrata per Bened, Spinos.

TOM. III.

Cc

donna un coup de couteau en fortant 'un foir de la Synagogue. Depuis ce jour-là il quitta entiérement le Judaïsme, ne s'attacha à aucun sentiment, & forma le Système, que vous connoiffez. Il mourut comme il avoit vêcu, c'est à dire avec beaucoup de constance & de fermeté. Soit par vanité, soit par entêtement, soit peut-être par une véritable perfussion de ses sentiments, il ne voulut jamais voir pendant qu'il fut malade, aucun Eccléfiastique. Son Hôteffe lui ayant demandé deux heures avant que de mourir, s'il vouloit qu'elle fit appeller un Ministre? Je vous fuis bien obligé, lui dit-il; mais je veux mourir tranquilement & fans dispute.

Quittons, Monsteur, les Cartéfiens & les Gassendistes, & venons à un célèbre Philosophe Anglois, je veux dire à Hobbes.

§. V.

94 Que quidem nulla fuit, ut conjicere licet, vel actitissima disquisitione Meraphysica, quani intra paucos dies tam miro ordinavir artificio ut Adversario subrilissimo omnem respondendi ansam omnino præripuerit. Opus sane tereti filo & eximia sagacitate ad umbilicum perductum satis mirari non poterat Thomas Hobbins, qui

#### DE L'ESPRIT HUMAIN. 403

#### §. V.

#### HOBBES.

Thomas Hobbes naquit à Masmelbury, en Angleterre, le 5. d'Avril 1588. Il étudia dans sa jeunesse la Philosophie Péripatéticienne, & voyagea enfuite en France & en Italie, avec un jeune Seigneur Anglois, en qualité de son Gouverneur. Il prit du goût dans ces différens Pays, pour la nouvelle Philosophie; il fit connoissance, étant à Paris, avec le fameux Pere Merfene & avec Gassendi, dont il fut toujours l'admirateur zélé 94. Le Philosophe Anglois avoit un grand génie, mais il faut avouer qu'il y a plusieurs sentiments, dans ses Ouvryges Philosophiques, qui l'ont pu faire soupçonner justement, d'avoir donné dans l'Atheïsme. Les principaux Livres de Hobbes font ceux-ci.

Elementorum Philosopiæ Sectio Prima de Corpore.

Pre-

Heroem nostrum nusquam majorem apparere pronunciabat quam in retundendis larvis, tenues in auras tam facile diffugientibus, gladio imperviis, nec ictum clavæ excipientibus. Samuel Serberii Dissert, de Vita & Moribus Petri Gassendi. 404

Prælectiones fex adProfessores Sævilianos, de Homine sive Elementorum Philosophiæ Sectio Secunda.

Questiones de Libertate, Necessitate & Casu, contra Doctorem Bramallum Episcopum De-Tous ces différens Ecrits, quoique riensem. remplis, de sentiments trés-hardis, lui cauférent beaucoup moins de chagrin, qu'un Traité qu'il composa à Paris, intitulé De Cive, dans lequel il voulut prouver, que l'Autorité des Rois étoit au-dessus de toutes les Loix, & que l'extérieur de la Religion étant la cause la plus ordinaire des Guerres Civiles & des Troubles, devoit dépendre de leur volonté. Ces sentiments révoltérent tous les Parlementaires & lui firent un grand nombre d'ennemis; en sorte que lorsqu'il fut retourné en Angleterre, quoiqu'il y cût de trés puissants amis, tout ce qu'ils purent faire, fut de l'empêcher d'être opprimé. Il paffa le reste de sa vie chez le Comte de Devonshire, où il mourut le 4 de Décembre 1679. âgé de plus de 91. ans, estimé même des gens qui le haïffoient. Il avoit toujours aimé fa Patrie, & s'il alla trop loin dans les Ouvrages de Politique qu'il publia, il faut l'excuser en faveur de l'indignation qu'il avoit conçue contre les Principes des Parlementaires, qui le forçoient de vivre loin de fa la Patrie, & qui par leur rebellion triomphoient de l'Autorité Royale. Hobbes aimoit véritablement fon Roi; il étoit naturel qu'il ne pût conferver toute la moderation que demande le caractère d'un Ecrivain impartial.

Au refte, ce favant Anglois étoit un parfait honnete, homme, à qui l'on n'auroit eu rien à reprocher fi fes opinions Philosophiques avoient moins fenti l'Athcilme. "De "toutes les Vertus morales, dit Bayle en par-"lant de lui 95, il n'y avoit guére que la "Religion qui fut une matiére problémati-"que dans la personne de Hobbes. Il étoit "franc, civil, communicatif de ce qu'il favoit, "bon ami, bon parent, charitable envers les "pauvres, grand observateur de l'équité; & "il ne fe soucioit nullement d'amaffer du bien. "Cette derniére quali eft un préjugé favo-"rable pour fa bonne vie; car il n'y a point de "fource d'où fortent plus de mauvaises actions "que de l'avarice. Ainfi, quand on connoiffoit "Hobbes, on n'avoit que faire de demander s'il "eftimoit, & s'il aimoit la Vertu; mais on pou-"voit être tenté de lui faire cette question :

Heus age responde, minimum est quod scire laboro, De Jove quid sentis? . . . . .

"La

95 Diction. Hift. & Crit. Tom. II. pag. 777. Cc 3

"La réponse qu'il auroit pu faire fincé-"rement, fi l'on en croit ceux qui ont com-"posé sa Vie, auroit été qu'il y a un Dieu "qui est l'Origine de toutes choses, & qu'il "ne faut pas enfermer dans la sphere de no-"tre petite Raifon. Il eut ajouté qu'il em-"braffoit le Christianisme, tel qu'on le trouve "établi en Angletterre felon les Loix; mais "qu'il avoit de l'aversion pour les disputes "des Théologiens; qu'il estimoit principale-"ment ce qui fert à la pratique de la pieté, "& aux bonnes mœurs; & qu'il avoit accou-"tumé de blamer les Prétres qui gâtoient la "fimplicité de la Religion, par le mêlange "ou d'un Culte superstitieux, ou de plusieurs "vaines, & profanes (péculations".

 Hobbes 96 eft l'Autheur des Troisièmes
 Objections contre les Méditations Méthaphy-"fi-

<sup>96</sup> Et ne qua in re illorum votis defim, eadem operâ hic fignificabo, Primarum Objectionum Auctorem effe doctum quemdam Fæderati Belgii Theologum; Secundas Lutetiæ à Marino Merfenno ex diverforum Philofo, phorum & Theologorum ore exceptas fuiffe; Tertias effe Thomæ Hobbii celeb is Philofophi Angli; Quartas Antonii Arnaldi Doctoris Theologiæ Sorbonici; Quintas nomen Auctoris fui Petri Gaffendi præferre; Sextas rurfus ab eodem Merfenno ex aliorum ore fuiffe exceptas; Septimas denique apparere ex Epiftola ad Patrem Dinet effe Jefuitæ cujufdam.

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 407

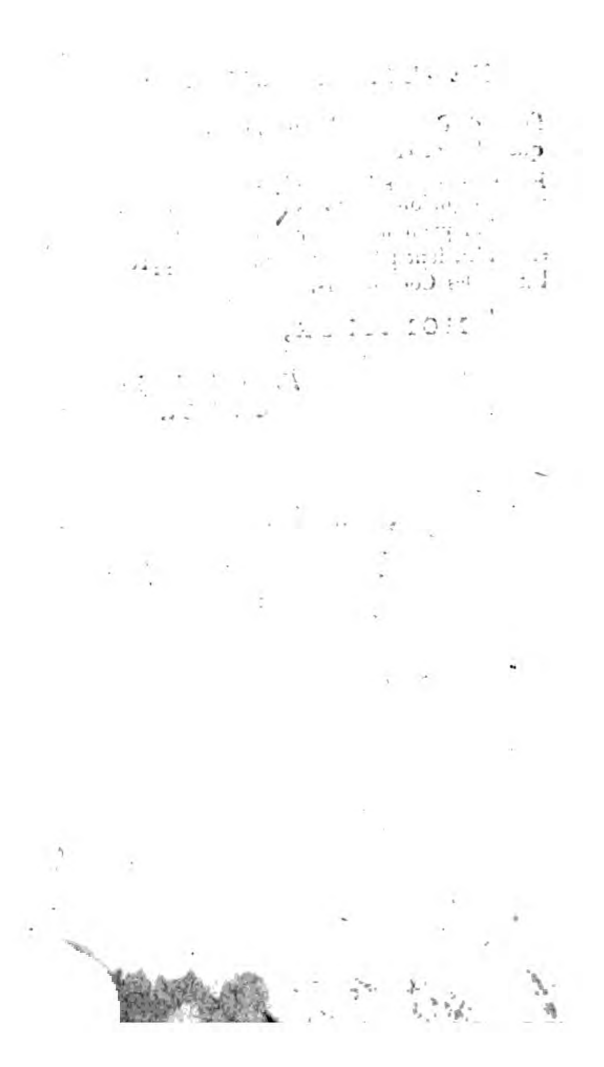
fiques de Descrates: elles ont moins de force que celles de Gassendi; mais elles ne laissent pas de contenir plusieurs objections très-subtiles, & quoique Descartes ne les estimât guéres, ainsi que tout ce qu'on écrivoit contre lui, elles n'en sont pas moins dignes de l'approbation des Connoisseurs.

#### MONSIEUR,

Votre trés - humble & trés & c.

ALP 7





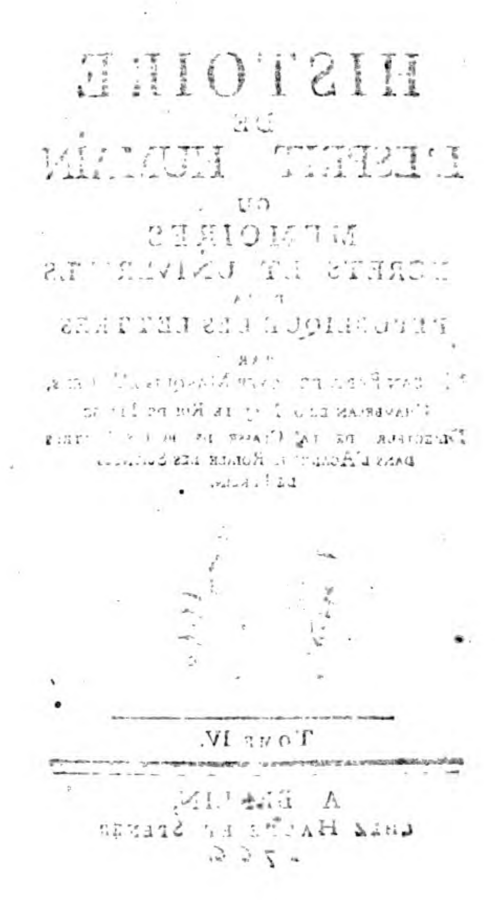
# HISTOIRE DE L'ESPRIT HUMAIN OU MEMOIRES SECRETS ET UNIVERSELS DE LA REPUBLIQUE DES LETTRES

M. JEAN BAPT. DE BOYER MARQUIS D'ARGENS, CHAMBELAN DE S. MAJ. LE ROI DE PRUSSE DIRECTEUR DE LA CLASSE DE BELLES-LETTRES DANS L'ACADEMIE ROIALE DES SCIENCES DE BERLIN.



TOME IV.

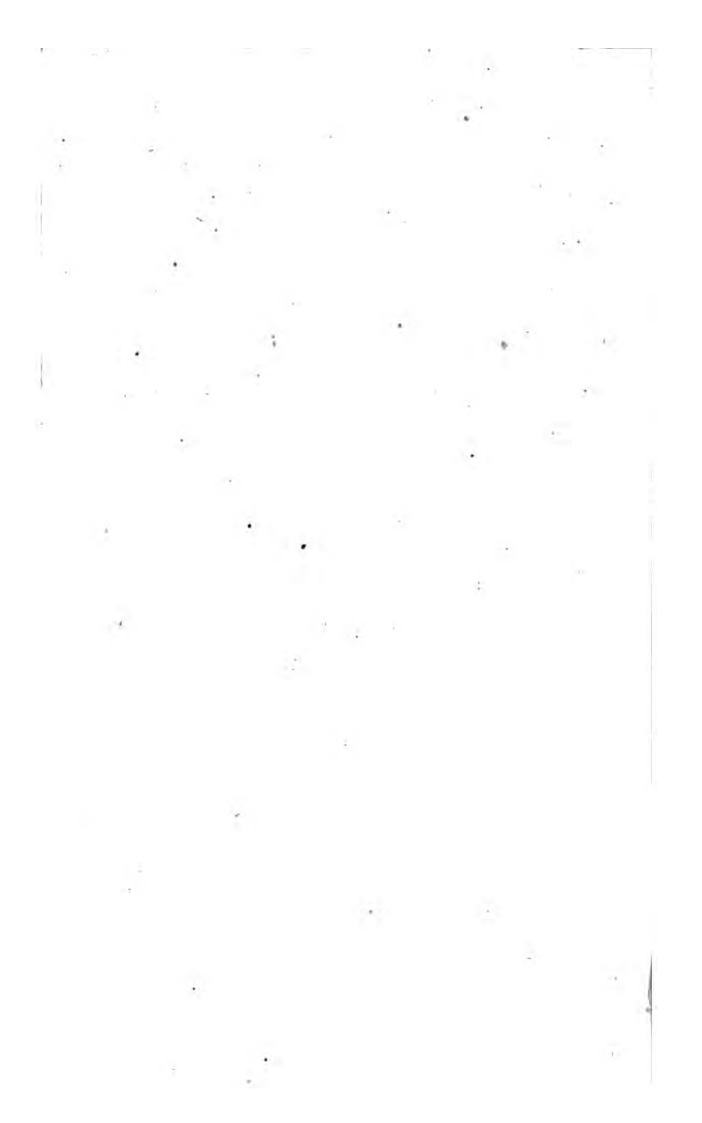
A BERLIN, CHEZ HAUDE ET SPENER 1766.

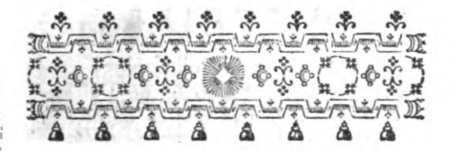


# MÉMOIRES SECRETS

ET UNIVERSELS DE LA REPUBLIQUE DES LETTRES.

# TOM. IV.





# LETTRE DIXIEME.

§. I. Locke.

#### MONSIEUR,

ean Locke un des plus illustres Philoso-.] phes du dernier Siecle naquit à Wington, à sept ou huit milles de Bristol, vers l'an 1632. Il fit ses premieres études jusqu'en l'an 1651 à Londres, dans l'Ecole de Westmunster, d'où il alla au Collége de l'Eglife de Christ à Oxford. Comme l'on ne connoifsoit alors, dans cet endroit, qu'un Péripatétisme embarassé de mots obfcurs & de recherches inutiles, il y trouva si peu de satisfaction, qu'il fut en quelque manière découragé de l'étude, & lia pendant quelques années commerce avec pluheurs perfonnes d'un esprit aise & agréable, plutôt que favantes, & se divertit à s'entretenir avec elles, & à leur écrire. Les premiers Livres qui lui firent renaître le A 2 goût

goût de l'étude de la Philosophie, furent ceux de François Bacon & de Descartes; mais comme il trouva que ce dernier écrivoit avec plus de clarté que de solidité, il s'attacha davantage aux sentimens du premier, qu'on doit regarder comme le Restaurateur de la bonne Philosophie.

Il est peu de Philosophes qui ayent écrit avec plus de solidité que Locke, & qui ayent été plus finceres amateurs de la vérité, & moins prévenus de leurs fentimens, n'ayant jamais rien avancé, dont il ne für fincérement convaincu lui - même. Quelque finceres & quelque droites qu'ayent été fes vûes, fes Ouvrages n'ont point été épargnés; on a prétendu que ses sentimens étoient dangereux, qu'ils tendoient à détruire l'immortalité de l'Ame, & qu'ils fournissoient des armes aux Athées. On peut cependant affûrer que les plus grands hommes, & les plus capables d'une folide piété, sont ceux qui ont toujours fait un cas infini de ses Ouvrages; & que ceux qui ont voulu les combattre font ou des perfonnes qui n'avoient point affez de lumiéres

D'ailleurs, penser souvent, & ne pas conserver un seul moment le souvenir de ce qu'on pense, c'est penser d'une manière bien inutile. L'Ame dans cet état-

٢

miéres pour les comprendre, ou qui s'imaginoient que la Pieté n'est pas compatible avec l'exactitude du raisonnement, & l'étude de la Philosophie, & qui pensoient que la Religion n'est faite que pour ceux qui ne raisonnent point. Son Traité de l'Entendement Humain est celui qui est fur-tout en bute à cette espece de gens qui ignorent & méprisent les avantages de la Raison; & qui semblent ne point favoir que la plus solide pieté ne se trouve qu'avec la raison la plus épurée.

On a cru qu'en niant que l'effence de l'Ame confifte dans la penfée, & en fourenant que la penfée n'est pas plus effentielle à l'Ame que le mouvement l'est au corps, Mr. Locke détruisoit son immortalité: l'on a prétendu que les preuves qu'il en donnoit, & qui sont toutes fondées sur ce que nous observons, n'étoient point convaincantes; mais si l'Ame pense toujours, & qu'elle ne se ressource point toujours de ce qu'elle a pensé, quelle nécessité y a-t-il que l'Ame ait été créée i pour penser toujours? Ne pourroit-on point la

là n'est que fort peu, ou point du tout au-dessus de la condition d'un Miroir, qui recevant constamment diverses images ou idées, n'en retient aucune. Ces

A 3

la comparer dans ce cas à une Horloge dont le mouvement est continuel, mais qu'on ne

images s'evanouïffant & disparoiffant, fans qu'il y en refte aucune trace, le Miroir n'en devient pas plus parfait, non plus que l'Ame par le moyen de ces fortes de penfées dont elle ne fauroit conferver le fouvenir un seul instant. On dira peut-être que lorsqu'un homme éveillé penfe, fon corps a quelque part à cette action, & que le fouvenir de ses pensées se conferve par le moyen des impressions qui se font dans le cerveau, & des traces qui y restent après qu'il a penfé; mais qu'à l'égard des penfées que l'homme n'apperçoit point lorsqu'il dort, l'Ame les roule à part en elle-même, fans faire aucun usage des organes du Corps; c'eft pourquoi elle n'y laiffe aucune impreffion, ni par conféquent aucun fouvenir de ces forres de penfées. Mais fans répéter ici ce que je viens de dire de l'absurdité qui fuit d'une telle supposition, favoir que le même homme se trouve par-là divisé en deux personnes diffinctes; je réponds outre cela, que quelques idées que l'Ame puisse recevoir & considérer fans l'intervention du Corps, il est raifonnable de conclurre, qu'elle peut auffi en conferver le fouvenir fans l'intervention du Corps, ou bien la faculté de penfer ne fera pas d'un grand avantage à l'Ame & à tout autre Esprit separé du Corps. Si l'Ame ne se souvient pas de ses propres pensées, si elle ne peut point les mettre en réferve, ni les rappeller pour les employer dans l'occasion; si elle n'a pas le pouvoir de réfléchir fur le passé, & de se fervir des expériences, des raisonne-

#### DE L'ESPRIT HUMAIN. 7

ne connoît que parce qu'on l'entend de tems en tems fonner les heures; de même l'Ame

mens & des réfléxions qu'elle a faits auparavant, à quoi lui fert de penser ? Ceux qui réduisent l'Ame à penser de cette manière n'en font pas un Etre beaucoup plus excellent, que ceux qui ne la regardent que comme un affemblage des plus fubriles parties de la Matiére, gens qu'ils condamnent eux - mêmes avec tant de hauteur. Car enfin, des caractères tracés fur la pouffiére que le premier fouffle de vent efface, ou bien des impressions faires sur un amas d'atomes ou d'esprits animaux, font auffi utiles & rendent le fujet auffi exsellent que les pensées de l'Ame qui s'évanouissent à meiure qu'elle pense; ces pensées n'étant pas plutôt hors de fa vue, qu'elles se diffippent pour jamais, fans. laisfer aucun souvenir après elles. La Nature ne fait rien en vain, ou pour des fins peu confidérables: & il est bien mal-aise de concevoir que notre divin Créateur, dont la fageffe est infinie, nous ait donné la faculté de penser, qui est si admirable, & qui approche le plus de l'excellence de cet Etre incompréhensible, pour être employée, d'une manière si inutile, la quatrième partie du tems qu'elle est en action, pour le moins ; de forte qu'elle pense constamment durant tout ce teins là, fans fe fouvenir d'aucune de fes penfées, fans en retirer aucun avantage pour elle-même, ou pour les autres, & fans être par-là d'aucune utilité à quoi que ce foit dans ce Monde. Si nous penfons bien à cela, nous ne trouverons pas, je m'affure, que le mouvement de la Matière, toute brute & toute infen,

A 4

8

(

l'Ame, quoiqu'elle pense, l'ignore, & ne fait qu'elle pense que lorsqu'elle communique ses pensées.

Peut-

fible qu'elle est, puisse être, nulle part dans le Monde, fi inutile, & fi absolument hors d'œuvre.

Effai Philosophique concernant l'Entendement humain, &c. par M. Locke, Liv. II. Chap. I. pag. 67, & suiv. troisième Edition de Pierre Mortier 1735.

2 L'ame penfe, difent ces gens-là, pendant le plus profond fommeil. Mais lorsque l'Ame penfe, & qu'elle a des perceptions, elle est, sans doute, aussi capable de recevoir des idees de plaifir ou de douleur, qu'aucune autre idée que ce foit, & elle doit nécessairement fentir en elle-même fes propres perceptions. Cependant fi l'Ame a toutes ces perceptions à part, il est vifible, que l'homme qui est endormi, n'en a aucun fentiment en lui-même. Supposons done que Caftor étant endormi, fon ame est séparée de fon Corps pendant qu'il dort: supposition qui ne doit point paroitre impossible à ceux avec qui j'ai présentement affaire, lesquels accordent fi librement la vie à tous les autres Animaux différens de l'Homme fans leur donner une Ame, qui connoisse & qui pense. Ces gens-la, dis-je, ne peuvent trouver aucune impoffibilité ou contradiction à dire, que le Corps puisse vivre fans ame, ou que l'Ame puisse subfifter, penser, ou avoir des perceptions, même celles de plaifir ou de douleur, fans être jointe à un Corps. Cela étant, supposons que l'Ame de Castor, separée de son Corps pendant qu'il dort, a ses pensées à part : supposons encore, qu'elle choisit pour théâtre de ses pensées le Corps

Peut-on croire que l'Ame, fi fon effence étoit de penser, ignoreroit <sup>2</sup> qu'elle pense? Quelle autre faculté doit lui en faire

d'un autre homme, celui de Pollux, par exemple, qui dort fans ame; car fi, tandis que Caftor est endormi, fon Ame peut avoir des penfées dont il n'a aucun fentiment en lui - même, n'importe quel lieu fon ame choifille pour penfer. Nous avons par ce moyen le Corps de deux hommes, qui n'ont entr'eux qu'une feule Ame, & que nous supposons endormis, & éveillés tour à tour ; de forte que l'Ame penfe toujours dans celui des deux qui est éveillé, dequoi celui qui est endormi n'a jamais aucun fentiment en lui-même, ni aucune perception quelle qu'elle foit. Je damande préfentement, fi Caftor & Pollux n'ayant qu'une seule Ame qui agit en eux par tour, de forte qu'elle a, dans l'un, des penfées & des perceptions, dont l'autre n'a jamais aucun fentiment, & auxquelles il ne prend jamais aucun interêt; je demande, dis-je, fi dans ce cas-là Caftor & Pollux ne font pas deux perfonnes auffi diftinctes, que Caftor & Hercule, ou que Socrate & Platon; & fi l'un d'eux ne pourroit point être fort heureux, & l'autre tout - à fait misérable ? C'est justement par la même raison que ceux qui disent, que l'Ame a en ellemême des penfées dont l'homme n'a aucun fentiment, Separent l'Ame d'avec l'Homme, & divisent l'Homme meme en deux perfonne distinctes. Car je fuppofe qu'on ne s'avifera pas de faire confifter l'identité des perfonnes dans l'union de l'Ame avec certaines particules de matiére qui foient les mêmes en nombre; parceque fi cela étoit nécessaire pour constituer l'identité de

AS

faire reflouvenir? L'on prétend prouver que l'Ame peut avoir des pensées dont elle ne se rappelle jamais le souvenir, parce que nous oublions fouvent les fonges que nous sayons avoir faits pendant potre fommeil, & que nous nous rappellons quelquefois, lorsque nous sommes éveillés; mais en raisonnant de cette manière, on n'a point fait attention que ces raisons ne prouvent point que l'Ame pense toujours, ou qu'elle agiffe par elle-même dans les fonges; elles concluent feulement qu'elle a été affectée pendant le sommeil par des causes internes de la même manière qu'elle l'étoit par les choses qui font l'objet de fes fonges. Car pour mettre en évidence que l'Ame pense toujours, il faudroit qu'indépendamment de la disposition du corps, l'Homme eut toujours des songes 3; ce qui ne pouvant être prouvé met en droit de nier que l'Ame pense toujours.

la personne, il seroit impossible dans ce flux perpétuel où sont les particules de notre Corps, qu'aucun homme pût être la même personne, deux jours, ou même deux momens de suite. Essai Philosophique concernant l'Entendement Hum. &c. Liv. II. Chap. I. p. 66, & suiv.

3 Ainfi le moindre affoupissement où nous jette le fommeil, suffir, ce me semble, pour renverser la doctrine de ceux qui soutiennent que l'Ame pense toujours.

Оп

#### DE L'ESPRIT HUMAIN. II

On demande fi un Enfant qui est obligé d'apprendre par cœur douze ou quinze vers de Virgile, après les avoir lus trois ou quatre fois immédiatement avant que de s'endormir, & les recitant fort bien le lendemain à fon réveil ; on demande, disje, si l'Ame de cet Enfant a pensé à ces vers pendant qu'il étoit enfeveli dans un profond fommeil? On fuppole que l'Enfant ne fait point fi fon Ame a penfé à ces vers, cependant-l'on croit pouvoir foupconner avec quelque apparence de raifon que son Ame a effectivement ruminé sur ces vers; mais quelle apparence de raifon y a-t-il de croire que cet Enfant a ruminé fur ces vers pendant fon fommeil, puisqu'il ne s'en reflouvient point? Ne fuffitil point que nous ayons la faculté de rappeller les idées que nous avons conçues, pour connoître que cet Enfant fe reflouviendra le lendemain de sa leçon, fans qu'il foit

Du moins ceux à qui il arrive de dormir fans faire auz cun fonge, ne peuvent jamais être convaincus que leurs pensées foient en action, quelquefois pendant quatre heures, fans qu'ils en fachent rien; & fi on les éveille au milieu de cette contemplation dormante, & qu'on les prenne, pour ainfi dire, fur le fait, il ne leur eft pas possible de rendre compte de ces prétendues contemplations. Idem, ibid. p. 67. foit befoin pour cela de supposer que son Ame ait été occupée pendant la nuit à ruminer sur ces vers?

En vérité je ne conçois point quelles font ces penfées secretes qu'on accorde à l'Ame, & je penfe que Mr. Locke elt fondé lorsqu'il dit 4: "On fuppofera peut-être, que "dans le plus profond fommeil l'Ame a des "penfées, que la Mémoire ne retient point; "mais il paroît bien mal-aifé à concevoir "que dans ce moment l'Ame pense dans un "homme endormi, & le moment fuivant "dans un homme éveillé-, sans qu'elle se "reflouvienne, ni qu'elle foit capable de , rappeller la mémoire de la moindre cir-"constance de toutes les pensées qu'elle "vient d'avoir en dormant. Pour perfua-"der une chofe qui paroît fi inconcevable, "il faudroit la prouver autrement que par "une fimple affirmation. Car qui peut fe "figurer, fans en avoir d'autre raison, que l'affertion magistrale de la personne qui "l'affirme, qui peut, dis-je, se persuader "sur un aussi foible fondement, que la plus "grande partie des hommes pensent durant "toute leur vie, plusieurs heures chaque "jour, à des choses dont ils ne peuvent se "reflou-

4 Idem, ibid. p. 67.

"ressouvenir le moins du monde, si dans "le tems même que leur Esprit en est ac-"tuellement occupé, on leur demande ce "que c'eft? Je crois pour moi que la plû-"part des hommes passent une grande par-"tie de leur fommeil fans fonger; & j'ai fu "d'un homme, qui dans fa jeunesse s'étoit "appliqué à l'étude & avoit la mémoire "affez heureuse, qu'il n'avoit jamais fait "aucun fonge, avant que d'avoir eu la fié-"vre dont il venoit d'être guéri dans le tems "qu'il me parloit. Il avoit alors 25 ou 26 "ans. On pourroit, je crois, trouver plu-"fieurs exemples femblables dans le Monde. "Il n'y a du moins perfonne qui, parmi "ceux de fa connoissance, n'en trouve assez "qui paffent la plus grande partie des nuits-"fans fonger".

Le fentiment, Monsteur, que l'illustre Locke a renouvellé & foutenu avec toute la folidité possible, que toutes les idées nous viennent par les Sens & par la réfléxion, a été combattu avec beaucoup de force; mais c'est en vain qu'on a voulu le détruire. Les plus fortes preuves parlent en sa faveur, & font voir qu'il n'y a point d'idée primitive qui ne nous vienne par les Sens. Ce Philosophe Anglois montre d'abord HISTOIRE

d'abord que la principale raison 5, par làquelle on prétend prouver qu'il y a certaines idées innées, & qui se tire du consentement universel que tous les hommes donnent à certaines propositions, ne sert à rien. Il entre

s Il n'y a pas d'opinion plus communément reque que celle qui établit qu'il y a de certains Principes, tant pour la spéculation que pour la pratique, (car on en compte de ces deux fortes) de la vérité desquels tous les hommes conviennent généralement: d'où l'on infére qu'il faut que ces Principes - la foient autant d'unpressions, que l'Ame de l'Homme reçoit avec l'existence, & qu'elle apporte au monde avec elle aufli nécesfairement, & aussi réellement, qu'aucune de ses facultés naturelles. Je remarque d'abord que cet Argument, tiré du confentement universel, est sujet à cet inconvénient : que quand le fait seroit certain, je veux dire qu'il y auroit effectivement des vérités fur lesquelles tout le Genre Humain feroit d'accord, ce confentement universel ne prouveroit point que ces vérités fusient innées, fi l'on pouvoit montrer une autre voie, par laquelle les hommes ont pu arriver à cette uniformité de fentiment fur les chofes dont ils conviennent; ce qu'on peut fort bien faire, si je ne me trompe. Idem, ibid. Liv. I. Chap. I. p. 8.

<sup>6</sup> Mais ce qui est encore pis, la raison qu'on tire du confentement universel, pour faire voir qu'il y a des Principes innés, est, ce me semble, une preuve démonstrative qu'il n'y a point de semblable principe; parce qu'il n'y a effectivement aucun principe sur lequel tous

tre enfuite dans le détail de ces Propofitions; & fait voir que les plus claires & les plus évidentes ne font pas même reçues univerfellement, & qu'elles ne peuvent être gravées dans l'Ame, puisqu'elles ne font pas connues 7 des

les hommes s'accordent généralement. Et pour commencer par les notions spéculatives, voyez deux de ces principes célébres, auxquels on donne, préférablement à tout autre, la qualité de Principes innés: "Tout ce "qui eft, eft; & il eft impossible qu'une chose foit & sine foit pas en même tems". Ces Propositions ont passé fi constamment pour des Maximes universellement reçues, qu'on trouvera, fans doute, fort étrange, que qui que ce foit ofe leur disputer ce titre. Cependant je prendrai la liberté de dire, que tant s'en faut qu'on donne un confentement général à ces deux Propositions, qu'il y a une grande partie du Genre Humain à qui elles ne sont pas même connues. Idem, ibid.

7 Car premiérement, il est clair que les Enfans & les Idiots n'ont pas la moindre idée de ces Principes, & qu'ils n'y penfent en aucune maniére; ce qui fuffit pour détruire ce confentement universel, que toutes les vérités innées doivent produire nécessairement. Car de dire, qu'il y a des vérités imprimées dans l'Ame, que l'ame n'apperçoit ou n'entend point, c'est, ce me semble, une espèce de contradiction, l'action d'imprimer ne pouvant marquer autre chose, (supposé qu'elle fignifie quelque chose de réel en cette rencontre) que faire appercevoir certaines vérités. Car imprimer quoi que ce soit dans l'Ame, sans que l'Ame l'apperçoive, c'est,

# des Enfans, des Idiots, des gens fimples,

à mon fens, une chofe à peine intelligible. Si donc il y a de telles impressions dans les Ames des Enfans & des Idiors, il faut néceffairement que les Enfans & les Idiots apperçoivent ces impressions, qu'ils connoissent les vérités qui font gravées dans leur Esprit, & qu'ils y donnent leur confentement ; mais comme cela n'arrive pas, il est évident qu'il n'y a point de telles impreflions. Or fi ce ne font pas des notions imprimées naturellement dans l'Ame, comment peuvent - elles être innées? Et fi elles y font imprimées, comment peuvent - elles lui être inconnues? Dire qu'une notion eft gravée dans l'Ame, & soutenir en même tems que l'Ame ne la connoit point, & qu'elle n'en a eu encore aucune connoiffance, c'est faire de cette impression un pur néant. On ne peut point affürer qu'une certaine Proposition foit dans l'Esprit, lorsque l'Esprit ne l'a point encore apperçue, & qu'il n'en a découvert aucune idée en lui-même ; car fi l'on peut le dire de quelque Proposition en particulier, on pourra soutenir par la même raifon, que toutes les propofitions qui font véritables, & que l'Esprit pourra jamais regarder comme telles, sont dejà imprimées dans l'Ame. Puisque, fi l'on peut dire qu'une chose est dans l'Ame, quoique l'Ame ne l'ait pas encore connue, ce ne peut être qu'à caufe qu'elle a la capacité ou la faculté de la connoître ; faculté qui s'étend fur toutes les vérités qui pourront venir à fa connoiffance. Bien plus, à le prendre de cette manière, on peut dire qu'il y a des vérités gravées dans l'Ame, que l'Ame n'a pourtant jamais connues, & qu'elle ne connoitra jamais. Car un

# ples, &c. Il va enfuite plus avant, & il exami-

homme peut vivre long-tems, & mourir enfin dans Fignorance de plufieurs vérités que fon Efprit étoit capable de connoître, & même avec une entiére certitude. De forte que fi par ces impreffions naturelles qu'on foutient être dans l'Ame, on entend la capacité que l'Ame a de connoître certaines vérités, il s'enfuivra de là, que toutes les vérités qu'un homme vient à connoître, fon autant de vérités innées. Et ainfi cette grande queffion fe réduira uniquement à dire, que ceux qui parlent des Principes innés, parlent très improprement : mais que dans le fond ils croyent la même chofe que ceux qui nient qu'il y en ait ; car je ne penfe pas que perfonne ait jamais nié, que l'Ame ne fût capable de connoître plufieurs vérités.

C'eft cette capacité, dit on, qui est innée, & c'eft la connoiffance de telle ou telle vérité qu'on doit appeller acquife. Mais fi c'eft-là tout ce qu'on prétend, à quoi bon s'échauffer à soutenir qu'il y a certaines maximes innées? Et s'il y a des vérités qui puissent être imprimées dans l'Entendement, fans qu'il les appercoive, je ne vois pas comment elles peuvent différer, par rapport à leur origine, de toute autre vérité que l'Esprit est capable de connoître. Il faut, ou que toutes foient innées, ou qu'elles viennent toutes d'ail- " leurs dans l'Ame. C'eft en vain qu'on prétend les diftinguer à cet égard. Et par conséquent quiconque parle de Notions innées dans l'Entendement, (s'il entend par-là certaines vérités particulières) ne fauroit imaginer que ces Notions foient dans l'Entendement de selle manière, que l'Entendement ne les ait jamais ap-'

TOM. IV.

B

#### 18 HISTOIRE

### examine <sup>8</sup> si les hommes connoissent ces prétendues vérités dès qu'ils font usage de leur

perçues, & qu'il n'en ait effectivement aucune connoissance. Car fi ces mots, être dans l'Entendement, emportent quelque chose de positif, ils signifient, être apperçu & compris par l'Entendement. De forte que foutenir qu'une chose est dans l'Entendement, & qu'elle n'eft pas conçue par l'Entendement, qu'elle eft dans l'Esprit, sans que l'Esprit l'apperçoive, c'est autant que fi l'on difoit, qu'une chose est & n'est pas dans l'Esprit, ou dans l'Entendement. Si donc ces deux propofitions : "Ce qui eft, eft; & il eft impossible qu'une chose foit, "& ne foit pas en même tems", étoient gravées dans l'Ame des hommes par la Nature, les Enfans ne pourroient pas les ignorer; les petits enfans, dis-je, & tous ceux qui ont une Ame, devroient les avoir néceffairement dans l'Esprit, en reconnoître la vérité, & y donner leur consentement. Idem, ibid. p. g. & fuiv.

8 Pour éviter cette difficulté, les défenseurs des idées innées ont accoutumé de répondre, que les hommes connoissent ces vérités & y donnent leur consentement, dès qu'ils commencent à avoir l'usage de leur Raison; ce qui suffit, selon eux, pour faire voir que ces vérités sont innées. Idem, ibid. p. 10.

Je répons à cela, que des expressions ambigues qui ne signifient presque rien, passent pour des raisons évidentes dans l'esprit de ceux qui, pleins de quelque préjugé, ne prennent pas la peine d'examiner avec asse d'application ce qu'ils disent pour désendre leur propre sentiment. C'est ce qui paroît évidemment dans cette occasion.) Car pour donner à la réponse que je viens

• • k d'

## leur Raison. Il conclut 9 que quand cela seroit vrai, il ne s'ensuit pas qu'elles soient innées,

de proposer, un sens tant soit peu raisonnable, par rapport à la question que nous avons en main, on ne lui peut faire signifier que l'une ou l'autre de ces deux choses, savoir, qu'aussi-tôt que les hommes viennent à faire usage de la Raison, ils s'apperçoivent des principes qu'on suppose être imprimés naturellement dans l'Esprit, ou bien, que l'usage de la Raison les leur fait découvrir & connoître avec certitude. Or ceux à qui j'ai affaire, ne sauroient montrer par aucune de ces deux choses qu'il y ait des Principes innes. Idem, ibid. pag, 10.

9 S'ils difent que c'eft par l'usage de la Raison que les hommes peuvent découvrir ces Principes, & que cela fuffit pour prouver qu'ils font innés, leur raifonnement fe réduira à ceci, que toutes les vérités que la Raifon peut nous faire connoître & recevoir comme aurant de vérités certaines & indubitables, font naturellement gravées dans notre Esprit ; puisque le confentement universel qu'on a voulu faire regarder comme le sceau auquel on peut connoître que certan:s vérités font innées, ne fignifie dans le fond autre chofe, fi ce n'est qu'en faifant usage de la Raison, nous sommes capables de parvenir à une connoiffance certaine de ces vérités, & d'y donner notre confentement. Et à ce compte-là, il n'y aura aucune différence entre les Axiomes des Mathématiciens & les Théorêmes qu'ils en déduisent. Principes & Conclusions, tout fera également inné : puisque toutes ces choses font des découvertes, qu'on fait par le moyen de la Railon, & que

B 2

1

innées, puisque toutes ces chofes font découvertes par le moyen de la Raifon, & que ce font des vérités qu'une Créature raifonnable peut connoître en s'appliquant à les chercher; & que ce qui prouve <sup>10</sup> évidemment que ces Propositions qu'on appelle innées ne le font pas, c'est qu'elles ne font connues qu'après qu'on les a proposées.

Je vous avouerai, Monsieur, que je suis fort porté à croire que toutes les idées, ainsi que le dit Mr. Locke, nous viennent par

ce sont des vérités qu'une Créature raisonnable peut connoître certainement, si elle s'applique comme il faut à les rechercher. Idem, ibid. p. 10:

Mais il refte encore une chofe à remarquer fur le confentement qu'on donne à certaines Propositions, dès qu'on les entend prononcer & qu'on en comprend le fens; c'est que, bien loin que ce confentement faile voir que ces Propositions sont innées; c'est justement une preuve du contraire; car cela suppose que des gens, qui sont instruits de diverses choses, ignorent ces Principes jusqu'à ce qu'on les leur ait proposés, & que personne ne les connoît avant que d'en avoir out parler. Or si ces vérités étoient innées, quelle nécessité y auroit-il de les proposer, pour les faire recevoir? Car étant déja gravées dans l'Entendement par une impression naturelle & originale; supposé qu'il y eût une

par les Sens & la réfléxion. Je n'ignore pas les difficultés que font les Cartéfiens fur le plus ou le moins de facilité que nous avons d'appercevoir certaines vérités plutôt que d'autres; mais il me femble que cela marque feulement la facilité que nous avons de concevoir le rapport qu'une vérité inconnue a avec une autre dont nous avons déjà l'idée. Je crois encore avec le Philofophe Anglois, que la néceffité qu'il y avoit que Dieu imprimât l'idée de fon existence dans notre Esprit ne prouve rien en faveur des

telle impression, comme on le prétend, elles ne pourroient qu'être déja connues. Dira-t-on qu'en les propofant on les imprime plus nettement dans l'Efprit que la Nature n'avoit fu faire? Mais fi cela eft, il s'enfuivra de là, qu'un homme connoît mieux ces vérités après qu'on les lui a enfeignées, qu'il ne faifoit aupa-. ravant. D'où il faudra conclurre, que nous pouvons connoître ces Principes d'une manière plus évidente, lorsqu'ils nous font exposés par d'autres hommes, que lorsque la Nature seule les a imprimés dans notre Esprit ; ce qui s'accorde fort mal avec ce qu'on dit qu'il ya des Principes innés, rien n'étant plus propre al en affoiblir l'autorité. Car dès-là, ces principes deviennent incapables de fervir de fondement à toutes nos autres connoissances, quoi qu'en veuillent dire les Partifans des idées innées, qui leur attribuent cette prérogative. Idem, ibid. pag, 17, & fuiv.

B 3

HISTOIRE

des idées innées, puisqu'il nous a donné les Sens <sup>11</sup> pour appercevoir ses merveilles, & les facultés pour en juger.

# Quoi-

11 Si aucune idée peut être regardée comme innée, on doit pour plufieurs raifons recevoir en cette qualité l'idée de Dieu, préférablement à toute autre : car il est difficile de concevoir comment il pourroit y avoir des Principes de Morale innés fans une idée innée de ce qu'on nomme Divinité; parce que ôté l'idée d'un Législateur, il n'eft plus poffible d'avoir l'idée d'une Loi, & de fe croire obligé de l'obferver. Or fans parler des Athées dont les Anciens ont fait mention, & qui font fiétris de ce titre odieux fur la foi de l'Histoire, n'a-t-on pas découvert, dans ces derniers Siècles, par le moyen de la Navigation; des Nations entiéres qui n'avoient aucune idée de Dieu, à la Baye de Soldanie dans le Brefil, & dans les Iles Caribes, &c. Voici les propres termes de Nicolas del Techo dans les Lettres qu'il écrit du Paraguai touchant la conversion des Caaigues ! Reperi eam Gentem nullum nomen habere quod Deum, & Hominis Animam fignificet, unlla Sacra habet, nulla Idola; c'eft-à-dire, "j'ai trouvé que cette Nation n'a aucun "mot qui fignifie Dieu & l'Ame de l'Homme; qu'elle "n'observe, aucun Culte religieux, & n'a aucune Idole". Ces exemples font pris de Nations où la Nature inculte a été abandonnée à elle-même fans avoir reçu aucun fecours des Lettres, de la Discipline, & de la culture des Arts & des Sciences. Mais il fe trouve d'autres Peuples, qui ayant joui de tous ces avantages dans un degré très, confidérable, ne laissent pas d'être privés de l'idée & de la connoissance de Dieu.

22

Quoique très-porté en faveur de l'opinion de Mr. Locke je ne la regarde cependant pas comme d'une évidence Mathématique;

Bien des gens feront fans doute furpris, comme je l'ai été, de voir que les Siamois font de ce nombre. Il ne faut pour s'en affürer, que confulter La Loubère, Envoyé du Roi de France Louïs XIV. dans ce Pays-là, lequel ne nous donne pas une idée plus avantageufe à cet égard des Chinois eux-mêmes. Et fi nous ne voulons pas l'en croire, les Miffionnaires de la Chine, fans en excepter même les Jéfuites, grands Panégyriftes des Chinois, qui tous s'accordent unanimément fur cet Article, nous convaincront que dans la Secte des Lettrés, qui font le Parti dominant, & fe tiennent attachés à l'ancienne Religion du Pays, ils font tous Athées. Voyez Navarette, & le Livre intitulé, Hiftoria Cultús Sineufium, Hiftoire du Culte des Chinois.

Et peut-être que fi nous examinions avec foin la vie & les discours de bien des gens qui ne sont pas fi loin d'ici, nous n'aurions que trop de fujet d'appréhender que dans les Pays les plus civilifés il ne fe trouve plufieurs perfonnes qui ont des idées fort foibles & fort obscures d'une Divinité, & que les plaintes qu'on fait en Chaire du progrès de l'Atheïsme, ne foient que trop bien fondées. De forte que, bien qu'il n'y ait que quelques Scélérats entiérement corrompus, qui avent l'imprudence de se déclarer Athées, nous en entendrions, peut-être, beaucoup plus qui tiendroient le même langage, fi la crainte de l'Epée du Magistrat, ou les cenfures de leurs voifins ne leur fermoient la bouche; tout prêts d'ailleurs à publier aufi ouvertement B4

tique; mais j'y donne mon approbation, parce qu'elle a plus de probabilité que celle qu'on

leur Athéisme par leurs discours, qu'ils le font par les déréglemens de leur vie, s'ils étoient délivrés de la crainte du châtiment, & qu'ils eussent étouffé toute pudeur.

Mais supposé que tout le Genre Humain eut quelque idée de Dieu dans tous les endroits du Monde (quoique l'Histoire nous enseigne directement le contraire), il ne s'enfuivroit nullement de-là que cette idée fût innée. Car quand il n'y auroit aucune Nation qui ne défignat Dieu par quelque nom, & qui n'ent quelques notions obscures de cet Etre suprême, cela ne prouveroit pourtant pas que ces notions fuffent autant de caractères gravés naturellement dans l'Ame; non plus que les mots de Feu, de Soleil, de Chaleur, ou des nombres, ne prouvent point que les idées que ces mots fignifient foient innées, parce que les Hommesconnoiffent & reçoivent universellement les noms & les. idées de ces choses. Comme au contraire, de ce que les hommes ne défignent Dieu par aucun nom, & n'en ont aucune idée, on n'en peut rien conclurre contre l'existence de Dieu, non plus que ce ne seroit pas une preuve, qu'il n'y a point d'Aimant dans le Monde, parce qu'une grande partie des hommes n'ont aucune idée d'une telle chose, ni aucun nom pour la désigner; ou qu'il n'y a point d'Espèces différentes & distinctes d'Anges ou d'Erres intelligens au-deffus de nous, parla raison que nous n'avons point d'idée de ces Espèces distinctes, ni aucun nom pour en parler. Comme c'eft

### qu'on lui oppose. Car puisque nous n'avons aucune connoissance évidente de la nature

par le langage ordinaire de chaque Païs que les hommes viennent à faire provision de mots, ils ne peuvent guères éviter d'avoir quelque espèce d'idée des choses dont ceux avec qui ils conversent, ont souvent occafion de les entretenir sous certains noms : & fi c'eft une chose qui emporte avec elle l'idée d'excellence, de grandeur, ou de quelque qualité extraordinaire, qui interesse par quelque endroit, & qui s'imprime dans l'Esprit sous l'idée d'une Puissance absolue & irrésistible qu'on ne puisse s'empêcher de craindre, une telle idée doit, suivant toutes les apparences, faire de plus fortes impressions, & se répandre plus loin qu'aucune autre, fur-tout si c'est une idée qui s'accorde avec les plus fimples lumiéres de la Raison, & qui découle naturellement de chaque partie de nos connoissances. Or telle est l'idée de Dieu : car les marques éclatantes d'une Sageffe & d'une Puiffance extraordinaires paroiffent fi visiblement dans tous les Ouvrages de la Création, que toute Créature raisonnable, qui voudra y faire une lerieuse réfléxion, n'y fauroit manquer de découvrir l'Auteur de toutes ces merveilles ; & l'impression que la découverte d'un tel Etre doit faire nécessairement fur l'Ame de tous ceux qui en ont entendu parler une feule fois, eft fi grande & entraîne avec elle une fuite de penfées d'un fi grand poids, & propres à fe répandre dans le Monde, qu'il me paroît tout-à-fait étrange, qu'il puisse se trouver sur la Terre une Nation entiére d'hommes, affez stupides pour n'avoir aueune idée de Dieu; cela, dis-je, me femble auffi fur-

BS

nature de notre Ame, nous ne pouvons par conféquent en avoir de celle de nos idées.

Ce qui me fait croire que le sentiment de ceux qui disent que toutes les idées que nous avons sont innées; & que les Seus ne servent qu'à les développer, n'est point sans apparence de vérité, c'est que l'on ne conçoit point comment le fimple attouchement d'un Nerf, communiqué au Cerveau, produit l'idée de la chose qui l'a incité. Car quel rapport y a-t-il entre le mouvement d'un perf qui affecte d'une certaine manière le Cerveau, & l'idée ou la fenfation qu'il produit? L'on peut dire que c'est en vertu de la loi générale que Dieu a établie; mais l'on pourra demander si Dieu crée à chaque instant de nouvelles idées dans notre Ame à proportion que de nouveaux objets se présentent & qu'ils agiffent différemment fur nos Sens? Dans la supposition que toutes les idées sont innées, il ne me paroît point qu'il foit befoin de cette création continuelle, il suffit alors qu'un homme fasse un bon usage de fes Sens pour acquérir toutes les idées que Dieu a imprimées dans fon Ame, & dont il

prenant que d'imaginer des hommes qui n'auroient aueune idée des Nombres ou du Feu. Esfai Philosophique il a befoin dans cette vie; peut-être même que les Théologiens trouveroient leur compte dans cette opinion pour expliquer la diversité des dons & des talens qu'il a confiés aux hommes, ayant imprimé dans les Ames des uns les idées de plus de choses que dans celles des autres.

Si je voulois, Monsieur, entrer dans le détail de toutes les beautés répandues dans les différens Ouvrages de Mr. Locke, & furtout dans fon Effai fur l'Entendement Humain, un Volume entier ne fuffiroit pas. Souffrez donc, Monsieur, que je ne passe pas les bornes que je me fuis prescrites, & que je me contente de vous rapporter quelques particularités de la Vie & de la Mort de ce grand Homme, extraites de l'Eloge qu'on a placé à la tête de son Livre, & qui fe trouve auffi dans les Nouvelles de la République des Lettres.

La fimplicité, la modestie, la politeste & la probité furent les principales vertus de Mr. Locke. Il n'eut ni l'orgueil de certains Philosophes, ni la présomption de presque tous les Savans, ni le maintien affecté des Théolo-

concernant l'Entendement Humain, &c. Lib. I. Chap. III. pag. 45. & fuiv. 28

Théologiens, dont l'air auftère & férieux fait bien fouvent tout le mérite. Il est vrai qu'on en peut trouver quelques-uns qui aiment la paix; mais on ne doit jamais espérer d'en rencontrer qui ayent l'air simple, naturel, & qui dérident entiérement leur front. Mr. Locke paroissoit toujours tel qu'il étoit: chez lui rien n'étoit affecté; l'Auteur de son Eloge ne nous laisse sur cela aucun doute.

"Mr. Locke dit-il 12, étoit fi éloigné de "prendre ces airs de gravité, par où certai-"nes gens, favans & non favans, aiment à "fe diftinguer du reste des hommes, qu'il "les regardoit au contraire comme une "marque infaillible d'impertinence. Quel-"quefois même il se divertissoit à imiter cet-"te gravité concertée, pour la tourner plus "agréablement en ridicule; & dans ces ren-"contres il se souvenoit toujours de cette "Maxime du Duc de la Rochefoucault, qu'il "admiroit sur toutes les autres. La Gravité "est un mystère du Corps, inventé pour cacher "les défauts de l'esprit. Il aimoit auffi à con-"firmer son sentiment fur cela par celui du "fameux

<sup>22</sup> Eloge de Mr. Locke, placé à la tête de fon Effai Philosophique, p. XXIII. "fameux Comte de Shaftsbury, à qui il "prenoit plaifir de faire honneur de toutes "les chofes qu'il croyoit avoir apprises dans "fa conversation.

La modestie de Mr. Locke étoit aussi grande que sa politesse. Il ne se prévalut jamais, non seulement de son mérite personnel & de la réputation qu'il lui avoit acquis; mais encore des Emplois & des Charges considérables qu'il exerça. L'Esprit & la Vertu furent toujours d'accord chez lui.

"Je ne fai <sup>13</sup> fi fous le Roi Guillaume, "le mauvais état de fa fanté lui fit refufer "d'aller en Ambassade dans une des plus con-"fidérables Cours de l'Europe: il est certain "du moins, que ce grand Prince le jugea "digne de ce Poste; & personne ne doute "qu'il ne l'eût rempli glorieusement.

"Le même Prince lui donna après cela, "une place parmi les Seigneurs Commiffai-"res qu'il établit pour avancer, l'interêt du "Négoce & des Plantations. Mr. Locke "exerça cet Emploi durant plufieurs années "& l'on dit (*abfit invidia verbo*) qu'il étoit "comme l'Ame de ce noble Corps. Les "Marchands les plus expérimentés admiroient qu'un

13 Idem ibid. p. XXIV, & fuiv.

"qu'un homme qui avoit passé sa vie à "l'étude de la Médecine, des Belles-Lettres, "ou de la Philosophie, eut des vues plus "étendues & plus fûres qu'eux fur une chose "à quoi ils s'étoient uniquement appliqués "des leur premiere jeunesse. Enfin, lorsque "Mr. Locke ne put plus paffer l'Eté à Lon-"dres fans expofer sa vie, il alla se démettre "de cette Charge entre les mains du Roi, par "la raifon que fa fanté ne pouvoit plus lui "permettre de rester longtems à Londres. "Cette raison n'empêcha pas le Roi de solli-"citer Mr. Locke à conferver fon Poste, "après lui avoir dit expressément qu'encore "qu'il ne pût demeurer à Londres que quel-"ques femaines, fes fervices dans cette Place "ne laisseroient pas de lui être fort utiles; mais il se rendit enfin aux instances de Mr. "Locke, qui ne pouvoit se résoudre à garder "un Emploi auffi important que celui-là, "fans en faire les fonctions avec plus de ré-Il forma & exécuta ce deffein "gularité. "sans en dire mot à qui que ce soit, évitant "par une générofité peu commune ce que "d'autres auroient recherché fort foigneufe-Car en faisant savoir qu'il étoit "ment. "prêt à quitter cet Emploi, qui lui portoit "mille Livres sterling de revenu, il lui étoit "ailé d'entrer dans une espèce de composi-"tion

"tion avec tout Prétendant, qui averti en "particulier de cette nouvelle & appuyé du "crédit de Mr. Locke, auroit été par - là en "état d'emporter la place vacante fur toute "autre perfonne. On ne manqua pas de le "lui dire, & même en forme de reproche. "Je le favois bien, répondit - il, mais ç'a été "pour cela même que je n'ai pas voulu com-"muniquer mon deffein à perfonne. J'avois "reçu cette Place du Roi, j'ai voulu la lui "remettre pour qu'il en pût difpofer felon "fon bon plaifir.

Je vous demande, Monsieur, fi l'on trouve beaucoup de Savans aujourd'hui qui penfent de la manière de Mr. Locke ? En Hollande, en France, en Angleterre même, que ne viendroit-on pas à bout de faire faire pour de l'argent? Ce Métal précieux a autant de crédit dans la République des Lettres, que dans les Etats où l'avarice & la cupidité dominent le plus. On s'étonne qu'il y ait en Italie des gens, qui se louent pour faire des meurtres, & dont le métier est d'affassiner, comme celui d'un Cordonnier est de faire des Souliers: je conviens que cela paroît le comble de l'infamie; mais combien ne trouve-t-on pas d'Auteurs mercenaires, qui imitent parfaitement ces Bandits, & qui, pour un Ecu donné par un Libraire avide, VQ-

missent dans une Préface, ou dans quelque autre endroit , les injures les plus infâmes & les calomnies les plus atroces? On fait avec la plume dans la République des Lettres ce qu'on exécute à Naples avec le fer. Cette différence est bien petite & la perte de l'honneur est bien aussi sensible que celle de Entre Dominico Pinci, fameux chez la vie. des Bandits Napolitains, & un Journaliste de Trevoux, ou un Auteur tel que celui des Anecdotes Historiques & Littéraires, tout me paroît égal: je crois même que, puisque le crime est pareil, la punition devroit être femblable. Elle le feroit fans doute, s'il y avoit des Tribunaux dans la République des Lettres, qui jugeassent des crimes qui méritent une punition exemplaire.

Revenons à Mr. Locke. Ses vertus lui acquirent non feulement l'effime; mais même l'amitié de tous les honnêtes gens. Le fameux Comte de Shaftsbury, Chancelier d'Angleterre fous le Régne de Charles II. fut fon intime ami. Mr. Locke l'effimoit infiniment & "rien ne <sup>14</sup> le flattoit plus "agréablement que l'effime que ce Seigneur "conçut pour lui prefque auffi-tôt qu'il l'eut

14 Eloge de Mr. Locke, pag. XXIII. & fuiv.

1

"vu & qu'il conferva depuis tout le refte de "fa vie. Et en effet, rien ne met dans un "plus beau jour le mérite de Mr. Locke que "cette effime conftante qu'eut pour lui My-"lord Shaftsbury, le plus grand Génie de "fon Siècle, fupérieur à tant de bons Efprits "qui brilloient de fon tems à la Cour de "Charles II. non-feulement par fa fermeté, "par fon intrépidité à foutenir les véritables "interêts de fa Patrie; mais encore par fon "extrême habileté dans le maniment des af-"faires les plus épineufes.

Mr. Locke avoit trop de mérite & trop de réputation pour n'avoir pas des ennemis & des adverfaires; auffi en eut-il en quantité. Les faux Dévots, grand nombre de Théologiens, quelques imbéciles, criérent qu'il vouloit détruire la croyance de l'immortalité de l'Ame, parce qu'il avoit avancé que "quoique nous ayons des idées de la "Matiére & de la Penfée, nous ne ferons "peut-être <sup>15</sup> jamais capables de connoître "fi un Etre purement matériel penfe ou non, "par la raifon qu'il nous eft impoffible de "découvrir par la contemplation de nos pro-"pres idées, fans Révélation, fi Dieu n'a "point

<sup>15</sup> Effai Philosop. concernant l'Entendement Humain. Liv. IV. Chap. III. p. 440, & fuiv.

TOM. IV.

"point donné à quelques amas de Matiére, "difpofés comme il le trouve à propos, la "puissance d'appercevoir & de penser; ou "s'il a joint & uni à la Matiére ainfi disposée. "une Substance immatérielle qui penfe. Car, par rapport à nos notions, il ne nous est "pas plus mal-aifé de concevoir que DIEU "peut, s'il lui plaît, ajouter à notre idée de "la Matière la faculté de penser, que de "comprendre qu'il y joigne une autre Sub-"stance avec la faculté de penser, puisque "nous ignorons en quoi confiste la Pensée, "& à quelle espèce de Substances cet Etre "tout-puissant a trouvé à propos d'accorder "cette puissance, qui ne fauroit être dans au-"cun Etre créé, qu'en vertu du bon plaisir "& de la bonté du Créateur. Je ne vois pas "quelle contradiction il y a que Dieu, cet "Etre pensant, éternel & tout - puissant, "donne, s'il veut, quelques degrés de sentiment, de perception & de pensée à certains "amas de Matiére créée & infenfible, qu'il "joint ensemble comme il le trouve à pro-"pos; quoique j'aye prouvé, si je ne me "trompe, Liv. 4. Chap. 10., que c'est une "parfaite contradiction de supposer que la "Matiére, qui de fa nature est évidemment "destituée de sentiment & de pensée, puisse "être ce premier Etre pensant qui existe de "toute

"toute éternité. Car comment un homme "peut - il s'affûrer, que quelques perceptions, "comme vous diriez le Plaisir & la Douleur, "ne fauroient se rencontrer dans certains "Corps, modifiés & mus d'une certaine ma-"niére, aussi-bien que dans une Substance "immatérielle, en conféquence du mouve-"ment des parties du Corps? Le Corps, au-"tant que nous pouvons le concevoir, n'eft "capable que de frapper & d'affecter un "Corps, & le Mouvement ne peut produire "autre chofe que du mouvement, fi nous "nous en rapportons à tout ce que nos Idées "nous peuvent fournir, sur ce sujet; de sorte "que lorsque nous convenons que le Corps "produit le Plaisir ou la Douleur, ou bien "l'idée d'une Couleur ou d'un Son, nous "fommes obligés d'abandonner notre Raifon, "d'aller au-delà de nos propres idées, & "d'attribuer cette production au feul bon "plaisir de notre Créateur. Or puisque "nous fommes contraints de reconnoître que "Dieu a communiqué au Mouvement des ef-"fets que nous ne pouvons jamais compren-"dre que le Mouvement soit capable de pro-"duire, quelle raifon avons-nous de con-"clurre qu'il ne pourroit pas ordonner que "ces effets foient produits dans un Sujet que "nous ne faurions concevoir capable de les

C 2

"pro-

"produire, aussi-bien que dans un Sujet sur "lequel nous ne faurions comprendre que le "Mouvement de la Matière puisse opérer en "aucune manière? Je ne dis point ceci pour "diminuer en aucune forte la croyance de "l'Immatérialité de l'Ame. Jene parle point "ici de probabilité, mais d'une connoissance "évidente ; & je crois que non-seulement "c'est une chose digne de la modestie d'un "Philosophe de ne pas prononcer en Maître, "lorsque l'évidence requise pour produire "la connoissance, vient à nous manquer, "mais encore, qu'il nous est utile de distin-"guer jusqu'où peut s'étendre notre Connois-"fance. Car l'état où nous fommes présen-"tement, n'étant pas un état de vision, com-"me parlent les Théologiens, la Foi & la "Probabilité nous doivent suffire sur plu-"fieurs choses; & à l'égard de l'Immatérialité "de l'Ame, dont il s'agit présentement, si "nos Facultez ne peuvent parvenir à une "certitude démonstrative fur cet Article, nous ne le devons pas trouver étrange. "Toutes les grandes fins de la Morale & de "la Religion font établies fur d'affez bons "fondemens, sans le secours des preuves de "l'immatérialité de l'Ame tirées de la Philo-"fophie; puisqu'il est évident que celui qui "a commencé à nous faire sublister ici com-"me

36

"me des Etres sensibles & intelligens, & qui "nous a confervés plusieurs années dans cet "état, peut & veut nous faire jouïr encore "d'un pareil état de sensibilité dans l'autre "Monde, & nous y rendre capables de rece-"voir la rétribution qu'il a deftinée aux hom-"mes felon qu'ils fe feront conduits dans "cette Vie. C'est pourquoi la nécessité de "fe déterminer pour ou contre l'immatéria-"lité de l'Ame n'est pas si grande, que cer-"taines gens, trop passionnés pour leurs pro-"pres fentimens, ont voulu le perfuader: "dont les uns ayant l'Esprit trop enfoncé, "pour ainfi dire, dans la Matiére, ne fau-"roient accorder aucune existence à ce qui "n'est pas matériel; & les autres ne trouvant point que la penfée foit renfermée dans "les facultés naturelles de la Matiére, aprés "l'avoir examinée en tout fens avec toute "l'application dont ils font capables, ont "l'affûrance de conclurre de-là, que Dieu "lui-même ne fauroit donner la vie & la "perception à une Substance solide. Mais "quiconque confidérera combien il nous est "difficile d'allier la sensation avec une Matié-"re étendue, & l'existence avec une Chose "qui n'ait absolument point d'étendue, con-"fessera qu'il est fort éloigné de connoître "certainement ce que c'est que son Ame. "C'eft. C 3

"C'eft-là, dis-je, un point qui me semble "tout - à - fait au - dessus de notre Connoissan-"ce. Et qui voudra se donner la peine de "confidérer & d'examiner librement les em-"barras & les obscurités impénétrables de "ces deux Hypothèfes, n'y pourra guère "trouver de raisons capables de le détermi-"ner entiérement pour ou contre la matéria-"lité de l'Ame; puisque de quelque maniére "qu'il regarde l'Ame, ou comme une Sub-"stance non-étendue, ou comme de la Ma-"tiére étendue qui pense, la difficulté qu'il "aura de comprendre l'une ou l'autre de ces "chofes l'entraînera toujours vers le fenti-"ment opposé, lorsqu'il n'aura l'Esprit ap-"pliqué qu'à l'un des deux : Méthode dérai-"fonnable qui est suivie de certaines person-"nes, qui voyant que des choses considérées "d'un certain côté sont tout à fait incom-"préhensibles, se jettent tête baissée dans le "parti

<sup>16</sup> Le Docteur Stillingfleet, favant Prélat de l'Eglife Anglicane, ayant pris à tâche de réfuter plufieurs Opinions de Mr. Locke répandues dans cet Ouvrage, fe récria principalement fur ce que Mr. Locke avance ici, que nous ne faurions découvrir, fi Dieu n'a point donné à certains amas de matiére, difpofés comme il le trouve à propos, la puisfance d'appercevoir & de penfer. La question est délicate; & Mr. Locke ayant

"parti opposé; quoiqu'il soit aussi inintelli-"gible à quiconque l'examine sans préjugé."

Je n'ajouterai rien, Monsteur, à ce que dit Mr. Locke pour mettre l'opinion qu'il foutient dans tout fon jour; on ne fauroit parler plus fagement, &, j'ofe dire, plus conformément à la modestie qui convient à un véritable Philosophe, qui craignant également de se tromper & de tromper les autres, n'assure jamais hardiment que ce qu'il connoît clairement & évidemment.

Parmi les adverfaires de Mr. Locke le Docteur Stillingfleet tient le premier rang. Ce Prélat attaqua vivement plufieurs fentimens du Philofophe Anglois. Il s'efforça furtout de détruire ce qu'il avoit dit fur la connoiffance parfaite de l'immatérialité de l'Ame. Le fage & favant Traducteur de Mr. Locke a donné dans une Note <sup>16</sup> un précis

eu foin dans le dernier Ouvrage qu'il écrivit pour repouffer les attaques du Docteur Stillingfleet, d'étendre fa pensée fur cet Article, de l'éclaircir, & de la prouver par toutes les raisons dont il put s'aviser, j'ai cru qu'il étoit nécessaire de donner ici un Extrait exact de tout ce qu'il a dit pour établir son sentiment. La connoissance que nous avons, dit d'abord le D. Stillingfleet, étant sondée, selon Mr. Locke, sur nos Idées; &

C 4

- 4

# précis très-exact & très-bon de cette dispu-

l'idée que nous avons de la Matiére en général, étant une Substance folide; & celle du Corps une Substance étendue, solide & figurée, dire que la Matiére est capable de penfer, c'eft confondre l'idée de la Matiére avec l'idée d'un Esprit. Pas plus, repond Mr. Locke, que je confons l'idée de la Matiére avec l'idée d'un Cheval, quand je dis que la Matiére en général eft une Substance folide & étendue; & qu'un Cheval eft un Animal, ou une Substance folide, étendue, avec fentiment & motion spontanée. L'Idée de la Matiére eft une Substance étendue & solide : par-tout où fe trouve une telle Substance, là se trouve la Matière & l'effence de la Matiére ; quelques autres qualités non connues dans cette effence, qu'il plaife à Dieu d'y joindre par desfus. Par exemple, Dieu crée une Substance étendue & solide, sans y joindre par-dessuscune autre chofe; & ainfi nous pouvons la confidérer en repos. Il joint le mouvement à quelques unes de fes parties, qui confervent toujours l'effence de la Matière. Il en façonne d'autres parties en Plantes, & leur donne toutes les propriétés de la végétation, la vie & la beauté qui fe trouvent dans un Rofier & un Pommier, par desfus l'effence de la Matiére en général, quoiqu'il n'y ait que de la matière dans le Rosier & le Pommier. Et à d'autres parties il ajoute le fentiment & le mouvement spontanée, & les autres propriétés qui fe trouvent dans un Eléphant. On ne doute point que la puissance de Dieu ne puisse aller jusque là, ni que les propriétés d'un Rosier, & d'un Pommier, on d'un Eléphant, ajoutées à la Matiére,

# te. Comme il est d'une étendue assez bornée, je

changent les proprietés de la Matiére. On reconnoît que dans ces chofes la Matiére est toujours matiére. Mais fi l'on fe hazarde d'avancer encore un pas. & de dire que Dieu peut joindre à la Matiére, la Penfée, la Raifon, & la Volition, auffi-bien que le fentiment & le mouvement spontanée, il se trouve aufli-tôt des gens prêts à limiter la puissance du Souverain Créateur, & à nous dire que c'est une chose que Dieu ne peut point faire, parce que cela détruit l'effence de la Matière, ou en change les proprietés effentielles. Et pour prouver cette affertion, tout ce qu'ils difent se réduit à ceci, que la pensée & la raison ne sont pas renfermées dans l'effence de la Matiére. Elles n'y font pas renfermées, j'en conviens, dit Mr. Locke : mais une proprieté qui n'étant pas contenue dans la Matiére, vient à être ajoutée à la Matiére, n'en détruit point pour cela l'effence, fi elle la laisse être une Substance étendue & folide. Par-tout où cette Substance se rencontre, là eft auffi l'effence de la Matiére ; mais fi dès qu'une chofe qui a plus de perfection, est ajoutée à la Substance, l'effence de la Matiére est détruite, que deviendra l'effence de la Matiére dans une Plante, ou dans un Animal, dont les proprietés font fi fort audeflus d'une Substance purement folide & érendue?

Mais, ajoute-t-on, il n'y a pas moyen de concevoir comment la Matiére peut penfer. J'en tombe d'accord, répond Mr. Locke: mais inférer de là que Dieu ne peut pas donner à la Matiére la faculté de penfer, c'est dire que la toute-puissance de Dieu est renfermée dans des bornes fort étroites, par la raison

Cs

je crois vous faire plaisir de vous en envoyer un

que l'Entendement de l'Homme est lui-même fort borné. Si Dieu ne peut donner aucune puissance à une portion de matière que celle que les hommes peuvent déduire de l'effence de la Matiére en général, fi l'effence ou les proprietés de la Matière sont détruites par toutes les qualités qui nous paroiffent au-desfus de la Matiére, & que nous ne faurions concevoir comme des conféquences naturelles de cette effence, il est évident que l'effence de la Matiére est détruite dans la plûpart des parties fenfibles de notre Syftême, dans les Plantes, & dans les Animaux. On ne fauroit comprendre comment la Matiére pourroit penfer; donc Dieu ne peut lui donner la puissance de penser. Si cette raison est bonne, elle doit avoir lieu dans d'autres rencontres. Vous ne pouvez concevoir que la Matiére puisse attirer la matiére à aucune distance, moins encore à la distance d'un million de milles; donc Dieu ne peut lui donner une telle puissance. Vous ne pouvez concevoir que la Matière puisse sentir ou se mouvoir, ou affecter un Etre immatériel & être mue par cet Etre ; Donc Dieu ne peut lui donner de telles puissances; ce qui est en effet nier la Pefanteur, & la révolution des Planetes aueour du Soleil, changer les Bêtes en pures Machines, fans fentiment ou mouvement spontanée, & refuser à l'Homme le fentiment & le mouvement volontaire.

Portons cette régle un peu plus avant. Vous ne fauriez concevoir comment une Substance étendue & folide pourroit penfer; Donc Dieu ne fauroit faire qu'elle penfe. Mais pouvez-vous concevoir comment votre propre Ame, ou aucune Substance penfe? Vous trouvez

42

#### un Extrait entier: vous le trouverez au bas de

à la vérité, que vous penfez. Je le trouve auffi. 'Mais je voudrois bien que quelqu'un m'apprit comment fe fait l'action de penfer; car j'avoue que c'eft une chofe tout-à-fait au-deffus de ma portée. Cependant je ne faurois en nier l'existence; quoique je n'en puisse pas comprendre la maniére. Je trouve que Dieu m'a donné cette faculté, & bien que je ne puisse qu'être convaincu de sa puissance à cet égard, je ne saurois pourtant en concevoir la maniére dont il l'exerce; & ne feroit-ce pas une infolente absurdité de nier sa puissance en d'autres cas pareils, par la seule raison que je ne faurois comprendre comment elle peut être exercée dans ces cas-là?

Dieu, continue Mr. Locke, a créé une Substance : que ce foit, par exemple, une Substance étendue & folide : Dieu est-il obligé de lui donner, outre l'être, la puisfance d'agir? c'eft ce que perfonne n'ofera dire, à ce que je crois. Dieu peut donc la laisfer dans une parfaite inactivité. Ce fera pourtant une Substance. De même, Dieu crée ou fait exister de nouveau une Substance immatérielle, qui, fans doute, ne perdra pas fon être de Substance, quoique Dieu ne lui donne que cette fimple existence, sans lui communiquer aucune activité. Je demande à préfent, quelle puissance Dieu peut donner à l'une de ces Substances qu'il ne puisse point donner à l'autre? Dans cet état d'inactivité, il est visible, qu'aucune d'elles ne penfe : car penfer étant une action, l'on ne peut nier que Dieu ne puisse arrêter l'action de toute Substance créée, fans annihiler la Substance: & fi cela est ainfi, il peut auffi créer ou faire exister une telle Substance, fans lui donner aucune action. Par la même rai-

# 44 HISTOIRE

# de la page: il vous mettra parfaitement au fait

fon il est évident qu'aucune de ces Substances ne peur fe mouvoir elle-même. Je demande à present, pourquoi Dieu ne pourroit-il point donner à l'une de ces Substances, qui sont également dans un état de parfaite inactivité, la même puissance de se mouvoir qu'il peur donner à l'autre: comme, par exemple, la puissance d'un mouvement spontanée, laquelle on suppose que Dieu peut donner à une Substance non-solide, mais qu'on nie qu'il puisse donner à une Substance solide?

Si l'on demande à ces gens-là pourquoi ils bornent la toute - puissance de Dieu à l'égard de l'une plutôt qu'à l'égard de l'autre de ces Substances, tout ce qu'ils peuvent dire fe réduit à ceci : Qu'ils ne fauroient concevoir comment la Substance folide peut jamais être capable de fe mouvoir elle-même. A quoi je réponds, qu'il ne conçoivent pas mieux comment une Substance créée non-folide peut fe mouvoir. Mais dans une Subftance immatérielle il peut y avoir des chofes que vous ne connoiflez pas. J'en tombe d'accord; & il peut y en avoir auffi dans une Substance matérielle. Par exemple, la gravitation de la Matiére vers la Matiére felon différentes proportions qu'on voit à l'œil, pour ainfi dire, montre qu'il y a quelque chofe dans la Matiére que nous n'entendons pas, à moins que nous ne puissions découvrir dans la Matiére une faculté de fe mouvoir elle-même, ou une attraction inexplicable & inconcevable, qui s'étend jusqu'à des diftances immenses & presque incompréhenfibles. Par conféquent il faut convenir qu'il y a dans les Substances solides, aussi-bien que dans les Substances non-solides, quelque chose que

# fait des principales raisons des deux Parties; &

nous n'entendons pas. Ce que nous favons, c'est que chacune de ces Substances peut avoir son existence diftincte, fans qu'aucune activité leur foit communiquée, à moins qu'on ne veuille nier que Dieu puisse ôter à un Etre fa puissance d'agir; ce qui passeroit, fans doute, pour une extrême présomption. Et après y avoir bien pense, vous trouverez en effet qu'il est aussi difficile d'imaginer la puissance de se mouvoir dans un Etre immatériel, que dans un Etre matériel; & par conféquent, on n'a aucune raison de nier qu'il soit au pouvoir de Dieu de donner, s'il veut, la puissance de fe mouvoir à une Substance matérielle, tout auffi-bien qu'à une Substance immatérielle, puisque nulle de ces deux Substances ne peut l'avoir par elle-même, & que nous ne pouvons concevoir comment cette puisfance peut être en l'une ou en l'autre.

Que Dieu ne puisse pas faire qu'une Substance foit folide & non-folide en même tems, c'est, je crois, ce que nous pouvons affürer, sans blesser le respect qui lui est dû : mais qu'une Substance ne puisse point avoir des qualités, des perfections & des puissances qui n'ont aucune liaison naturelle ou visiblement nécessaire avec la solidité & l'étendue, c'est témérité à nous, qui ne sommes que d'hier & qui ne connoissons rien, de l'assure positivement. Si Dieu ne peut joindre les choses par des connexions que nous ne faurions comprendre, nous devons nier la consistence & l'existence de la Matiére même ; puisque chaque partie de Matiére ayant quelque grosseur, a ses parties unies par des moyens que nous ne faurions concevoir. Et par conséquent, toutes les

#### & vous verrez aisément que la cause du Philosophe

difficultés qu'on formel contre la puiffance de penfer attachée à la Matiére, fondées fur notre ignorance ou les bornes étroites de notre conception, ne touchent en aucune manière la puiffance de Dieu, s'il veut communiquer à la Matière la faculté de penfer; & ces difficultés ne prouvent point qu'il ne l'ait actuellement communiquée à certaines parties de Matière difpofées comme il le trouve à propos, jusqu'à ce qu'on puiffe montrer qu'il y a de la contradiction à le fuppofer.

Quoique dans cet Ouvrage Mr. Locke ait expressement compris la fenfation fous l'idée de penfeé en général, il parle dans fa réplique au Dr. Stillingfleet, du fentiment dans les Brutes comme d'une chofe distincte de la penfée; parce que ce Docteur reconnoît que les Bêtes ont du sentiment. Sur quoi Mr. Locke observe que fi ce Docteur donne du fentiment aux Bêtes, il doit reconnoître, ou que Dieu peut donner & donne actuellement la puissance d'appercevoir & de penfer à certaines particules de Matiére, ou que les Bêtes ont des Ames immatérielles, & par conféquent immortelles, felon le Docteur Stillingfleet, tout auffi-bien que les hommes. Mais, ajoute Mr. Locke, dire que les Mouches & les Cirons ont des ames immortelles auffi-bien que les hommes, c'eft ce qu'on regardera peut-être comme une affertion qui a bien la mine de n'avoir été avancée que pour faire valoir une Hypothèfe.

Le Dr. Stillingfleet avoit demandé à Mr. Locke ce qu'il y avoit dans la Matière qui pût répondre au sentiment intérieur que nons avons de nos actions? Il n'y a rien de tel, répond Mr. Locke, dans la Matière considé-

46

# losophe étoit bien plus raisonnable que celle du

rée fimplement comme Matière : mais on ne prouvera jamais que Dieu ne puisse donner à certaines parties de Matière la puissance de penser, en demandant, comment il est possible de comprendre que le fimple corps puisse appercevoir qu'il apperçoit. Je conviens de la foiblesse de notre compréhension à cet égard : & j'avoue que nous ne faurions concevoir comment une Substance folide, ni même comment une Substance non - folide créée pense ; mais cette foiblesse de notre compréhension n'affecte en aucune manière la puissance de Dieu.

Le Dr. Stillingfleet avoit dit qu'il ne mettoit point des bornes à la Toute-puissance de Dieu, qui peut, dit-il, changer un Corps en une Substance immatérielle. C'est dire, répond Mr. Locke, que Dieu peut ôter à une Substance la solidité qu'elle avoit auparavant & qui la rendoit Manére, & lui donner ensuite la faculté de penser qu'elle n'avoit pas auparavant, & qui la rend Esprit, la même Substance restant. Car si la même Substance ne reste pas, le Corps n'est pas changé en une Substance immatérielle; mais sa Substance solide est annihilée avec toutes ses appartenances, & une Substance immatérielle est créée à la place; ce qui n'est pas changer une chose en une autre, mais en détruire une, & en faire une autre de nouveau.

Cela posé, voici quel avantage M. Locke prétend tirer de cet aveu.

1. Dieu, dites-vous, peut ôter d'une Substance solide la solidité, qui est ce qui la rend Substance solide ou Corps; & peut en faire une Substance immatérielle, c'est-à-dire une Substance sans solidité, Mais cette pri-

# du Théologien. Mr. de Voltaire a penfé à ce

vation d'une qualité ne donne pas une autre qualité; & le fimple éloignement d'une moindre qualité n'en communique pas une plus excellente, à moins qu'on ne dife que la puissance de penser résulte de la nature même de la Substance, auquel cas il faut qu'il y ait une puissance de penser, partout où est la Substance. Voilà donc, *ajoute Mr. Locke*, une Substance immatérielle sans faculté de penser, selon les propres principes du Dr. Stillingflect.

2. Vous ne nierez pas en fecond lieu, que Dieu ne puisse donner la faculté de penser à cette Substance ainsi dépouillée de solidité, puisqu'il suppose qu'elle en est rendue capable en devenant immatérielle; d'où il s'ensuit que la même Substance numérique peut être en un certain tems non-pensante, ou sans faculté de penser, & dans un autre tems parsaitement pensante, ou douée de la puissance de penser.

3. Vous ne nierez pas non plus, que Dieu ne puisse donner la folidité à cette Substance, & la rendre encore matérielle. Cela posé, permettez-moi de vous demander pourquoi Dieu ayant donné à cette Substance la faculté de penser, après lui avoir ôté la folidité, ne peut pas lui redonner la folidité, fans lui ôter la faculté de penser? Après que vous aurez éclairci ce point, vous aurez prouvé qu'il est impossible à Dieu, malgré sa Toute-puissance, de donner à une Substance solide la faculté de penser: mais avant cela, nier que Dieu puisse le faire, c'est nier qu'il puisse faire ce qui de soi est possible, & par conséquent mettre des bornes à la Toute-puissance de Dieu.

48

### ce sujet quelque chose de très-joli. "Le "Docteur

Enfin, Mr. Locke déclare que s'il est d'une dangereuse conféquence de ne pas admettre comme une vérité inconceftable l'immatérialité de l'Ame; fon Antagoniste devoit l'établir fur de bonnes preuves, à quoi il étoit d'autant plus obligé que, felon lui rien n'affure mieux les grandes fins de la Religion & de la Morale que les preuves de l'immortalité de l'Ame, fondées fur fa nature & fur fes proprietés; qui font voir qu'elle est immatérielle: Car quoiqu'il ne doute point que Dieu ne puisse donner l'immortalité à une Substance matérielle; il dit expressement. que c'eft beaucoup diminuer l'évidence de l'immortalité que de la faire dépendre entiérement de ce que Dieu lui donne ce dont elle n'est pas capable de sa propre nature. Mr. Locke soutient que c'est dire nettement ; que la fidéliré de Dieu n'est pas un fondement assez ferme & assez für pour s'y repofer, fans le concours du témoignage de la Raifon ; ce qui est autant que si l'on difoit que Dieu ne doit pas en être cru fur fa parole, ce qui foit dit fans blasphême; à moins que ce qu'il révêle ne foit en soimême fi croyable qu'on en puisse être persuadé; sans révélation. Si c'eft : là, ajonte Mr. Locke; le moyen d'accréditer la Religion Chrétienne dans tous ses Articles, je ne fuis pas faché que cette méthode ne fe trouve point dans aucun de mes Ouvrages. Car pour moi, je crois qu'une telle chofe m'auroit attiré, & avec raifon, un reproche de Scepticifine. Mais je fuis si éloigné de m'expofer à un pareil reproche fur cet Article, que je fuis fortement perfuadé qu'encore qu'on ne puisse pas montrer que l'Ame est immatérielle, cela ne diminue nullement l'évidence de son immortalité; parce que la fidélité de

TOM. IV.

"Docteur Stillingfleet s'eft fait; dit - il 17, "une réputation de Théologien modéré, "pour n'avoir pas dit positivement des inju-"res à Mr. Locke. Il entra en lice contre "lui: mais il fut battu; car il raisonnoit en "Docteur, & Locke en Philosophe instruit "de la force & de la foiblesse de l'Esprit hu-"main

Dieu est une démonstration de la vérité de tout ce qu'il a révélé, & que le manque d'une autre démonstration ne rend pas douteuse une proposition démontrée.

Au refte, Mr. Locke ayant prouvé par les paffages de Virgile & de Cicéron que l'ufage qu'il faifoit du mot d'Esprit en le prenant pour une Substance pensante fans en exclurre la matérialité, n'étoit pas nouveau, le Dr. Stillingfleet soutient que ces deux Auteurs distinguoient expresséement l'Esprit du Corps. A cela Mr. Locke répond qu'il est très • convaincu que ces Auteurs ont distingué ces deux choses, c'est • à • dire, que par Corps ils ont entendu les parties groffiéres & visibles d'un homme, & par Esprit une Matiére substile, comme le Vent, le Feu ou l'Ether, par où il est évident qu'ils n'ont pas prétendu dépouiller l'Esprit de toute espèce de matérialité. Ainfi Virgile décrivant l'Esprit ou l'Ame d'Anchise que son fils veut embrasser, nous dit:

Ter conatus ibi collo dare bracchia circum ;

Ter frustrà comprensa manus effugit Imago,

Par levibus ventis, volucrique fimillima fomno."

Aneid. Lib. VI. v. 700, & fegg.

main, & qui se battoit avec des armes dont "il connoiffoit la trempe.

Combien n'y a t-il pas encore aujourd'hui, Monsieur, de Docteurs bien moins favans que le Docteur Stillingfleet, mais beaucoup plus bilieux, qui ofent attaquer Mr. Locke; &, qui plus eft, le taxer d'avoir nui

Et Cicéron fuppose dans le premier Livre des Questions Tusculanes, qu'elle est air ou feu, Anima, fit Animus, (a) dit - il, ignisoe nescio, ou bien un air enflammé, (b) inflammata Anima, ou une quintellence introduite par Aristote, (c) quinta quadam natura ab Ariftotele introducta.

Mr. Locke conclud enfin, que, tant s'en faut qu'il y sit de la contradiction à dire que Dieu peut donner, s'il veut, à certains amas de Matière, difpofés comme il le trouve à propos, la faculté d'appercevoir & de penfer, perfonne n'a prétendu trouver en cela aucune contradiction avant Descarres, qui pour en venir là dépouille les Bêtes de tout sentiment, contre l'Expérience la plus palpable. Car autant qu'il a pu s'en inftruire par lui même ou fur le rapport d'autrui, les Peres de l'Eglife Chrétienne n'ont jamais entrepris de démontrer, que la Matière fut incapable de recevoir, des mains du Créateur, le pouvoir de fentir, d'appercevoir, & de penfer. Effai Philosoph. concernant l'Entendement Humain, Lib. IV. Chap. III. Not. p. 440, & fuiv. PREVA THINK , TURN 201

- (a) Cap. 25.
- (b) Cap. 18.

(c) Cap. 26. minimol 51 vil up anonom asup

77 Voltaire Lettres fur les Anglois, Lett. XIII. p. 97. D 2

memore, Edistriculoiein mallin

nui à la Religion, lui dont Dieu s'est fervi, comme de la Foudre, pour réduire en poudre les Athées. J'ose le dire, la plus forte démonstration qu'on ait donnée de l'existence & de la spiritualité de Dieu se trouve dans son Essay sur l'Entendement humain. Si l'on faisoit attention au mérite & à la capacité de la plûpart de ceux qui ont injurié Mr. Locke & décrié se Ouvrages divins, je suis très assuré qu'on n'en trouveroit pas beaucoup qui se soient rendus recommandables par leur génie & leur sagesse.

Il est entr'autres une forte de gens qui se font déchaînés contre cet illustre Philosophe Les Catholiques Jésuitiques, & Anglois. presque toute cette foule d'aveugles & d'imbéciles fournis aux ordres; aux caprices & aux décisions d'une Société ambitieuse, toujours ennemie du mérite, dès qu'il n'eft point dans un de ses Membres, & sur-tout lorsqu'il se trouve dans un fanséniste ou dans un Protestant: ces imbéciles, dis-je, ont reçu aveuglément les impressions qu'on leur a données contre Mr. Locke; mais fi pour un instant il étoient capables d'ouvrir les yeux & d'examiner les chofes par euxmêmes, s'ils vouloient oublier pendant quelques momens qu'ils se sont faits esclaves des léluites, pour le reflouvenir qu'ils étoient nés

nés hommes libres, il verroient bien-tôt que sous l'ombre d'une fausse piété, les Jéfuites qui ont prétendu que le Livre de Mr. Locke étoit dangereux, ont caché la haine qu'ils portent à tous les habiles gens d'un parti qu'ils n'aiment point.

Pour être convaincu entiérement de la piété, de la probité & de la Religion de Mr. Locke, après l'avoir examiné pendant fa vie, il faut le confidérer dans fes derniers momens, où il fut toujours aussi Chrétien que Philolophe. "Ses forces commencément 18 "à défaillir plus visiblement que jamais, dès "l'entrée de l'Eté dernier, Saifon, qui, les "années précédentes, lui avoit toujours re-"donné quelques degrés de vigueur. Dès "lors il prévit que fa fin étoit fort proche.-"Il en parloit même affez fouvent, mais tou-"jours avec beaucoup de lérénité, quoiqu'il "n'oubliât d'ailleurs aucune des précautions "que son habileté dans la Médecine pouvoit "lui fournir pour se prolonger la vie. En-"fin, ses jambes commencérent à s'enfler; & "cette enflure augmentant tous les jours, fes "forces diminuérent à vûe d'œil. ll s'ap-"perçut alors du peu de tems qui lui restoit "à vivre; & se disposa à quitter ce Monde, "péné-

<sup>18</sup> Eloge de Mr. Locke, &c. p. XXVIL-D 3 "pénétré de reconnoiffance pour toutes les "graces que Dieu lui avoit faites, dont il "prenoit plaifir à faire l'énumération à fes "Amis, plein d'une fincère réfignation à fa "Volonté, & d'une ferme elpérance en fes "promeffes, fondées fur la parole de Jélus-"Chrift envoyé dans le Monde pour mettre "en lumiére la vie & l'immortalité par fon "Evangile."

Mr. Locke, bien différent des Hypocrites & des faux Dévots qui l'ont attaqué, ne fe contentoit pas de remercier publiquement la Divinité des graces qu'elle lui avoit accordées, il fe profternoit fouvent en fecret devant elle, même dans un tems où le foin de fa fanté eût pu le difpenfer de fe tenir à genoux. C'est Mr. Coste dont la vertu & la fcience font connues de toute l'Europe qui nous apprend ces particularités fi remarquables.

<sup>19</sup> "Enfin, les forces, *dit-il*, lui manqué-"rent à tel point que le 26. d'Octobre 1704. "deux jours avant fa mort, l'étant allé voir "dans fon Cabinet, je le trouvai à genoux; "mais dans l'impuissance de fe relever de lui-"même."

Théo-

19 Idem, ibid.

:54

Théologiens perfécuteurs, que repondezvous à cela? Direz-vous encore que Mr. Locke avoit peu de religion? L'accuferezvous toujours d'avoir fongé à détruire le Chriftianisme? Si cette première preuve de fa pieté ne fuffit pas pour diffiper vos foupçons injurieux, s'il faut vous en donner de plus grandes marques, lifez donc le récit de fa mort ; rougiffez enfuite de confusion, & fouhaitez enfin que vous puisfiez mourir en auffi bons Chrétiens que lui,

... 20 "Le Lendemain, quoiqu'il ne fût pas "plus mal, il voulut refter dans le lit. Il "eut tout ce jour-là plus de peine à respirer "que jamais: & vers les cinq heures du foir "il lui prit une fueur accompagnée d'une ex-"trême foiblesse, qui fit craindre pour fa vie. "Il crut lui - même qu'il n'étoit pas loin de "fon dernier moment. Alors il recomman-"da qu'on fe fouvint de lui dans la Priére "du foir : là - deffus Madame Masham lui dit que, s'il le vouloit, toute la Famille vien-"droit prier Dieu dans fa Chambre. Il ré-"pondit qu'il en feroit fort aile fi cela ne "donnoit pas trop d'embarras. On s'y ren-"dit donc, & on pria en particulier pour lui. "Après cela il donna quelques ordres avec ,,une 1 11' -

20 Idem, ibid. & fuiv.

D 4

',,une grande tranquilité d'esprit ; & l'occa-"fion s'étant préfentée de parler de la Bonté "de Dieu, il exalta fur-tout l'amour que "Dieu a témoigné aux hommes en les jufti-"fiant par la Foi en Jésus-Christ. 11 le re-"mercia en particulier de ce qu'il l'avoit ap-"pellé à la connoiffance de ce divin Sauveur. "Il exhorta tous ceux qui se trouvoient au-"près de lui de lire avec foin l'Ecriture Sainste; & de s'attacher fincérement à la prafi-"que de tous leurs devoirs, ajoutant expres-"lément, que par ce moyen ils seroient plus "heureux dans ce Monde, & qu'ils s'affure-"roient la possession d'une éternelle félicité "dans l'autre. Il passa toute la nuit fans "dormir. Le lendemain, il fe fit porter "dans fon Cabinet, car il n'avoit plus la for-"ce de se soutenir; & là sur un fauteuil & "dans une espèce d'assoupissement, quoique "maître de ses pensées, comme il paroissoit "par ce qu'il disoit de tems en tems, il ren-"dit l'Esprit vers les trois heures après midi "le 28 d'Octobre vieux stile."

Je ne ferai, Monsieur, aucune réflexion fur la mort de Mr. Locke ; je fens qu'il me feroit impossible de pouvoir m'y arrêter plus

<sup>21</sup> Voyez l'Hiftoire de la Vie & des Ouvrages de Leibnitz qui est à la tête de la Théodicée imprimée à Amsterplus long-tems fans mouiller ma Lettre de Oui, Monfieur, Mr. Locke mes larmes. étoit un homme dont tous les hommes véritablement hommes doivent éternellement regretter la perte. L'Univers lui a des obligations infinies, il a montré non - seulement bien des vérités qui étoient inconpues avant lui ; mais il a détruit & ruiné de fond en comble les chiméres & les menfontes qu'on avoit regardés jusqu'à lui comme des chofes Que peut - on faire de plus utile certaines. pour la Société civile? Pourquoi faut-il que des gens qui lui font auffi néceffaires soient soumis à la mort, & que leur vie ne foit pas éternelle, ainsi que leur réputation Mais je m'apperçois que est immortelle. le plaisir secret de louer Mr. Locke me rapelle fans ceffe à lui : en voilà cependant affez fur fon fujet; paffons à un illustre Philosophe Allemand, qui ne fait guére moins d'honneur à sa Patrie que Mr. Locke à la fienne.

Godefroi Guillaume Leibnitz, né à Leipzig le 2<sup>me.</sup> de Juillet 1646, mort à Hanover le 14 Novembre de l'année 1716. <sup>21</sup> étoit un de ces Génies superieurs qui relévent le prix

dain en 1734 écrite, par Mr. de Neufville. Il rapporte à la page 4 que dès que Leibnitz fut aflez avancé pour

DS

prix de la Nature Humaine, & qui déterminent à quel degré de connoiffance des Intelligences qui font unies à des Corps peuvent parvenir. D'une inclination égale pour toutes les Sciences il les embraffa routes avec ardeur : fes productions auffi rapides que variées étoient reçues du Public très-favorablement; & toute Brochure, <sup>22</sup> tout Livre qui porte fur le Titre ces trois lettres G. G. L. est marqué au coin d'un grand Maître. Les Effais de Théodicée fe trouvent entre les mains de tous les gens de goût: cet Ouvrage est bon, quoiqu'il s'en faille bien qu'il foit fans défauts; nous en examinerons quelques - uns dans la fuite.

## §. II.

entendre les Auteurs qui ont écrit en Latin & en Grec, il réfolut de s'affranchir des Exercices puériles parmi lesquels la Jeunesse passe & perd de belles Années qu'on pourroit lui faire employer utilement . . . il fe mit à lire en particulier les Auteurs Classiques de l'une & de l'autre Langue, fur-tout les Histoires de Tite-Live & les Poésies de Virgile.

<sup>22</sup> Dans tous les Ouvrages que Mr. Leibnitz a publiés fui-même, il ne s'est jamais désigné que par les trois lettres initiales de son nom. Vie de Leibnitz p. 194.

23 Tous les Journaux des Savans, particuliérement celui de Leipzig, en offrent des preuves. Son nom eft à la

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 59

## §. II.

## LEIBNITZ.

Leibnitz avoit reçu de la Nature un génie vaîte & presque universel, il faisoit succéder à une démonstration Mathématique la plus compliquée & la plus subtile <sup>23</sup> une Differtation Etymologique, dans laquelle par le moyen des mots usités, il parvenoit à la connoissance des choses, remontoit à leur origine, en tiroit des conséquences <sup>24</sup>.

De même qu'un Pantomime jouoit feul les différens perfonnages d'une Pièce Dramatique, Leibnitz repréfentoit plufieurs Savans de la plus haute volée. Il paroiffoit dans fes Ouvrages profondément verfé dans la

tête des plus fublimes Problêmes qui ayent été réfolus fur la fin du Siècle passé. Il est mêlé dans tout ce que la Géometrié moderne a fait de plus relevé, de plus difficile, & de plus important. Vie de Leibnitz page 143 &c.

<sup>24</sup> Les principales Pièces dans ce Genre font la fuivantes: Brevis Defignatio meditationum de originibus Gentium ductis potissimum in Indicio Linguarum, inférée aux Miscellanea Berolinensia Berolini 1710, de Origine Francorum Disquisitio Hanoveræ 1715. traduite par l'Autheur même & inférée dans le Recueil de diverses Pièces sur la Philosophie par Mr. des Maizeaux, imprimées en 1720.

la Théologie, dans le Droit, dans l'Histoire, dans la Politique, dans la Philosophie, dans les Mathématiques 25. Semblable en quelque façon aux Anciens qui avoient l'adreffe de mener jusqu'à huit Cheveaux de front, il mena de front toutes les Scien-Que de talens réunis dans Leibces 26. nitz! Qui les examineroit en détail, trouveroit un elprit d'ordre, d'invention 27, une lecture vafte 28, une Mémoire prodigieufe 29, une application forte & continuée, une expérience fondée sur des Voyages dans toutes les parties de l'Europe civilisées par les Arts & k : Sciences, un commerce de Lettres avec les Savans les plus diftingués dans toutes les professions, & avec les personnes qui brilloient par la délicatesse des penfées, & par une érudition ornée.

Je

### 15 Voyez la Vie de Leibnitz, page 131, &c.

<sup>26</sup> Mr. de Fontenelle fe fert de cette expression dans l'Eloge de Leibnitz; fi on la trouve un peu trop guindée, j'indique la fource où je l'ai prise.

<sup>27</sup> Tous fes Ouvrages font remplis de beaucoup d'ordre, de fubtilité, de précifion. Vie de Leibnitz p. 136. Et plufieurs Machines de fon invention démontrent fon goût & fon habileté en Méchanique, p. 188. &c.

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 61

Je rapporterai; Monsieur, avec la même fincérité les endroits foibles de Leibnitz; il a les fiens. Il étoit galant, tendre & pasfionné; ce n'est pas là le caractére d'un Philosophe. Il avoit des défauts qui lui font encore plus opposés: il étoit vain, présomptueux, avaré; il formoit des projets chimériques, inventoit des Systèmes souvent faux, quelquesois dangereux.

Voilà, Monsieur, le revers de ce Philosophe que je viens d'admirer; il faut sur ce qui regarde les grands Hommes, se munir d'une force d'esprit qui aille au vrai, sans s'effrayer des conséquences. On ne doit point se laisser si fort éblouïr par l'éclat de leur mérite qu'on n'ait plus d'yeux pour voir leurs défauts. Il est vrai qu'il faut aussi se mettre en garde contre un faux esprit critique; ne point convertir par une malicieuse

<sup>28</sup> Ce n'étoit point uniquement les bons Livres qu'il lifoit, il parcouroit aussi ceux qui n'étoient que médiocres & presque inconnus: C'étoit son opinion qu'il n'existoir point de si mauvais Ouvrage, où il n'y eut quelque profit à faire, p. 192:

- 29 Il l'avoit si heureuse qu'il pouvoit encore dans sa vieillesse réciter presque des Livres entiers de Virgile. Aussi le seu Roi d'Angleterre George I. l'appelloit à Hanover son Dictionnaire vivant, p. 192.

## HISTOIRE

62

se subtilité leurs vertus en vices ; & ne pas trouver difforme la régularité même.

Je ne fai, Monsteur, quel est le motif qui peut avoir déterminé l'Auteur judicieux de la Vie de Leibnitz à ne faire aucune mention des amours de ce Philosophe; on en trouve des preuves dans le Recueil de Littérature imprimé à Amsterdam en 1730. pag. 154. Mr. Leibnitz, dit l'Auteur de ce Livre, a eu un bâtard dans sa jeunesse, dont il se servoit pour le servir : il avoit beaucoup de confiance en lui : Mr. Kirch, qui l'a fouvent vu, a observé qu'il lui ressembloit; il s'apelloit guillaume Diniger. On se seroit familiarisc aisément avec ce fait mélé parmi les autres, s'il eût été placé dans la Vie de Leibnitz; aujourd'hui il est devenu entiérement anecdote.

Si

#### 3º Voyez l'Eloge de Leibnitz par Mr. de Fontenelle.

3<sup>1</sup> L'on fait que Mr. Leibnitz n'a point été marié. Il avoit penfé l'être à l'âge de cinquante ans: la perfonne qu'il vouloit époufer demanda un délai pour faire fes réfléxions; pendant cet intervalle il en fit auffi de nouvelles, & conclut avec d'habiles gens que le Mariage est bon; mais que le Philosophe & l'Homme de Lettres y doivent songer toute leur vie. Vie de Leibnitz, p. 191. Si nous avions des Mémoires fecrets & fincères des intrigues amoureuses de Leibnitz, nous faurions ce qui avoit fi fort animé contre lui la femme du Doyen de la Faculté en Droit à Leipzig, qu'il ne put obtenir le degré de Docteur qu'il demandoit <sup>30</sup>; & quelles étoient les réfléxions qui le détournérent d'un Mariage projetté & prêt à conclurre <sup>31</sup>.

La tendresse de Leibnitz me paroît bien plus excusable que sa présomption : la passion de passer dans l'esprit des hommes pour un prodige de Science le dominoit entiérement; il étoit idolâtre de ses travaux & de ses découvertes. Le premier Ouvrage qu'il a donné au Public, qui est la Nouvelle 32 Méthode d'enseigner & d'apprendre la Jurisprudence, finisseir par ce trait d'orgueil : Il n'y a pas un paragraphe dans tout mon Livre

3<sup>2</sup> Le Titre de son Livre est Nova Methodus discendæ docendæque Jurisprudentiæ, Francofurti, 1667 in 12. Voici le pasiège : Nullus propè Paragraphus sine nova vel inventione vel contemplatione abiit. Non gloriam sed utilitatem quæsivi publicam, alioquin nomen præscripsifsen. Si quid me effecisse videro . . ., sin minus ego me invidiæ notâ absolvi, contemptoribus satis supplicii ignominia erit. Veniet sortasse aliud tempus dignius nostro, quo debellatis odiis, verum triumphabit. vre qui ne renferme quelque invention ou réfléxion nouvelle. Je n'ai cherché dans cette entreprise que l'utilité du public, & non ma gloire particuliére; autrement je m'en serois déclaré l'Auteur. Si l'on juge que j'ai eu quelque succès . . . sinon; je crois avoir asser asserve au dessus de l'envie: j'abandonne ceux qui me mépriseront à leur ignorance : ce sera un assez grand supplice pour eux; il viendra peut-être un tems où l'on me rendra plus de justice, & où la vérité triomphera sur la passen.

La préfomption de Leibnitz paroît encore davantage dans le Traité qu'il compofa fur la manière de rajuster le Corps de Droit, pour être adopté par toutes les Puissances Chrétiennes 33. Quelle témérité de faire le Législateur de toutes les Nations à 22 ans! Un Projet de cette nature est au deffus de la prudence & de la science la plus confommée; c'est changer la face de la Société Civile; c'est rendre conformes les mœurs & les usages de tous les Peuples, autant distingués

33 Ce Projet porte pour titre Corporis Juris reconcinnandi Ratio; Moguntia, 1668. in 12.

34 Voyez Miscellanea Leibniziana, page 230, Lipsia 1718, in 8.

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 65

gués par la diversité des Religions que par la différente exposition des Climats.

Il y a dans les Leibnitiana un exemple des Eloges les plus outrés que Leibnitz fe donnoit à lui-même. Je me suis, dit-il 34, entiérement préparé sur les matières qui ne dépendent que de la méditation : la plupart de mes sentimens ont été enfin arrêtés après une délibération de 20 ans . . . . je n'avois pas 15 ans que je me promenai des jours entiers pour prendre parti entre Aristote & Démocrite; ce n'est que depuis environ 12 ans que je me trouve satisfait, & que je suis arrivé à des démonstrations sur des Matiéres qui n'en paroissent pas capables. Cependant de la manière que je m'y prends, ces démonstrations peuvent être senfibles comme celles des nombres, quoique le sujet passe l'imagination. Le premier des Poëtes Anglois (Pope) s'exprime d'une manière toute opposée, mais fincère, au sujet des bornes de notre science 35.

Après

85 Pope, dans fon Poëme, Effai fur la Critique, traduit de l'Anglois par Mr. l'Abbé Renel.

TOM. IV. E

Après de longs travaux on est surpris de voir Que plus on fait, & plus il en reste à favoir. Sans craindre les hauteurs & plein de confiance, Vers les Alpes ainsi le Voyageur s'avance:

Les lieux semblent d'abord s'abaisser sous ses pas; Mais quel lointain affreux! des neiges, des frimats, Des Rochers escarpés, ses yeux confus se troublent, Et les Monts entassés sur les Monts, se redoublent.

Un Auteur aussi vain que Leibnitz pardonne rarement à celui qui le critique, c'est l'attaquer par l'endroit le plus fensible; de là vient la haine de Leibnitz contre Joachim Becher, fameux Chimiste & Médecin, qui dans son Livre de la Sagesse folle, avoit inséré quelques traits moqueurs & ironiques contre ses Ouvrages 3<sup>6</sup>. Tous les éloges qu'on avoit prodigués à Leibnitz ne purent diminuer l'amertume des railleries de Becher; il en fut sensiblement piqué.

En vain les Muses favorables Nous placeroient aux premiers rangs, Toujours de gloire infatiables Nous ressemblons aux Conquérans.

Qu'un feul peuple manque à leur chaîne, L'ambition qui les entraîne

Leur

36 Voyez Vie de Leibnitz, pag. 190.

37 La Motte, Ode fur la réputation.

38 Il laissoir aller le dérail de sa Maison comme il plaisoir à ses domestiques, & il dépensoir beaucoup par

#### DE L'ESPRIT HUMAIN. 67

Leur dache de qu'ils ont conquis; Ainfi, le refus d'un fuffrage .... Seul nous occupe davantage

Que mille suffrages acquis 37.

La vanité de Leibnitz ne peut être juffifiée: il n'en est pas de même de l'avarice qu'on lui reproche; c'eft aux perfonnes qui le voyoient en particulier d'en décider. L'envie qui groffit & altére les objets pourroit bien avoir arraché l'accufation de ce défaut à tant des Savans réduits dans une trifte fituation. Leibnitz ne donnoit point dans les grands airs & jouifloit cependant de gros revenus; ce qui le mettoit en état non-feulement de subvenir aux dépenses de ses voyages & à celles que lui caufoit la conftruction des Machines qu'il inventoit. Malgré cela il a laissé après sa mort un plus gros Capital que celui qu'il avoit trouvé ; cette derniére circonstance est contre Leibnitz. En voici une pour lui. Il est bien rare qu'un avare foit négligent dans son Domestique : il l'étoit extrêmement; tous ceux qui l'ont connu particuliérement en conviennent 38.~ On Contract of the second s

fa négligence, Eloge de Leibnitz, par Mr. de Fontenelle, p. 57. On compte que Mr. Leibnitz a laifle une foixanraine de mille. Ecus. Outre cela on trouva dans fa chambre une groffe fomme d'argent, qu'il avoit caché, c'étoient

E 2

On peut ranger les projets de Leibnitz dans deux différentes Classes, celle des chimériques & impraticables, celle des utiles, poffibles & agréables. A la premiére appartiennent les projets de concilier 39 Platon & Aristote, Aristote & Descartes: l'Arithmérique 4º Binaire; le Langue universelle. Nombre de Savans ont fait des efforts pour rendre conformes les sentimens de ces Philosophes, & ont échoué; le Philosophe qui soutenoit si gravement & si solidement que le blanc est noir, y auroit peut-être réussi. D'ailleurs, les Syftèmes de ces Philosophes anciens pour être le même feroit il plus vray? L'Arithmétique Binaire offre d'abord l'agrément d'une grande fimplicité ; mais les nombres se multiplient beaucoup dans un

deux ou trois années de son revenu. La découverte de ce dernier Tresor sut funeste à la femme de son unique héritier Mr. Lœsterus, fils de sa Sœur utérine, & Curé dun Village près de Leipzick. Cette femme sut si faisie de plaisir à la vûe de cet argent qui lui tomboit en partage, qu'elle en mourut subitement. Voyez Vie de Leibnitz, p. 200.

39 Leibnitz lut les anciens Philosophes Grecs, & ses réfléxions l'amenérent à ne pas regarder comme chimésique la réconciliation de Platon & d'Aristote. Il lui arrivoit souvent de passer des journées entières dans un un calcul très-borné ; on revient au plutôt à la manière de progression d'un à dix.

Que d'esprit & d'application à pure perte dans l'invention d'une Langue universelle, rationelle, formée par des Carattères trè-fimples, précis, qui au lieu de noms exprimassent les idées ! Les difficultés infurmontables de ce projet sont déduites au long dans la Vie de Leibnitz. Les Lettrez de la Chine se fervent d'une Langue qui a du rapport avec celle-ci, leurs Caractères offrent des images entières; mais leur nombre est prodigieux, & bien des années se consument, avant qu'on y soit médiocrement versé.

Venons, Monsieur, aux projets de la seconde Classe. Les Mathématiciens s'intéressent

和影响的现在分词

petit Bois agréable, qui est proche de Leipzick, à méditer sur ce sujet. Là-même, pages 13, 43, 47.

Il n'y employe que deux Caractères, I. & O. Le zero a la puissance de multiplier tout par deux. Ainfi. I. felon lui fait un, 10 deux, 11 trois, 100 quatre, 101 cinq, 110 fix, 111 sept, 1000 huit, 1001 neuf, 1010 dix, & ainfi du reste. Leibnitz la communiqua en 1702. À l'Aca-démie Royale, & Mr. Dangicourt a inféré une pièce cu-tieuse sur la même Arithmétique Binaire dans les Mélanges de Berlin. Voyez Vie de Leibnitz, p. 83. & fuiv.

ressent à celui de la science de l'infini, dans laquelle ce sublime Géometre prétendoit unir le Calcul différentiel avec le Calcul intégral. Les Littérateurs dévoroient d'avance son Histoire de Brunswick, 41 il la faifoit précéder par une ample Differtation fur l'état de l'Allemagne, tel qu'il étoit avant toutes les Histoires, & qu'on le pouvoit conjecturer par les Monumens naturels, qui en étoient restés, des Coquillages pétrifiés dans les terres, des Pierres où fe trouvent des empreintes de Poissons, ou de Plantes, & même de Poissons & de Plantes qui ne sont pas du Pays, Médailles incontestables du Déluge. De-là il passoit aux plus anciens Habitans dont on ait mémoire, aux différens Peuples qui fe font fuccédés les uns aux autres dans ces Pays, & traitoit de leurs Langues & du mélange de ces Langues, &c. Il répandoit une lumiére toute nouvelle fur le moyen âge, il transportoit la Barbarie du 10 Siècle au 13 & 14. Ce Trefor précieux de Littérature s'est perdu par la mort de celui qui l'avoit découvert, & qui s'étoit proposé de le groffir.

Leib-

4<sup>1</sup> Elle devoit former plusieurs Volumes in folio, ornés de figures en Taille - douce, d'anciens Monumens, de

Leibnitz n'avoit pas moins de goût pour les Syftèmes que pour les projets, c'est ce goût qui a jetté une espèce d'obscurité & de fécheresse fur fon stile. Plus je réfléchis fur l'Esprit de Système, plus je le trouve rempli d'orgueil & de témérité. C'eft vouloir arranger la Nature felon fes propres principes, c'eft fe donner pour la connoître à fond, c'est déterminer les liens de toutes ses parties, & comment elles agissent. Les Systèmes ne pouvant se fonder que fur de foibles conjectures, & des apparences qui se diversifient, il faut nécessairement qu'ils s'écroulent. Delà vient la fucceffion des différens Syftèmes; les hommes las de conspirer avec l'orgueil d'un Savant, qui les trompant par un faux éclat, leur a impolé le joug de son autorité, commencent à examiner, & forment bien-tôt des Quelque Génie hardi & pénétrant doutes. découvre le faux du Syftème reçu, le met dans tout son jour, & se donne lui-même pour un meilleur Guide : la foule court à lui jusqu'à ce qu'il ait le fort de fon prédéceffeur; les égaremens varient & ne finiffent pas.

Leib-

Médailles, &c. Voyez l'Eloge de Leibnitz par Mr. de Fontenelle page 17, & fuiv.

E 4

Leibnitz s'éloignant des grands Maîtres qui l'ont formé 42, tenta de donner un nouveau Syftème Méthaphyfique : il prétendit .,,qu'il réfulte de la suprême perfe-"Etion de Dieu, qu'en produisant l'Univers, "il a choifi le meilleur plan poffible 43, où il "y ait le plus de variété avec le plus grand "ordre ; l'espace, le lieu, le tems, les mieux "ménagés; le plus d'effets produits par les "loix les plus fimples; le plus de puissance, le "plus de connoissance, le plus de bonheur & "de bonté dans les Créatures, que l'Univers "en pouvoit admettre; car tous les Etres pos-"fibles prétendant à l'existence dans l'Enten-"dement de Dieu, à proportion de leurs "perfections, le réfultat de toutes ces pro-"ductions doit être le Monde actuel, & le "plus parfait qu'il foit possible.

"Ce Monde corporel est une Machine "ou une Montre, qui va toujours sans que "Dieu la corrige, parce qu'il a tout prévu "& remédié à tout par avance. Il y con-"serve la même quantité de la Force tota-"le & absolue, de la Force respective, directive;

42 Aristote, Platon, Descartes, &c.

43 Voyez Vie de Leibnitz, p. 137. & suiv. Voyez auffi la Théodicée en divers endroits.

44 Voyez Théodicée en divers endroits & le Syftême

"rective; les loix de la convenance font "mélées avec les loix Géométriques. Rien "n'exilte, ni n'arrive, fans une raison fuffi-"fante : les changemens ne fe font point "brusquement ou par fauts; mais par de-"grés & par nuances comme dans la fuite "des nombres 44. Voilà les Principes gé-"néraux; voici les particuliers.

"La Substance est un Etre capable "d'action, & est active, l'ame sur-tout.

"Toute la nature est pleine de vie, ou de "Substances simples sans parties.

"Un Corps est un assemblage de Substances simples, ou de Monades.

"Les Monades indépendantes de toute "autre chose créée, & qui peuvent dire "*Moi*, reçoivent des lieux où elles sont, des "impressions de tout l'Univers; mais con-"fuses à cause de leur multitude.

"Chaque Monade est un Miroir vivant, "doué d'une action interne, repréfentative "de l'Univers suivant son point de vûe; "c'est en cela que consiste la perception.

"Une

nouveau de la Nature & de la communication des Subftances, aussi-bien que de l'Union qu'il y a entre l'Ame & le Corps inséré au Journal des Savans des XXVII Juin & XXVII Juillet 1695.

"Une Monade est d'autant plus parfaite "qu'elle a des perceptions plus diffinctes; "la Monade des Animaux qui a une per-"ception provenante de la Mémoire des "faits est au-dessus de la Monade simple. "La Monade raisonnable ou celle des hom-"mes, dont la perception vient de la connoiffance des caufes, est supérieure à "celle des Animaux, & n'eft pas seulement "un Miroir de l'Univers, des Créatures; "mais encore une image de la Divinité, en-"trant en vertu de la raison & des vérités "éternelles, dans une espèce de société avec "Dieu, & devenant membre de la Cité de "Dieu, c'est-à-dire du plus parfait Etat "formé & gouverné par le plus grand & le "meilleur des Monarques; Etat où il fe "trouve autant de bonheur & de vertu qu'il "eft poffible.

"Dieu est la grande & la plus excellen-"te Monade; qui se représente de la ma-"nière la plus distincte, & tout à la fois, "tous les Etres possibles.

"Dieu a créé l'Ame d'abord de telle fa-"çon qu'elle doit se produire & se repré-"senter par ordre ce qui se passe dans le "Corps, & le Corps aussi de telle façon, "qu'il doit faire de soi-même, ce que "l'Ame ordonne; de sorte que les loix qui "tiennent

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 75

"tiennent les penfées de l'Ame dans l'ordre "des caufes finales du bien & du mal, qui "inclinent la volonté fans la néceffiter, fe-"lon l'évolution des perceptions qui lui font "affectées, & qui naiffent naturellement les "unes des autres, doivent produire des "images qui fe rencontrent & s'accordent "avec les impreffions des Corps fur nos or-"ganes, & que les loix du mouvement dans "les Corps, qui s'entrefuivent dans l'ordre "des caufes efficientes, fe rencontrent auffi, "& s'accordent tellement avec les penfées "de l'Ame, que le Corps eft porté à agir "dans le tems que l'Ame le veut.

"L'Ame n'a pas befoin de recevoir au-"cune influence phyfique du Corps, & le "Corps aussi s'accommode aux volontés de "l'Ame par ses propres loix, & ne lui obéit "qu'autant que ses loix l'exigent.

"Les Monades ne fauroient être formées, "ni défaites, elles durent autant que l'Uni-"vers qui fera changé, mais non pas "détruit.

"La génération apparente de tout Ani-"mal ou de toute Substance organisée n'est "qu'un dévelopement; la mort qui est une "destruction des parties grossiéres de l'Ani-"mal le réduit à une petitesse qui échape "à nos "à nos Sens, pareille à celle où elle étoit "avant que de naître.

"L'Animal ayant toujours été vivant & "organilé, le demeure toujours."

Comme Leibnitz n'avoit communiqué fon Syftème au Public que par pièces en différentes Brochures & dans fa Théodicée, il étoit peu connu & moins entendu; mais le célébre M. Wolf' ramaffant toutes fes idées, les appuyant de nouvelles obfervations, rédigeant le tout dans un ordre Géométrique, a rendu 45 le Syftème du choix du meilleur Monde, ou de l'Harmonie préétablie, auffi complet que ceux qui ont eu le plus de vogue.

Si vous demandez à un Partifan de Leibnitz ce qu'il penfe de fon Syftème, il vous dira qu'il offre un enchaînement des vérités les plus importantes: qu'il donne nonfeulement des preuves invincibles de l'exiftence de Dieu, mais aussi les idées les plus nobles de fon effence, de ses perfections, de ses attributs & de sa providence : qu'il lie étroitement tout le bonheur possible des Créa-

45 Mr. Wolf, ci devant Professeur à Halle, & présentement à Marbourg, a enrichi le Public de plusieurs beaux Ouvrages, qui établissent & défendent ce Système, & dont les principaux sont ses Cogitationes de Deo, Anima &

Créatures avec la fuprême félicité du Créateur; & qu'il évite également la nécessité & la liberté totale. Un Adversaire au contraire dira, que la nouveauté & la méthode d'établir ce Système lui a gagné cette multitude de Sectateurs : qu'il est rempli d'erreurs, hérissé de difficultés infurmontables, qu'il a beaucoup de rapport au Spinosisme, & conspire avec lui à ruïner de fond en comble toute sorte de liberté.

Leibnitz, dira-t-il, en supposant I. Que tout l'Univers est rempli de Monades, Substances repréfentatives, pensantes, qui font comme les premiers Eléments : 2. Que rout ce qui est n'est qu'un assemblage de 3. Que les fimples Monades, Monades : celles des Animaux, des hommes, celle de Dieu, ne font pas seulement de même nature, mais ne différent entr'elles que dans le degré du plus ou du moins de confusion dans les perceptions; par cette supposition, dira-t-il, Leibnitz multiplie des chiméres, donne un Système de pur Idéalisme, & devient Spinofiste. Spinofa n'admet qu'une feule

Mundo, in 4. 1720. Théologia Naturalis, in 4. 1736. Si je laisse passer le nom de Mr. Wolf sans éloge, c'est qu'il l'emporte avec lui. 78 HISTOIRE

feule Substance, qui a deux attributs la pensée & l'étendue: tout Etre particulier, toute pensée, toute figure est une modification de cette unique Substance: felon Leibnitz, Dieu, l'Ame, le Corps, tout ce qui existe est Monade, Substance simple, repréfentative; c'est ainsi que tout l'Univers n'est qu'une représentation réciproque.

Il s'eft agité à l'occafion de ce Syftème de Leibnitz une question d'autant plus extraordinaire, que ce Syftème a pour fincères Défenfeurs des perfonnes fort diftinguées par leur esprit, par leur pénétration, par leurs connoiflances, & par leur fubtilité dans les On demande fi l'Auteur Mathématiques. même du Système ne l'a pas regardé comme un pur jeu d'esprit, & s'il ne l'a pas donné au Public dans le même deffein, qu'on jette en pleine Mer un tonneau pour amuser la Baleine? Mr. Pfaff, Chancelier à Tubingue, a mis à la fin de son Traité des Inftitutions au Droit Eccléfiastique quelques Lettres que Leibnitz lui avoit écrites, dans lesquelles il déclare qu'il ne regarde que comme

4<sup>5</sup> Mr. le Clerc, dans la Bibliothéque Ancienne & Moderne, Tom. XV. Part. 1.

47 De tant de passages que je pourrois citer, je ne mets que le dernier paragraphe du Discours préliminaire, digue

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 79

comme un jeu d'esprit le Système qu'il a établi dans la Théodicée par rapport à l'origine du mal; comment concilier ces Lettres avec la Préface de la Théodicée, dans laquelle tout respire la candeur? "On espère "dit Mr. Leibnitz, reuffir d'autant plus, que "c'est la cause de Dieu qu'on plaide; & qu'une ,des maximes que nous soutenons ici porte, sque l'affistance de Dieu ne manquera pas à sceux qui ne manquent pas de bonne volonté." Cette manière de s'exprimer marque un zèle, qui va même à l'enthousiasme : cela diminue le crédit & la croyance qu'on pourroit accorder aux Lettres adreffées à Mr. Pfaff; ce qu'il y a de plus extraordinaire, c'eft qu'il eft le feul des amis de Leibnitz qui ait révoqué en doute fa fincérité à ce fujet. Mr. le Clerc paroît bien pancher de ce côté 46; mais il fe difpenfe d'alléguer aucune raifon pour autorifer fon fentiment. Il y a de l'apparence que le dépit de voir Mr. Leibnitz agir dans la dispute contre Mr. Bayle avec tant de politesse & d'équité 47, l'a porté à supposer sans preuve, que Mr. Leib-

d'être gravé fur l'Airain. Cepéndant St. Augustin, aussibien que Mr. Bayle, ne desespère pas qu'on puisse trouver ici-bas le dénouement qu'on souhâite; mais ce Pere le croit réfervé à quelque saint homme éclairé par une Leibnitz étoit véritablement dans les fentimens de Mr. Bayle, quoiqu'il ait voulu paroître l'attaquer dans sa Théodicée.

Vous me demanderez peut-être, Monfieur, quel est mon sentiment sur le Système de Leibnitz; je vous avouerai naturellement que je le trouve sujet à mille difficultés insurmontables, qui regardent également les principes sur lesquels il est sondé & les circonstances qui en découlent. Examinons d'abord, Monssieur, les Objections qu'on peut former en général contre l'Hypothèse de l'Harmonie préétablie : nous entrerons ensuite dans un détail des principales opinions particuliéres qu'il renferme.

La base du Système de Leibnitz, c'est 1. que de tous les Mondes possibles le meilleur est celui que Dieu s'est librement déterminé de produire. 2. Que la raison n'attaque invinciblement aucun des arrangemens établis dans ce monde, soit qu'on les con-

grace toute particulière. Luther réferve la connoiffance du Mystère de l'Election à l'Académie céleste. Il est à espérer que Mr. Bayle le trouve maintenant, environné de ces lumières, qui nous manquent ici-bas, puisqu'il y a lieu de supposer qu'il n'a point manqué de bonne volonté. connoisse par la lumière naturelle, ou d'une manière extraordinaire.

Il me femble d'abord, Monfieur, que ce Syftème eft une chimére qui n'a aucun fondement réel, & que la supposition des différens Mondes possibles est absurde & fausse, en ce que pour qu'une chose soit possible & faifable, on ne doit pas feulement la regarder en elle-même; mais il faut la confidérer par rapport à fon Auteur. Car s'il manque de pouvoir ou de puissance pour la produire, fi fon effence, fi quelques-unes de ses qualités sont contraires à cette production, cette chofe ne peut plus être faite, & ne fauroit avoir lieu. Mr. Leibnitz convient que Dieu agiroit contre fa nature, contre sa sagesse, contre sa prudence, qu'il seroit enfin contraire à luimême, s'il n'avoit pas produit le meilleur des Mondes possibles; il faut donc qu'il avoue que les autres, c'est-à-dire, que les moins

> Candidus infueti miratur limen Olympi, Sub pedibusque videt nubes & fydera Daphnis, Virgil. Eclog.

TOM. IV.

F

moins bons n'étoient pas poffibles, Dieu faisant toujours nécessairement ce qu'il y a de meilleur. A quoi sert donc la supposition des autres Mondes possibles? A rien, puisqu'elle est fausse, impossible & chimérique.

Si Leibnitz a voulu dire fimplement que le Monde ayant été créé par Dieu, qui agit néceffairement d'une maniére parfaite, le Monde doit par conféquent n'avoir aucun défaut, & être dans toute la perfection qu'il demande & qu'il exige felon fon effence: on lui accordera cela, parce que la Foi nous oblige à le croire: mais dès qu'il voudra démontrer ces vérités philofophiquement, il fe trouvera accablé de mille difficultés infurmontables, & celles qu'on lui oppofera fur l'origine du Mal ne feront pas moins embarraffantes.

La bonté d'un Etre infiniment parfait, infiniment bon, infiniment miléricordieux, ne feroit point infinie, fi l'on pouvoit concevoir une bonté plus grande que la fienne, & avoir l'idée d'une miléricorde plus étendue; il faut donc que les bienfaits & les prefens que Dieu accorde aux hommes ne puissent jamais leur nuire. Il n'y a qu'un Etre malfaisant qui soit capable d'accorder des dons à ses ennemis parce qu'il fait qu'ils leur idevien-

deviendront pernicieux dans la fuite. Or fi nous ne raisonnons que par le secours de la Philosophie, & que nous ne nous soumettions pas à la Révélation, nous verrons l'Homme accablé de maux, presque un inftant après sa création. Si Dieu a créé le Monde fans défaut: "s'il a choisi le meilleur "Monde parmi les poffibles", pour me fervir des expressions de Leibnitz; d'où vient donc le malheur des Créatures? Il a tout prévu, il a tout réglé: rien ne se fait sans fa permiffion & fans fa volonté; & cependant le Mal domine dans le Monde. Mais, dira-t-on, l'Homme seul en est la cause, Dieu depuis le péché d'Adam donne des graces à tous les hommes; tant pis pour ceux qui n'en profitent point.

Je pourrois d'abord demander, d'où vient eft-ce qu'Adam pécha, & pourquoi Dieu fouverainement bon & miféricordieux, ayant prévu fa chûte, ne l'empêcha pas? mais je laiffe cette queftion épineufe fi fouvent débattue & fi peu éclaircie; & je dis, en parlant des graces accordées à des gens qui affûrement n'en feront aucun ufage, & que Dieu connoît ne devoir leur être d'aucune utilité, qu'il paroît qu'il étoit plus convenable à la nature d'un Etre fouverainement bon, d'empêcher abfolument le mal, pou- $\mathbf{F} = 2$  vant

vant le faire, que d'établir un remede trèsincertain & souvent inutile pour le détruire. Mr. Bayle dans les Objections qu'il fit à Mr. Leibnitz appuya fortement fur celle-là: "Un véritable bienfaiteur donne prompte-"ment, & n'attend pas à donner que ceux "qu'il aime ayent souffert de longues misé-"res par la privation de ce qu'il pouvoit "leur communiquer d'abord & fans se faire "aucune incommodité, à moins peut-être "que la limitation de ses forces ne lui per-"mette pas de faire du bien fans faire fentir "de la douleur ou quelque autre incommo-"dité. La plus grande & la plus folide gloi-"re que celui qui est le Maître des autres "puisse acquérir, c'est de maintenir parmi "eux l'ordre, la paix, la vertu & le conten-"tement d'esprit: la gloire qu'il tireroit de "leur malheur ne sauroit être qu'une fausse "gloire: le plus grand amour que ce Maî-"tre-là puisse témoigner pour la Vertu est "de faire, s'il le peut, qu'elle foit toujours "pratiquée fans aucun mélange de vices; "permettre au vice de lever la tête, fauf à le "punir, après l'avoir long-tems toléré, ce "n'est pas avoir pour la Vertu la plus grau-"de affection que l'on puisse concevoir. De "même la plus grande haine que l'on puisse "témoigner pour le Vice, c'est de l'empê-"cher;

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 85

"cher; &, s'il le faut, de l'écrafer dès fa naif-"fance. . . . La permiffion d'un mal n'eft "excufable, que lorsqu'on n'y fauroit remè-"dier, fans introduire un plus grand mal. . . "On est autant la cause d'un événement, lors-"qu'on le procure par des voyes Morales, "que lorsqu'on le procure par des voyes "Physiques. . . C'est toute la même cho-"fe d'employer une cause nécessaire, ou "d'employer une cause libre, quand on choi-"fit les momens où on la connoît déter-"minée".

Après avoir examiné les principales Objections qu'on peut faire contre les Principes généraux de l'Hypothèle de l'Harmonie préétablie & du choix du meilleur Monde parmi les possibles, parcourons briévement, Monsieur, & autant que nous le peuvent permettre les bornes étroites que nous avons prescrites à ces Lettres, les difficultés qui se rencontrent dans les principales opinions qu'il renferme.

Qu'est-ce qu'une Monade que Leibnitz dépeint comme un Miroir actif? Dans quel lieu est-elle placée, pour se représenter le plus commodément le Corps qui lui est affigné, & par ce Corps tout l'Univers? D'ailleurs, comment est-il possible que les Corps qui ne sont qu'un assemblage de Monades,

F 3

c'eft-

c'est à dire de Substances simples & sans parties, ainsi que sans figure, puissent causer une image dans un autre Monade, lui faire recevoir une figure, quoique la simplicité de cette Substance la rende incapable de figure en elle-même?

Allons plus avant, Monsteur, & nous trouverons à chaque pas de nouvelles difficultés. Comment le Corps fait-il les volontés, quelquefois opposées d'un instant à l'autre, de la Monade pensante; volontés qui introduisent & déterminent souvent des actions contraires & nuifibles au bien du Corps? S'il étoit vrai, comme le prétend Leibnitz, que Dieu cûr créé l'Ame de telle maniére, que par le moyen de l'Harmonie préétablie elle n'eût pas befoin de recevoir aucune influence Phyfique du Corps, & que le Corps s'accommodât de même aux volontés de l'Ame par ces loix préétablies : fi les perceptions internes de l'Ame lui arrivoient par la propre conftitution originale, c'eft - à - dire reprélentatives, capables d'exprimer les Etres hors d'elle par rapport à ses organes, qui lui a été donnée dès fa création & qui fait fon caractère individuel : il faudroit regarder les hommes comme des doubles Pendules, ou comme des Marionnettes corporelles & spirituelles; car le premier mouvement de la Monade corpo-

corporelle entraîne le fecond néceffairement, & la premiére penfée de la Monade spirinelle fait succéder indispensablement la seconde.

"Il faut selon ce Système, dit un fameux "Critique 48, foutenir que le Corps de Ju-"les-Céfar exerça de telle forte fa vertu mo-"trice, que depuis sa naissance jusqu'à sa "mort il fuivit un progrès continuel de "changemens, qui répondoit dans la dernié-"re exactitude aux changemens perpétuels "d'une certaine Ame qu'il ne connoiffoit pas, "& qui ne faifoit aucune impression fur lui. "Il faut dire que la règle, selon laquelle cet-"te faculté du Corps de Céfar devoit pro-"duire ses actes, étoit telle, qu'il seroit allé "au Sénat un tel jour, à une telle heure, "qu'il y auroit prononcé telles & telles paroles, &c. quand même il auroit plu à Dieu "d'anéantir l'Ame de Céfar le lendemain "qu'elle fut créée. Il faut dire que cette ver-"tu motrice se changeoit, & se modifioit "pon&uellement felon la volubilité des pen-"fées de cet esprit ambitieux, & qu'elle fe "donnoit précifément un tel état plutôt que "tout autre; parce que l'Ame de Céfar paf-"foit

48 Bayle, Diction. Hift. & Critiq. Tom. IV. Art. Rorarius.

F 4

## HISTOIRE

"foit d'une relle penfée à une telle autre. "Une force aveugle se peut-elle modifier si "à propos en conséquence d'une impression "communiquée trente ou quarante aus aupa-"ravant, & qui n'a jamais été renouvellée de-"puis, & qui est abandonnée à elle-même, "fans qu'elle ait jamais connoissance de sa le-"çon? Cela n'est-il pas beaucoup plus in-"compréhensible que la navigation dont j'ai "parlé dans le Paragraphe précédent?

"Ce qui augmente la difficulté, elt qu'une "Machine humaine contient un nombre, "presque infini d'organes, & qu'elle est con-"tinuellement expolée au choc des Corps ,qui l'environnent, & qui par une diversité innombrable d'ébranlemens excitent en elle mille fortes de modifications. Le moyen "de comprendre qu'il n'arrive jamais du de-"rangement dans cette harmonie préétablie, "& qu'elle aille toujours fon train pendant la "plus longue vie des hommes, non-obstant "les variétés infinies de l'action réciproque "de tant d'organes les uns fur les autres, environnés de toutes parts d'une infinité de "corpuscules, tantôt froids, tantôt chauds, "tantôt fecs, tantôt humides, toujours actifs, stoujours piquotans les nerfs, ou de cette "maniere-ci, ou de celle-là? Je veux que "la multiplicité des organes & la multiplicité "des ż

"des agens externes soient un instrument né-"ceffaire de la variété presque infinie des "changemens du Corps humain : mais cette "variété pourra-t-elle avoir la justesse dont "on a besoin ici? Ne troublera-t-elle ja-"mais la correspondance de ces changemens "& de ceux de l'Ame? C'est ce qui paroît "du tout impossible.

"de Dieu, pour soutenir que les Bêtes ne "font que des Automates; on a beau repré-"fenter que Dieu a pu faire des Machines fi "artiftement travaillées, que la voix d'un "homme, la lumiére réfléchie d'un objet, &c. les frapent précifément où il faut. afin "qu'elles se remuent de telle ou de telle maniére : tout le monde, horsmis une partie des Cartéliens, rejette cette supposition ; & "il n'y a point de Cartélien qui la voulût "recevoir, si on la vouloit étendre jusqu'à "Homme; c'eft-à-dire, fi l'on vouloit foustenir que Dieu a pu faire des Corps qui feroient machinalement tout ce que nous voyons faire aux autres hommes. En niant "cela on ne prétend pas donner des bornes "à la puissance & à la science de Dieu; on "veut seulement signifier que la nature des "choses ne souffre point que les facultés "communiquées à la Créature n'ayant pas "néces-Fs

"néceffairement certaines limitations, il faut "de toute nécessité que l'action des Créatures "foit proportionnée à leur état effentiel, & "qu'elle s'exécute felon le caractère qui con-"vient à chaque machine; car, felon l'Axio-"me des Philosophes, tout ce qui est reçu fe "proportionne à la capacité du fujet. On "peut donc rejetter comme impoffible l'Hy-"pothèse de Mr. Leibnitz, puisqu'elle enferme de plus grandes difficultés que celle des "Automates: elle met une harmonie conti-"nuelle entre deux Substances qui n'agissent point l'une fur l'autre ; mais fi les Valets "étoient des Machines, & qu'ils fissent pon-"Etuellement ceci ou cela toutes les fois que "leur Maître l'ordonneroit, ce ne feroit pas "fans qu'il y eût une action réelle du Maître "fur eux; il prononceroit des paroles, il fe-"roit des fignes, qui ébranleroient réellement "les organes des Valets".

Je n'examinerai point ici les difficultés qu'on peut former fur les animalcules ou formes primitives & permanentes : la formation de l'Univers est un miracle; l'Esprit de l'homme, fait pour admirer encore plus que

49 Voyez la belle Differtation de Messieurs les Freres Gesner, imprincée & Gættingen en 1737.

90

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 91

que pour favoir, voudroit vainement connoître certains Secrets de la Nature. Je vous ferai feulement remarquer que l'Hypothèfe de la Substance organisée & de l'Animal toujours vivant, bien loin d'avoir les graces de la nouveauté, est fort ancienne: elle a pour Auteur Héraclite, & Hippocrate 49 nous l'a confervée dans fon Livre de la Diéte. En voilà affez, Monsieur, sur le Système de l'Harmonie préétablie; revenons à son Auteur.

Je ne déciderai point qui des deux plus grands Mathématiciens de ce Siècle (Leibnitz & Newton) est l'Inventeur du Calcul différentiel: la Société Royale de Londres a prononcé en faveur de Newton : l'Allemagne n'eut qu'une voix pour Leibnitz ; l'Europe favante partagée encore au fujet de ce différend fe réunit en ceci, qu'un trait de vanité enveloppé dans une équivoque, & que les Anglois ont démêlé, a donné occasion à ce Plaidoyer si célébre & unique dans ce genre. Voyez, Monsieur, au bas de la page un pallage <sup>50</sup> qui se trouve aux Actes de Leipsick du mois de Janvier 1705.

Leib-

so Cujus calculi (scilicet defferentialis) Elementa ab inventore D. Godefrid. Guillelmo Leibnitio in his Actis

Leibnitz fut accufé d'irreligion ; il étoit juste qu'il participat de toutes les façons au fort des grands Hommes, qu'on a fait-paffer de tout tems, ou pour Magiciens, ou pour Athees. Les accufations d'irreligion par rapport à Leibnitz se réduisent à celle-ci, qu'il alloit rarement aux Affemblées religieu-Tout homme qui a du discernement fes. fent la foiblesse de cette preuve. Partifan fage & fenfé de la Tolérance, lié avec les Savans des trois Religions qui dominent dans l'Empire, il ne pouvoit que déplaire aux Théologiens de sa Confession, qui pour la plûpart ne font nullement tolérans. Le .reproche qu'on lui fait est si mal fondé, que ce Philosophe a réfisté, en homme perfuadé de la croyance qu'il professoit, aux vives follicitations dont on l'importunoit, & aux offres avantageules qu'on lui a faites, s'il vouloit devenir Catholique. Il eft vrai qu'il n'avoit aucune haine pour la Cour de Rome & même pour les Béatilles spirituelles. On dit qu'un jour dans une de ses cour-

funt tradita, variique usus tum ab iplo tum a D. Fratribus Bernoulliis, tum & D. Marchione Hospitalio sunt ostensi. Pro Differentiis igitur Leibnitianis Dominus Neuwtonus adhibet, semperque adhibuit Fluxiones, quæ fint quam proxime ut fluentium augmenta æqualibus

courses sur la Mer d'Italie, il s'éleva une furieuse tempête : le Pilote déconcerté, qui ne crevoit pas être entendu par un Allemand, qu'il regardoit comme la caufe de l'orage, le croyant hérétique, proposa de le jetter dans la Mer; le Jonas Luthérien, fans marquer aucun trouble, tira un Chapelet de fa poche, & le tourna d'un air assez dévot, pour parer le coup qu'un zèle superstitieux lui préparoit. Vous demanderez peut - être, Monfieur, par quel hazard un Chapelet fe trouvoit dans la poche de Leibnitz? Je vous répondrai qu'il y apparence qu'il l'avoit acheté, pour en faire présent à quelque Dame Catholique de ses amies; car étant Proteftant ce meuble dévot lui étoit aussi inutile qu'un Bréviaire à un Prélat de Cour, ou un Cicéron à un Capucin.

Leibnitz après avoir fourni fa carrière en grand homme, la finit de même. Il conferva la vigueur de fon esprit jusqu'à la fin de fes jours : il vit venir les approches de la mort, sans surprise, sans regret & sans crainte.

temporis particulis quam minimis genita: quibusque tum in suis Principiis Naturæ Mathematicis, tum in aliis postea editis eleganter est usus, quemadinodum & Honoratus Fabrius in sua Synopsi Geometrica motuum progresfus Cavallerianæ Methodo substituit.

te. Les uns disent que peu d'heures auparavant il raisonnoit sur la manière dont le fameux Furstenbeck avoit changé la meitié d'un clou de fer en or; les autres affurent qu'il lisoit l'Argenis de Barclay. Mr. Eccard <sup>51</sup>, qui se chargea de faire à Mr. Leibnitz un Convoi funèbre très-honorable, invita à fes funérailles toute la Cour : mais la Philosophie ne trouva pas chez les Allemands les mêmes honneurs & les mêmes diffinctions que chez les Anglois. Les principaux de la Nation Angloife se disputérent l'honneur de porter le Poêle au Convoi de Mr. Newton; aucun Seigneur Allemand ne parut à celui de Leibnitz. Je vous laisse le soin, Monsieur, de décider quelle est la façon de penfer la plus respectable & la plus sensée, celle des Mylords, ou celle des Barons Allemands? Paffons à Mr. Bayle, fon Article finira cette Lettre.

#### . §. III.

#### BAYLE.

Pierre Bayle nâquit au Carlat, petite Ville du Comté le Foix le 18. Novembre 1647. Il étoit fils d'un Ministre Protestant très-

st Eléve, compagnon de travail, intime ami de Leibnitz, qui a vêcu près de dix-neuf ans avec lui, &

très-galant homme, & non-feulement effimé parmi ceux de fa Religion; mais encore chez les Catholiques, qui ne pouvoient s'empêcher de rendre justice à fon mérite.

Monsieur Bayle donna des marques dès son enfance, qu'il auroit non-seulement les vertus de son pere; mais qu'il le surpasseroit beaucoup par la beauté de fon génie. A l'âge de treize ans, il commença à apprendre la Langue Greque: à vingt-un, il fit fa Logique dans l'Académie de Puylaurens; à vingt-deux, il alla à Toulouse pour ache-Il fut sollicité dans cette ver fes Etudes. Ville de changer de Religion, & croyant que les raisons qu'on lui apportoit pour le convaincre étoient évidentes, il embrassa le Catholicisme ; mais quelque tems après il changea de fentiment. Il reprit ses premières opinions, & retourna à la Religion Réformée; il fit fon abjuration entre les mains de Mr. Rival Ministre de Saverdun.

Quelques perfonnes ont cru mal à propos qu'elles étoient en droit de décrier Mr. Bayle à caufe de ce double changement de Religion. On peut leur répondre deux chofes : la premiére qu'un homme qui cherche la vérité

qui lui a fuccédé dans fon Emploi d'Historiographe & de Bibliothécaire du Roi à Hanover.

vérité ne doit jamais être blâmé de l'embraffer dès qu'il pense l'avoir trouvée : Mr. Bayle crut que les Catholiques étoient mieux fondés dans leurs prétentions que les Réformés, il fe rangea parmi eux; il fit ce que tout honnête homme devoit faire, & fuivit les mouvemens de sa conscience. Dans la fuite il fut perfuadé qu'il s'étou trompé, il retourna dans le chemin qu'il regardoit comme le meilleur; il agit en homme sage & prudent, il donna dès-lors des preuves certaines de la future grandeur de son génie & de l'élévation de son esprit. Faire des fautes, c'est le partage de la foiblesse humaine : les reconnoître, c'eft celui des grands Hommes. La feconde raifon qu'on peut apporter pour juftifier l'inconstance de Mr. Bayle, c'est qu'il étoit encore très-jeune, lorsqu'il choisit ces différens partis. La Jeunesse est le tems des fautes: heureux ceux chez qui elles tariffent après cette Saifon!

En partant du Languedoc Mr. Bayle fut pendant quelque tems chez le Comte de Duona

5° Rarement fait on fignifier quelque bonheur aux Cometes. Il y eut néanmoins un Aftrologue Suisse, qui ayant remarqué en mille fix cents soixante & un qu'une Comete avoit passé par le Signe de l'Aigle, & qu'elle étoit venue mourir à ses pieds, assure que cela présa-

Duona & le Marquis de Beringhem. En fortant de chez ces Seigneurs il eut la Chaire de Brofesseur en Philosophie dans l'Academie de Sedan, & il emporta ce Poste fur plufieurs Concurrens, ayant foutenu des Thèses pendant deux jours de suite avec un applaudiffement univerfel.

L'Académie Protestante de Sedan ayant été abolie lors de la révocation de l'Edit de Nantes, Mr. Bayle, qui fe trouvoit fans Emploi, partit pour Paris, où après avoir refté quelque tems il fut appellé à Rotterdam pour y remplir la Charge de Professeur en Philosophie & en Histoire dans l'Ecole illuftre nouvellement établie. Ce fut peu de tems après qu'il publia fon excellent Ouvrage fur les Cometes. Il y prouve d'une manière aussi claire qu'évidente, que les Cometes ne sont que des Phénomenes ordinaires, dont l'apparition ne fignifie rien pour le bonheur ou le malheur des hommes, & n'influe que sur les cerveaux félés des Astrologues 52, qui prédifent toujours, ainfi que les

geoit la ruine de l'Empire Turc par celui d'Allemagne; ce que l'événement a si peu justifié, que deux ans après les Turcs penferent ruiner toute la Hongrie, & eusient apparemment envahi toutes les Tetres Héréditaires de la Maison d'Autriche, fi le secours que le Roi de France G

TOM. IV.

les Poëtes, les événemens les plus extraordinaires & les plus faux. Ce Livre est rempli d'une vafte & délicate érudition. Mr. Bayle a trouvé le fecret de ramener à fon fujet principal un nombre de questions auffi belles qu'intéreffantes. Quelquesunes ont attiré des demêlés littéraires à ce favant Auteur; mais il a fi bien défendu fes fentimens dans la continuation de fon Ouvrage ; il a montré avec tant de force la mauvaile foi de fes ennemis, qui lui imputoient des opinions auxquelles il n'avoit jamais penfé; il a, dis-je, fi bien développé fon innocence, qu'il n'y a que des Fanatiques ou des gens qui n'ont jamais lu la Réponse de Mr. Bayle qui ne soient point indignés des calomnies dont on avoit voulu Aétrir fa réputation. p

Ceux qui croyent que Mr. Bayle perdit fa Charge de Professeur pour avoir composé fon

envoya à l'Empereur ne l'ent mls en état de faire fa paix avec la Porte. Il en est des prédictions des Astrologues comme de celles des Poëtes: elles sont volontiers funcstes les unes & les autres aux Ottomans; mais sans aucune suite. Il y a plus d'un Siècle que tous les Poëtes François nous chantent d'un ton d'Oracle, que nos Rois iront détrôner le Grand Turc, & dresser des Trophées sur les bords du Jourdain & de fon Ouvrage fur les Cometes, font dans l'er-Ce Livre servit de prétexte à couvrir reur. la véritable cause de la disgrace de Mr. Bayle: la haine & la basse jalousie de Mr. Jurieu en furent les premiers motifs; les impressions qu'on donna au Roi Guillaume achevérent ce Mystère d'iniquité que Mr. des Maizeaux a parfaitement éclairci. "Ce "grand Prince, dit-il 53 en parlant du Pronjet de Paix qu'on imputoit à Mr. Bayle, qui "n'avoit pas le tems d'examiner cet Ecrit "ridicule, s'alarma sur l'idée de la Paix, & "s'imagina qu'il y avoit, comme le disoit "Mr. Jurieu, une Cabale pour la faire conclurre, dont Mr. Bayle étoit le Chef connu. "Il ordonna aux Magistrats de Rotterdam de "lui ôter fa Charge de Professeur & fa pen-"fion; & cet ordre fut exécuté, sans qu'on l'ent appellé ni entendu, malgré les pro-"messes qu'on lui avoit faites du contraire, 5,11

l'Euphrate. Le redoutable Mr. Despréaux, qui s'étoit tant moqué de ces folies, y est tombé lui-même à la fin :

Je t'attends dans deux ans au bord de l'Hellespont; Et il a été aussi mauvais Prophete que ses Confreres. Pensées diverses sur les Cometes, &c. Tom. I. p. 28.

53 Vie de Mr. Bayle par Mr. des Maizeaux, p. 70.

G 2

"Il est très-certain que l'Avis aux Réfugiez "n'y entra pour rien. Le Roi Guillaume "ne pouffoit pas l'attention pour les Réfu-"giez julques à s'embarraffer des plaintes "qu'ils pouvoient faire contre ce Livre; "mais le Projet de paix l'inquiétoit, & il en "craignoit les fuites. Les Magistrats de "Rotterdam, quoique mieux au fait de ce "Projet chimérique, obéirent aux ordres du "Prince, dont ils étoient les Créatures; cependant il semble qu'ils eurent honte de "leur conduite, puisqu'ils en cachérent la "caufe à Mr Bayle. Il paroit même que "ceux qui étoient du fecret donnérent le "change à ceux qui n'en étoient pas, & leur "firent accroire qu'il s'agiffoit du Livre fur "les Comeres.

La perte de la penfion de Mr. Bayle, ne fervit qu'à faire paroître fon mérite avec plus d'éclat; l'indifférence qu'il témoigna dans cette occafion n'a d'exemple que dans un Philofophe aussi grand & aussi fage que lui. Je sai par un homme qui l'a connu trés - particuliérement, que lorsqu'on lui annonça la suppression de sa Charge, il répondit avec beaucoup de tranquilité : Voilà un des plus heureux jours de ma vie : je ne serai point obligé de me détourner de mes occupations ordinaires; & deformais rien ne m'obli-

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 101

m'obligera à sortir de mon Cabinet. Ce definteressement est d'autant plus beau, que Mr. Bayle n'étoit point riche; il s'en falloit même beaucoup qu'il le fût. "le n'ai ja-"mais eu, écrit - il à Mr. de Naudis, un fou "de mon Patrimoine, jamais eu l'honneur "d'amasser du bien, jamais été en état de "faire des épargnes. Je me fondois sur ma "penfion que je croyois devoir durer autant "que ma vie; mais je vois à cette heure qu'il "n'y a rien de ferme en ce Monde. Vous pouvez juger que j'avois de grandes raisons "de m'inquiéter pour l'avenir dans un Païs noù il fait cher vivre; par la grace de "Dieu je n'ai encore fenti nulle inquiétude, "mais une parfaite rélignation aux ordres "d'enhaut.

A cette premiére marque du defintéreffement de Mr. Bayle joignons en une autre, *Monfieur*, qui nous est attestée par Mr. des Maizeaux, & qui n'est pas moins digne d'un Philosophe que la premiére; elle dépeint parfaitement le caractère de Mr. Bayle, & doit fervir de leçon à tous les Gens de Lettres. "On avoit en Angleterre, dit Mr. des "Maizeaux 54, une idée fi avantageuse du "Dictionnaire de Mr. Bayle, qu'un Seigneur

14 Idem, ibid. p. 75.

G 3

"qui ne fe diftinguoit pas moins par fon "efprit, que par fon rang & par fes Emplois, "fouhaita que cet Ouvrage lui fût dédié. "Il chargea Mr. Basnage d'affûrer Mr. Bayle "qu'il lui en témoigneroit fa reconnoiffance "par un prefent de deux cens Guinées. Les "Amis de Mr. Bayle, & particuliérement "Mr. Basnage, le follicitérent longtems de "fatisfaire au defir de ce Seigneur; mais ils

ss Loin d'être avide de presens, il n'acceptoit qu'avec peine ceux qu'il ne pouvoit honnêtement refufer. En voici un exemple qui ne m'a pas paru indigne de la curiofité du Public. Mr. le Comte de Schaftsbury avant remarqué que Mr. Bayle n'avoit point de Montre, en acheta une dans un voyage qu'il fit en Angleterre, pour la lui donner lorsqu'il feroit de retour à Rotterdam. La difficulté étoit de la lui faire accepter. Il la tiroit souvent de sa poche, quand ils étoient ensemble, comme pour voir quelle heure il étoit ; fans que Mr. Bayle y fit aucune attention; enfin, il la prit un jour entre ses mains; & après l'avoir considérée, il ne put s'empêcher de dire, que cette Montre lui paroiffoit trèsbien faite. Mylord Schaftsbury faifit cette occafion pour la lui présenter; mais Mr. Bayle confus & piqué de ce que ce Seigneur fembloit avoir pris ce qu'il avoit dit fans deffein, comme un moyen indirect de lui demander fa Montre, s'excufa fortement & avec beaucoupad'action. Ils contestérent long-tems, & Mylord Schaftsbury ne put le faire confentir à la recevoir,

"le follicitérent en vain. Il dit qu'il s'étoit "fi fouvent moqué des Dedicaces, qu'il ne "vouloit pas s'expofer à en faire."

Voyez encore, Monsieur, au bas de la page 55 une troisième peuve du defintéressement de ce Philosophe.

La modestie de Mr. Bayle égaloit son mépris pour les richesses. Quelque succès qu'ayent eu ses Ouvrages, quelque aplauapplau-

qu'après l'avoir affuré qu'il l'avoit apportée exprès d'Angleterre pour lui, & après avoir confirmé ce qu'il difoit en lui faisant voir sa propre Montre.

Quelques années après, ce Seigneur me dit qu'il vouloit envoyer à Mr. Bayle quelques Livres Grecs & Latins imprimés en Angleterre, & me chargea de dreffer une liste de ceux qui pourroient lui être les plus J'en fis confidence à Mr. Bayle, afin qu'il agréables. me marquât lui - même caux qui lui conviendroient le mieux : mais il ne voulut pas le faire. Il n'eft point nécessaire, me répondit - il; de donner à Mylord Schaftsbury aucune lifte de Livres : je l'en remercie très-humblement : j'ai un affez bon Memento par une belle Montre qu'il voulur à toure force que j'acceptasse de' fa part : un tel meuble me paroiffoit alors très-inutile, mais préfentement il m'est devenu si nécessaire, que je ne faurois plus m'en paffer; de forte qu'à tous momens je fens combien je lui fuis redevable d'un fi beau prefent. Idem, ibid. p. 107.

GA

104 HISTOIRE

diffement qu'ils ayent reçu, jamais il ne le crut en droit de tirer vanité de l'approbation du Public; il n'en profita que pour s'appliquer à la mériter d'avantage. Il exécuta même ce que les plus perits Demi-Savans ne sauroient se résoudre de faire: il sut oublier les outrages dont les envieux avoient tâché de flétrir non-feulement ses Ouvrages, mais encore fa perfonne. Bel exemple pour les Gens de Lettres, dont ils ont fort peu profité jusqu'à préfent, & dont il n'y a pas apparence qu'ils retirent plus d'utilité dans la suite: Les Demi-Savans surtout ne sauront jamais modérer leur amour propre. Mr. Bayle vit avec un œil Stoïque l'impertinente Critique que l'Abbé Renaudor fit de fon Dictionnaire Historique & Critique : Le Public, dit Mr. 56 des Maizeaux en parlant de l'excellent Dictionnaire Historique & Critique, fut agréablement surpris de trouver que cet Ouvrage surpassoit l'idée avantageule qu'on s'en étoit faite. Les Libraires de Paris voyant qu'on le demandoit avec beaucoup d'empressement, formérent le dessein de le réimprimer; & demandérent un privilége à Mr. Boucherat, Chancelier de France, Mr. Boucherat chargea Mr. l'Abbé Renaudot, Auteur de la Gazette, de l'era-

56 Idem, ibid. p. 76.

l'examiner pour voir s'il n'y avoit rien contre l'Etat, ou contre la Religion Catholique. Cet Abbé au lieu de s'attacher à ces deux points, drefia un Mémoire Critique, où il dit que cet Ouvrage étoit plein de digreffions; qu'on n'y trouvoit aucun Système de Religion; que Mr. Bayle n'y citoit les Peres que pour les tourner en ridicule; qu'il établiffoit par-tout le Pélagianisme, & le Pyrrhonisme; qu'il avoit placé en différens endroits tout ce qui s'étoit dit ou écrit de plus mauvais depuis cinquante ans contre la Religion Catholique; qu'il faisoit par-tout des éloges des Ministres Calvinistes pleins de faussetes, & qu'il trouvoir aussi par-tout de quoi rendre le Régne de Louïs XIV. odieux à l'occasion de la révocation des Edits, & des plaintes des Réfugiez : qu'il y régnoit partout une affectation visible de ramasser tout ce qu'il y avoit d'odieux, & d'infamant fur la Personne de nos derniers Rois, & qu'il avoit recueilli de propos délibéré plufieurs Histoires fabuleuses pour rendre suspecte la conversion de Henry IV. que dans l'Article de François I. il y avoit une digression trèsinjurieule contre le Roi d'Angleterre, pour donner lieu à établir la possibilité de la supposition du Prince de Galles; qu'il y régnoit par-tout une obcénité insupportable : que

Gς

Mr.

Mr. Bayle n'avoit aucune lecture que des Livres modernes de Religion & des hérétiques; qu'il n'avoit pas la moindre connoiffance de l'Histoire: que son Antiquité & fa Littérature rouloient sur des Extraits de ce qu'il avoit pris dans des Traductions Francoifes; qu'il mesuroit ridiculement le Moderne avec l'Ancien, & comparoit l'Abbé de St. Réal avec Cornelius Nepos. Lorfqu'il s'agit du mérite de Pomponius, on peut juger, dit-il, de la capacité d'un homme, qui dans l'Extrait de la Vie de Pomponius Atticus traduit Librarii, par Libraires. Cet exemple que l'Abbé Renaudot rapportoit, de l'ignorance de Mr. Bayle, est une preuve bien marquée de la précipitation de ce Cenfeur; car Mr. Bayle avoit averti à la marge, qu'il faut entendre par ce mot les Copistes & les Relieurs, felon la maniére d'accommoder les Livres en ce tems - là.

Après l'abfurde & ridicule jugement de l'Abbé Renaudot fur un des plus beaux, des plus brillans, des plus favans & des plus parfaits Ouvrages qu'il y ait, un Homme de Lettres, de quelque mérite qu'il foit doué, doit-il s'étonner d'être traité avec des airs hautains & méprifans par quelque Grimaud du Parnasse? Lorsqu'on a osé accuser Bayle d'être non-seulement un ignorant; mais de n'en-

n'entendre pas les termes Latins les plus communs & la véritable fignification qu'il leur falloit donner, à quoi ne doit-on pas s'attendre de l'impudente audace de quelques miférables Barbouilleurs de Papier, dont l'effronterie égale celle de Therfite? Comme lui ils ofent tenter de flétrir la gloire des plus grands Héros. Chaque Achille dans la République des Lettres a souvent à se défendre contre les calomnies de deux on trois Thersites: le fils de Pélée n'eut à impofer filence qu'à un feul; Bayle pendant fa vie fut exposé à la fade censure de vingt Cuiftres Littéraires. L'Abbé Renaudot doit être placé parmi eux. Il étoit vain, préfomptueux, très-médiocre Savant, dévot outre, ou plutôt fanatique, Janleniste bilieux. C'est cette derniére qualité qui engagea Boileau à lui faire l'honneur de lui adresser son Epitre fur l'amour de Dieu. L'on fait que cet habile Poëte ne fut pas toujours affez scrupuleux fur la vérité de ses cenfures & de ses louanges. Le talent de mentir fut un de ceux que l'Abbé Renaudot. poussa le plus loin: il faisoit la Gazette, ainfi il rempliffoit les fonctions de fon Ministere, il est aussi rare qu'un Gazetier se pique de ne point mentir, qu'un homme d'affaires de ne point voler.

-supel

Bayle

Bayle eut à se défendre contre plusieurs autres ennemis; le Ministre Jurieu fut non pas le plus redoutable par le mérite, mais Il n'eft rien qu'il ne mit par fes intrigues. en pratique pour perdre entiérement un homme qui ne lui avoit fait d'autre offense que celle de mériter l'estime du Public & d'effacer par ses Ouvrages tous ceux qu'il C'eft-là la feule caufe avoit mis au jour. de la longue & cruelle perfécution que Mr. Jurieu fit effuyer à Mr. Bayle. Non-content de le vouloir décrier dans l'esprit de tous les honnêtes gens, il tenta plusieurs fois, mais inutilement, d'exciter contre lui le zele des Magistrats. M. Jurieu avoit de l'esprit, il savoit assez: mais il étoit fanatique, & sur la fin de sa vie il devint tout-à-Sa folie étoit d'autant plus dangefait fou. reule qu'elle tenoit de la rage : il avoit la malice de cacher ses transports frénétiques fous le voile de la Religion; il étoit au refte bien inférieur à Mr. Bayle, soit pour la fcience, foit pour le génie, foit enfin pour la hardiesse & la force du stile. Entre ces deux hommes, un homme de goût ne trouvera guère plus d'égalité pour ce qui regarde les connoissances, que pour les qualités du cœur. ...

Taque-

- Jaquelot fut encore un adversaire de Mr. Bayle: il avoit moins d'esprit que Jurieu: mais il étoit plus fourbe & plus hypocrite. Il 'fe brouilla avec Mr. Bayle, parce qu'il trouva mauvais que ce sage Philosophe, en louant fon Traité fur l'Existence de Dieu, n'eût pas toujours employé le fuperlatif, & qu'il se fut contenté d'employer le positif; qu'il cût dit fimplement cet Ouvrage eft bon, au lieu de dire très-bon ; très-excellent. La dispute que Mr. Bayle eut avec Jaquelot acheva de montrer la mauvaile foi de ce Ministre, qui, après avoir mangé le pain des Orthodoxes dix - huit ans, avec des protestations folemnelles dans tous les Synodes qu'il n'étoit point Arminien, alla à Berlin, attiré dans cette Ville par un Emploi, & y embraffa publiquement l'Arminianisme.

Bernard démentit par les Ouvrages qu'il écrivit contre Mr. Bayle, la gloire qu'il s'étoit acquife par plufieurs Livres très-ingénieux & remplis d'érudition. Il voulue pour effacer les justes soupçons qu'on avoit de son Orthodoxie, & pour faire sa cour au Ministre Jurieu, dont il avoit été lui-même persécuté, attaquer Mr. Bayle. Il écrivit quelques plates rapsodies contre la Continuation des Penséet sur les Cometes. Ces fades Ecrits moisissent aujourd'hui, & à peine fauroit-

# 110 HISTOIRE

fauroit on qu'ils ont été composés, fi Bayle n'eût pas eu la complaifance d'y répondre avec autant de force que d'érudition. ... Le plus illustre & le plus estimable des adversaires de Mr. Bayle fur Mr. le Clerc, au mérite duquel l'Europe entière a rendu justice: mais la vanité & la douleur de se voir critiquer avec beaucoup de folidité le rendit fon ennemi. Il ne put fouffrir que Mr. Bayle en parlant du Syftème de Mrs. Cudworth & Grew fur les Natures plastiques & vitales, qu'ils supposoient être des Substances immatérielles, qui ont la faculté de construire les Plantes & de former les Animaux, cut remarqué que ces prétendues natures plastiques affoiblissoient la preuve la plus sensible & la plus convaincante de l'existence de Dieu, prise dans la structure, dans l'ordre & dans l'arrangement de l'Univers, & prétoient des sophismes & des fauxfuyans aux Libertins, en leur donnant occasion d'employer les argumens des Stratoniciens, & d'éluder par retorsion ceux qu'on pourroit leur objecter tirés de la construction admirable de ce Monde : puisque, s'il est vrai que Dieu ait pu accorder à une Nature plastique la faculté de produire l'organisation des Animaux, sans avoir l'idée de ce qu'elle fait, on eft fondé à prétendre qu'il fe

fe peut faire, que ce qu'il y a dans l'Univers de plus merveilleux air été produit par un Principe aveugle, & que la formation des Corps les mieux organifés n'eft pas incompatible avec le manque de connoiffance. Mr. le Clerc, qui avoit adopté le Syftème des Natures plastiques & vitales, fe crut obligé de le défendre : il répondit à Mr. Bayle. Ce dernier répliqua de nouveau; & dans cette dispute, qui fut d'assez longue durée, il eut toujours l'avantage. Cela irrita Mr. le Clerc, qui naturellement étoit vain, & dont le tempérament étoit affez bilieux. Il devint ennemi mortel de Mr. Bayle : il oublia que dans vingt occasions il avoit rendu justice publiquement au mérite, aux talens, aux rares connoiffances de fon adverfaire: il fe déchaîna contre lui fans égards & fans ménagemens. Il l'attaqua fur les chofes qu'il crut les plus propres à le rendre odieux au Public : mais ce même Public rendit toujours à Mr. Bayle la justice qu'il méritoit.-Comme cela ne pouvoit fervir à modérer les transports de Mr. le Clerc, il continua toujours d'écrire avec le même emportement ; il eut du cependant faire attention que le respect qu'on est obligé d'avoir pour le jugement du Public exigeoit qu'il affectat moins de méprifer son adversaire.

#### 

re. Quand il s'eft déclaré en faveur d'un Auteur & de ses Ouvrages, on s'expose en le condamnant, & sur-tout en le condamnant avec des airs hautains, à devenir la risée de ce Public irrité, qui ne voit qu'avec indignation qu'un particulier, dans quelque rang qu'il soit, ose lui seul le combattre de front, & le contredire ouvertement. Les vains efforts du Cardinal de Richelieu contre le Cid devroient servir d'exemple à cette soule d'Auteurs aussi jaloux & aussi envieux que ce Ministre; mais bien moins élévés & bien moins estimables que lui.

En vain contre le Cid un Ministre se ligue : 57

Tout Paris pour Chimène a les yeux de Rodrigue;

L'Académie en Corps a beau le censurer

Le Public révolté s'obstine à l'admirer.

Les faux Dévots, les Hypocrites, les Jésuites, les Jansénistes fanatiques ou convultionnaires, quelques Ministres intolérans, ont crié & crient encore journellement contre Bayle, ils sont forcés de convenir de la beauté de son génie, de l'etendue de son érudition, de la netteté, de la subtilité de ses raisonnemens (car un homme qui aujourd'hui oferoit dire le contraire feroit même sifflé des Grimauds du Parnasse: la fcien-

- 57 Despreaux,

science de Bayle n'est plus révoquée en doute par fes plus grands ennemis;) mais ils l'accufent d'avoir voulu établir le Pirthonisme, en poussant également les opinions de toutes les différentes Sectes Philosophiques & Herétiques, & en donnant à leurs sentimens toute la force qu'ils pouvoient recevoir. Mr. Bayle a répondu amplement à ces faulfes critiques. Quel est l'homme de bon fens qui puisse douter qu'un Historien & qu'un Philosophe qui font l'Histoire d'une Secte, & qui en exposent les opinions, ne doivent rapporter les faits tels qu'ils sont, & dire toutes les raisons fur lesquelles on les appuye, quelque fortes qu'elles foient? Il n'est jamais permis à personne de déguiser la vérité, ni de la voiler en partie: mais cela est encore plus contraire au caractère d'un Philosophe & d'un Historien. Or Mr. Bayle écrivoit en qualité de l'un & de l'autre. Outre les premiers motifs qui l'engageoient à n'avoir aucune foiblesse & à dire hardiment ce qu'il penfoir, il étoit pouffé par un autre bien plus noble & plus charitable: il voyoit avec douleur les maux que caufent les querelles & les démélés Théologiques, qui naissent toujours de la présomption, de l'orgueil & de la bonne opinion des Théologiens, qui ne fauroient comprendre qu'ils TOM. IV. puissent н

HISTOIRE

puissent le tromper; il vouloit donc les humilier, leur faire connoître la nécessité de suspendre leurs jugemens, les rendre plus humbles, si cela est possible, & leur apprendre que les choses qu'on croit les plus claires,

98 Bayle vouloit mortifier la Raifon Humaine; du moins l'accoutumer à ne point précipiter les jugemens, & à ne rien adopter fans examen & fans connoillance. Les Théologiens lui paroiffoient trop décififs, & il auroit souhaité qu'on ne parlât que douteusement des chofes douteuses. Dans cet esprit, il se faisoit un plaisir malicieux d'ébranler leur affürance; & de leur montrer, que certaines vérités qu'ils regardent comme évidentes, font environnées & obscurcies par tant de difficultés, qu'il seroit quelquesois plus prudent de suspendre son jugement. Il avoir aussi discuté tant de faits qui ne sont point révogués en doute par le commun des Savans, & qu'il avoit reconnus évidemment faux, qu'il le défioit de tout, & n'ajoutoit foi aux Historiens que par provision, & en attendant une plus ample instruction. Beanval, Histoire des Onvrages des Savans, Décembre 1706. pag. \$61.

59 Persuadé que les disputes de Religion, qui ont causé des maux infinis dans le Monde, ne viennent que de la trop grande confiance que les Théologiens de chaque Parti ont en leurs lumiéres, il prend à tâche de les humilier, & de les rendre plus retenus & plus modérés, en montrant qu'une Secte aussi ridicule que celle des Manichéens leur peut faire des objections sur l'origine du Mal & la permission du Péché, qu'il n'eft

II4

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 115

res, sont quelquesois très-épineuses & trèsincertaines. Des Savans d'une probité reconnue certifient que ç'a été-là le principal but de Mr. Bayle. Et sur ce fait Mr. de Beauval 58 & Mr. des Maizeaux 59 se réunissent.

Il va même plus loin : il pas possible de réfoudre. établit en général que la Raison Humaine est plus capable de réfuter & de détruire, que de prouver & de bânr; qu'il n'y a point de Matière Théologique ou Philosophique sur quoi elle ne forme de très-grandes difficultés, de maniére que si on vouloit la suivre avec un esprit de dispute auffi loin qu'elle peut aller, on se trouveroit souvent réduit à de facheux embarras ; qu'il y a des Doctrines certainement vérirables qu'elle combat par des objections infolubles ; qu'il faut alors n'avoir point d'égard à ces objections, mais reconnoître les bornes étroires de l'Esprit humain, & l'obliger elle-même à se captiver sous l'obéissance de la Foi; & qu'en cela la Raison ne se dément point, puisqu'elle agit conformément à des principes très - raifonnables. Il donne en même tems plusieurs exemples des difficultés que la Raifon trouve dans la discussion des sujets les plus importans; & le plus fouvent il le fait en fimple Rapporteur. Il tâchoit d'inspirer la même retenue à l'égard des Matiéres Hiftoriques. Il faifoit voir que plufieurs faits qu'on n'avoit jamais révoqués en doute, étoient très-incertains, ou même évidemment faux ; d'où il étoit facile de conclurre qu'il ne faut pas croire legérement les Hiftoriens, mais plutôt s'en défier, & fuspendre fon jugement, jusqu'à ce qu'un examen rigoureux nous ait affurés de la vérité de leurs recits. Vie de Bayle, p. 76.

Ha

niffent. Quelles obligations tous les honnétes gens ne lui ont-ils donc pas d'avoir tâché de rendre plus modestes & plus réfervés les Théologiens de toutes les différentes Communions? Je compare Mr. Bayle à ce fai meux Romain qui, pour le bien de sa Patrie, fe dévoua à la mort, & se jetta dans le Goufre qui s'étoit ouvert au milieu de Rome. Il s'eft exposé pour servir l'Europe à la haine de tous les Théologiens bilieux dont le nombre surpasse bien celui des pacifiques. Il s'est en vain offert comme une victime qu'il falloit sacrifier à l'orgueil Théologique, pour rendre à la Raison l'empire qu'elle avoit perdu, & pour garantir, s'il étoit poffible, la Société civile des maux que la préfomption des Eccléfiastiques lui a attirés trés - fouvent.

Avant que de quitter entiérement ce qui regarde le Dictionnaire Historique & Critique de Mr. Bayle, je répondrai à deux objections faites contre ce Livre par deux hommes illustres & qui se sont rendus respectables

so Voici l'éloge que St. Evremont a fait de Bayle; je voudrois favoir fi Mr. de Croufat regarde St. Evremont comme le sectateur du Pédantisme.

Qu'on admire le grand favoir, L'érudition infinie,

bles dans la République des Lettres. Car je croirois perdre mon tems, vous faire tort, & vous supposer sans goût, sans jugement & fans connoiffances, fi je m'amufois à vous montrer les abfurdités, les mauvais raifonnemens, les fophifmes, les platitudes, les bévûes, enfin toutes les impertinences qui font répandues dans l'énorme in folio que Mr. Croufat a écrit contre Bayle, Ce qu'il y a de plaifant, c'est qu'il lui reproche d'écrire en pédant. Il faut en vérité avoir fait banqueroute à la Raifon pour ofer avancer une pareille chose; jamais Auteur n'écrivit d'un air plus naturel & plus cavalier. preuve évidente de ce fait, c'est l'estime que rous les 60 Courtifans les plus spirituels font des Ouvrages de Bayle. Ils les lifent beaucoup plus que certains prétendus Docteurs qui les critiquent. Si Mr. de Croufat veut parler du stile de pédant, je lui conseille de faire mention du fien; je n'en connois pas de plus propre à faire bâiller. La lec-

ture

Où l'on ne voit fens, ni génie, Je ne faurois le concevoir; Mais je trouve Bayle admirable, Qui, profond autant qu'agréable, Me met en état de choisir. L'instruction; ou le plaisir.

 $\tilde{q} = -2$ 

H 3

## HISTOIRE

ture d'une demi-feuille de son Traité sur le Pirrhonisme vaut pour un homme d'esprit une forte dose d'opium. Je crois même qu'il seroit dangereux qu'il en lût une entière : la prise d'ennui deviendroit trop forte; du moins connois-je bien des Savans de la première classe qui m'ont assuré qu'ils n'y résisteroient pas.

Revenons donc, Monsieur, aux deux Auteurs illustres dont je vous ai parlé. Le premier de ces Auteurs est Mr. de Beausobre <sup>61</sup>. Vous favez, Monsieur, que mon estime pour lui va jusqu'à l'admiration, & que je le regarde comme un des plus grands hommes qu'il y ait eu & qu'il y ait encore aujour-

61 Mort depuis que cette Lettre a été composée.

<sup>62</sup> Feu Mr. Bayle nous a donné, dans fon Dictionnaire, un Article de Manichée & des Manichéens; mais il me femble, qu'il auroit mieux fait, ou de l'omettre, ou de le composer autrement. Il devoit traitter cette matiére en Critique; aller prendre l'Histoire de cet Héréfiarque, ses Dogmes, les Cérémonies de sa Secte, &c. dans les prèvuers Auteurs qui en ont parlé, & se fervir de toute sa fagacité, pour y démêler le faux d'avec le vrai. N'est-ce pas ce qu'annonce au Public le Titre de son grand Ouvrage, & ce qu'il a su fort bien exécuter sur d'autres sujets? Mais c'est aussi ce qu'il a souvent négligé; &, si je l'ose dire, ce qu'il femble avoir

aujourd'hui en Europe: mais je ne faurois approuver qu'en rendant juffice 62 au vafte & fublime génie de Mr. Bayle, il dife qu'il femble qu'il ait voulu en employer la sagacité à nuire à la Religion, parce qu'il a plutôt affecté de traiter les opinions des Manichéens en Philosophe qu'en Historien. Pour détruire cette objection, il ne faut que répondre, comme a fait Mr. Bayle, que son Dictionnaire n'étant pas moins Philosophique qu'Historique & Critique, il a du parler fur certaines matières de la manière qu'il a crue propre à les rendre brillantes. En laiffant à part toute prévention, l'Article des Manichéens eft un des plus beaux & des plus favans.

négligé à dessein, quand il a parlé de plusieurs Sectes Chrétiennes. Je ne crois pas que ce suit sa pensée; mais on diroit presque qu'il étoit bien aise de trouver dans le Corps des Chrétiens, le Fanatisme le plus infensé & les obscénités les plus solles & les plus impudentes. Je crois donc, que seu Mr. Bayle auroit du nous donner une Histoire aussi exacte qu'on peut l'avoir de l'Hérésiarque Manichée, & nous marquer précisément se opinions, plutôt que de s'amuser à pousser étienner, comme il a fait, les argumens des Manichéens. Un Dictionnaire Historique & Critique demandoit qu'il fit le premier, & le dispensoir certainement du second. Histoire Critig. de Manichée, St. Tom. 1. p.3. Discours préliminaire.

H4

favans. Mr. de Beaufobre a fenti lui-même combien les grands Hommes font fouvent foupçonnés mal à propos de vouloir nuire à la Religion: les fades & mauffades Journaliftes de Trevoux ont répandu fur lui une partie du venin qu'ils diftillent tous les mois dans leur infame Libelle ; les Jéfuites ont vangé Bayle ; & le même Livre où on l'accufoit de détruire la Religion a été traité comme un Ouvrage très-dangereux, quoiqu'il méritat l'eftime la plus profonde de tous les gens de goût. Nous éprouvons quelquefois le même fort que celui que nous avons fait effuyer aux autres.

Le fecond Auteur, c'est Mr. de Voltaire. Vous connoisse & la fincere estime que j'ai pour ses Ouvrages, surtout pour sa Henriade, Chef-d'œuvre qui, malgré une soule de pâles & lâches envieux, passer à la postérité la plus reculée. Cependant j'ose dire qu'il mérite les chagrins que lui ont causés & que lui causent encore quelques Auteurs subalternes, qui semblables à des Corbeaux croassent autour du Cigne dont le chant ravit tous ceux qui l'entendent; il mérite, dis-je, d'être affiégé par cette troupe importune

4 Voyez le Tomple du Gant, Edit. d'Amfterdam,

1. .1

120 .

rune & criarde, pour avoir fait (je tranche le mot,) une Critique très-mauvaile du Dictionnaire de Bayle, qu'il veut réduire 'à un feul Volume. Selon lui les trois quarts de cet Ouvrage 63 font fuperflus. S'il avoit réfléchi que ce Livre étoit fait non-feulement pour des Poëtes, mais pour des Philofophes ; non · feulement pour des Philofophes, mais pour des Historiens; non-feulement pour des Historiens, mais pour des Théologiens ; non - seulement pour des Théologiens, mais pour des Professeurs: il ne se feroit point étonné d'y trouver plufieurs Articles qui lui paroiffoient moins intéressans que les autres; il auroit fans doute dit : Ceci ne m'accommode pas, mais il fera très-utile à quelque autre. Il auroit admiré la vaste littérature & les connoissances immenses de Bayle, & auroit dit avec beaucoup de respect & d'étonnement : Quel génie ne devoit point avoir un homme, qui a trouvé le fecret d'être très-utile à tous les Savans, quelque foit le genre de littérature auquel ils s'appliquent!

- On a joint, Monsieur, au Dictionnaire de Bayle la Vie de cet illustre Auteur écrite par Mr.

chez Etienne Ledet & Compagnic, & Jacques Desbordes, 1739, P. 37. -HS

# 122 HISTOIRE

Mr. des Maizeaux, homme rempli d'esprit & qui a parfaitement réussi dans cet Ouvrage : mais la Table qu'on a mise à la fin de ce Livre est détestable, elle est remplie de fautes, & dans le seul endroit où il est parlé de St. Basile, quoiqu'il n'y ait guère que trois ou quatre lignes, it y a cinq ou fix indical'oferois presque dire que tions fausses. dans cette Table le tiers des chiffres est fautif. Quant au Corps du Dictionnaire, je vous ai parlé du grand nombre que j'y ai trouvé & qui rend vicieuses les citations. On voit très-fouvent dans les nombres Romains IV pour VI & XI pour IX, &c. & dans les chiffres Arabes 6. pour 9.; on y trouve des zero de plus, quelquefois de moins. Bayle des les premiéres Editions s'apperçut de ces fautes, auxquelles il n'avoit point de part; il fut obligé de s'en plaindre.

"Il y a des fautes, dit -il, des Imprimeurs "qui ont introduit des obscurités & de faux "raisonnemens dans mon Ouvrage, que l'on "croira pouvoir m'imputer avec raison, & "dont je suis néanmoins très-innocent. En "voici un exemple. Dans les Exemplaires, "dont j'ai revu les épreuves il y a: Le Régne "de Tullus Hostilius est enfermé entre la "premiére année de la 27. Olympiade, & la "premiére année de la 35; mais dans les "autres Exemplaires on ne trouve que ceci: "Le Régne de Tullus Hostilius, est enfermé "entre la première année de la 35. Mon-"strueux discours! Je ne dis rien des chiffres, "& des noms propres, que ces gens-là, le "fleau né des Auteurs, ont brouillés & défi-"gurés. Je me pourvois ici contre eux, & "contre l'avantage que mes Critiques en vou-"droient tirer".

Si l'on a corrigé quelques fautes dans les Editions qui ont été faites du Dictionnaire de Mr. Bayle après sa mort, il s'y en est gliffé plufieurs nouvelles. Quant à la Table que l'on a mife à celle d'Amsterdam, elle est également mauvaife: il y a des inadvertances si grandes, & j'ofe dire des bévûes si groffiéres, qu'on auroit peine à le croire, si on ne les vérifiois foi-même. Par exemple, le nom de Newton ne se trouve point dans cette Table, non plus que celui d'Avicène; qui ne croiroit que Mr. Bayle ne doit point avoir parlé de ces fameux Auteurs? Car enfin, qu'on oublie dans une Table des Matiéres le nom d'un Ecrivain médiocre, cela est pardonnable: mais de passer sous filence celui de Newton, du plus grand, du plus illustre, du plus célébre des Philosophes: que peut-on dire d'une pareille faute, & quelle idée doit - on avoir de la justesse de la Table

Table où elle fe rencontre ? Mr. Bayle a parlé de Newton en divers endroits de fon Dictionnaire; mais fur tout dans l'Article de Zénon, où il examine fort au long une partie de son Système, & entre autres chofes s'il y a du Vuide, & s'il est possible que les Planetes se meuvent & soient suspendues dans ce Vuide. Il eût été à souhaiter que Mr. des Maizeaux eût pu avoir le loifir d'examiner les feuilles de la derniére Edition du Dictionnaire, & qu'il eut été à Amsterdam lors de son impression: le Public n'auroit rien à souhaiter pour la perfection de ce Livre: mais la correction des plus excellens Ouvrages est souvent donnée par les Libraires à des gens dont tout le mérite confiste à favoir mettre des point sur les i, & la science à placer des Virgules.

Les autres Ouvrages de Mr. Bayle ne font ni moins estimables, ni moins beaux que fon Diction-

<sup>44</sup> Mais, je dis en fecond lieu, que cet Empereur ne pourra être blâmé par aucune perfonne raifonnable, de ce qu'il jugera par cette premiére conversation, que la Religion des Missionnaires est ridicule & diabolique: ridicule, en ce qu'il verra qu'elle est fondée par un Auteur, qui dit, d'un côté qu'il faut être humble, debonnaire, patient fans aigreur, pardonnant les injures; &

Dictionnaire; on les a recueillis après fa mort en quatre Volumes in folio.

La Critique de l'Histoire du Calvinisme de Maimbourg est un Chef-d'œuvre, & la postérité aura peine a croire qu'il n'a coûté que quinze jours de travail à son Auteur.

Le Commentaire Philosophique est, à mon gré, le Livre le plus utile qu'on ait écrit pour infpirer aux honnêtes gens l'horreur de la perfécution; & il feroit à fouhaiter que les Princes & les Magistrats en luffent tous les jours attentivement quelques Chapitres, & qu'ils méditaffent fur les vérités qu'ils contiennent, qui font fi nécessaires au bien de la Société, & à l'avancement de la véritable Religion. Car rien ne fait plus de tort à la bonne Cause que de vouloir l'établir par la violence, Dieu nous ayant ordonné expressément d'employer toujours les voies de la douceur. J'ofe le dire hardiment, anfi que 64 Mr. Bayle, le faux zéle & la fureur

de l'autre, qu'il faut rouer de coups de bâton, emprifonner, éxiler, pendre, fouetter, abandonner au pillage du Soldat, tous ceux qui ne voudront pas le fuivre: diabolique puisqu'outre fon opposition diamétrale aux lumiéres de la droite Raison, il verra qu'elle autorise tous les crimes, dès qu'ils feront entrepris pour son avantage, & qu'elle ne laisse plus d'autre règle du juste

### 126 HISTOIRE

fureur des Théologiens intolérans font capables de rendre non-feulement méprifable, mais

& de l'injuste, que son profit, ou sa perte, & qu'elle ne tend qu'à rendre l'Univers un Théâtre affreux de carnages & de violences.

Enfin, je dis que, fi cet Empereur croit une Divinité, comme il est für que tous les Payens en ont connu une, il doit, par un principe de conscience, Loi éternelle & antérieure à toutes les Religions de Droit pofitif, chasser les Chrétiens de son Etat. En voici la preuve. Il apprendroit par ces Miffionnaires, que c'eft une des loix fondamentales du Christianisme, & un des ordres les plus exprès & les plus clairs du Fils de Dieu, de contraindre les hommes, par les tourmens & les violences, à la profession de l'Evangile. Or, c'eft une chofe, humainement parlant, très-inféparable d'une infinité de crimes contre la première & la plus indispenfable de toutes les loix; plus noirs, par conséquent, & plus offenfans la Divinité, que tout ce que l'on pourroit faire contre le Christianisme mal connu. Done tout Prince est obligé, en confcience, d'empêcher qu'une telle chofe ne s'introduife dans fon Royaume ; & l'on ne conçoit pas que Dieu puisse le censurer de ce qu'il a chasse des Chrériens lorsqu'il a clairement reconnu qu'ils deviendroient les caufes moralement néceffaires de cette longue fuite de crimes. Car tout homme qui craint Dieu, doit employer toute fon autorité à prévenir le Crime; & quels crimes y a-t-il qu'il faille prévenir davantage que les hypocrifies de Religion, que les actes que l'on fait contre les inftincts & les lumières de la confcience? .Or, voilà ce que produi-

#### mais même odieuse la Religion qu'ils prêchent. Quoi! dira un Catécumene, embrafserai-

fent infalliblement les maximes du fens littéral. Etabliffez des peines contre tous ceux qui pratiqueront certains actes de Religion & qui refuseront d'en pratiquer d'autres : exposez · les à la violence des gens de guerre : battez-les: enfoncez-les dans des cachots puans: privez - les des honneurs, & des charges, envoyez - les aux Mines, ou aux Galeres : pendez ceux qui feront plus les entendus: comblez de biens & d'honneurs ceux qui abandonneront leur culte ; vous pouvez être affüré qu'une infinité de gens renonceront, quant à l'extéricur, la Religion qu'ils croyent bonne, & professeront celle qu'ils croyent mauvaife. Actes d'hypocrifie & de félonie contre la Divine Majesté, au premier chef; puisqu'elle n'eft jamais plus directement offensée, que lorsqu'on fait ce que la confcience, je dis la confcience la plus erronée, dicte clairement lui être desagréable. De forte qu'un Prince, qui veut empêcher, entant qu'en lui eft, que ses Sujets ne deviennent méchans, & ne commettent le crime le plus desagréable à Dieu qui se puisse commettre, & le plus certainement crime, doit chaffer foigneusement les Chrétiens perfécuteurs. Et qu'on ne me dife pas, que c'est une erreur de fait en lui; car, absolument, universellement, & dans les idées sternelles de Dieu, Regle primitive, originale, & infaillible de la droiture, c'est un péché très-criant que de faire semblant d'être Chrétien, lorsque la conscience nous montre que la Religion Chinoife, que nous abjurons extérieurement, est la meilleure de toutes. Ainfi cet Empereur ne fe pourroit empecher d'éloigner

ferai-je des fentimens dont je ne fuis convaincu que par la crainte & par la force? Tâchons de me garantir d'un joug infupportable, en détruisant, s'il est possible, une Religion qui ordonne de persécuter, & en chassant des Prêtres qui n'en suivent que trop les Maximes.

Il est tems, Monsieur, de songer a finir ma Lettre: la briévete que je me suis person forite ne me permet pas de m'arrêter davantage sur les autres Ouvrages de Mr. Bayle, dont vous trouverez une liste & un précis à la fin de sa Vie écrite par Mr. des Maizeaux. Je m'étonne que ce sage Ecrivain ait parlé si briévement de la mort de Mr. Bayle; peutêtre qu'il n'en a su que les particularités qu'il rapporte. Les voici.

5 "Mr. Bayle est mort fort tranquillement "& fans qu'il y eût personne auprès de lui. "La veille de sa mort, après avoir travaillé "toute

ces Miffionnaires, fans expofer fes Sujets à la tentation presque infurmontable de commettre le plus grand de tous les crimes, & fans s'y expofer lui-même. Car, comme perfonne ne peut s'affûrer qu'une Religion nouvelle, qu'on lui préfente, lui paroîtra véritable; & qu'un Roi exposé à l'alternative, ou de se voir détrôné, ou de faire semblant d'être d'une Religion qu'il croit fausse, doit craindre très raisonnablement de succomber à la

128 .

"toute la journée, il donna de la copie de fa "Réponfe à Mr. Jaquelot mon Correcteur, "lui difant qu'il fe trouvoit très-mal. Le "lendemain, à neuf heures du matin, fon "Hôteffe entra dans fa chambre: il lui de-"manda, mais en mourant, fi fon feu étoit "fait, & mourut un moment après, fans que "ni Mr. Bafnage, ni moi, ni aucun de fes "amis ayent été préfens. Il mourut le "vingt-huitième Décembre de l'année 1706. "âgé de cinquante-neuf ans, un mois, & "dix jours".

Beaucoup de gens ont publié dans le monde que Mr. Bayle étoit mort en Efprit-Fort. Ils ont eu d'autant plus occafion de fomenter ces faux bruits qu'il paroît par ce que dit Mr. des Maizeaux, qu'il auroit été impoffible de leur donner des preuves évidentes du contraire. Mais je vous déclare, Monfieur, & je le déclare à l'Univers entier, que

tentation: l'amour qu'il a pour la droiture & pour la Divinité, qui reluit dans fa confcience, quoiqu'il fe trompe, l'engage nécessairement à prévenir ces dangers, par l'expulsion de ceux qui les apportent avec eux partout où ils viennent, avec leur Maxime pretendue Evangélique, Contrains - les d'entrer. Commentaire Philosophique fur ces paroles, Contrains - les d'entrer. Tom. I. p. 1621

65 Vie de Mr. Bayle, p. 105.

TOM. IV.

I

que le hazard m'en a fait découvrir qui mettent la gloire & la religion de Mr. Bayle à convert de toutes les infultes des Hypocrites, l'ai eu l'occasion de connoître en Hollande un ancien ami de Mr. Bayle: c'est Mr. Terfon, Colonel d'un Régiment d'Infanterie, & Capitaine dans les Gardes Hollandoifes; il vit encore & est généralement estimé dans les Sept Provinces, soit par la façon distinguée dont il a toujours fervi, foit par fes connoiffances & par ses lumiéres. Il m'a allûré plusieurs fois, & m'a permis de le publier, que Mr. Terson son cousin, ami de Mr. Bayle, étoit alle chez lui pour le voir, environ deux ou trois heures avant qu'il mourût. Mr. Bayle fe fentant exceffivement mal, ordonna qu'on refusat tout le monde; mais ayant su qu'on avoit renvoyé Mr. Terfon fon ami, il crut devoir lui en faire des excuses, & lui écrivit quelques tems avant d'expirer, ce Billet : "Mon cher ami, ce n'é-"toit pas pour vous que j'avois donné les "ordres qui m'ont privé du plaisir de vous ,voir

66 Mr. Bayle was a man of great probity. It is a great miltake to fancy, that he was not fully perfuaded of the first Article of Religion. He told me in a private conversation three or four years before the died, that it was impossible for the most subtil Atheist to

15

"voir encore une fois. Je fens que je n'ai "plus que quelques momens à vivre; je "meurs en Philosophe Chrétien, persuadé, "pénetré des bontés & de la misericorde de "Dieu, & vous souhaite un bonheur parfait. "Je suis, &c. " L'Original de ce Billet sur remis à Mr. Basnage. Mr. le Colonel Terson m'a encore assure fait, & m'a dit avoir été présent lorsque son cousin le lui donna.

Pour achever de fermer la bouche à ceux qui veulent, à quelque prix que ce foit, faire passer Mr. Bayle pour un Athée, il faut leur montrer que dans tous les différens Pays, des gens respectables, & qui avoient connu particuliérement Mr. Bayle, ont témoigné hautement combien il étoit éloigné d'avoir les fentimens qu'on lui prêtoit. Voici ce que dit à ce sujet Mr. de la Roche, Auteur des Mémoires de la Grande-Bretagne, dans un Journal Anglois.

"Mr. <sup>66</sup> Bayle étoit un homme de grande "probité. C'est une grande faute, que de "s'imaginer qu'il n'étoit pas pleinement per-"fuadé

confut the arguments grounded upon the contrivance and wisdom confpicuous in the feveral parts of the Universe. Mr. Bayle was more Orthodox than many People fancies. Mém. Litt. May. 1714. p. 100. col. 2. cité par l'Auteur du Voyage Littéraire. "fuadé du premier Article de la Religion. "Il me dit, dans une conversation particu-"liére, trois ou quatre anneés avant sa mort, "qu'il étoit impossible au plus subtil Athée "de renverser l'argument qui est fondé sur "l'art & la sagesse fensibles dans les différen-"tes parties de l'Univers. Mr. Bayle étoit "plus Orthodoxe que bien des gens ne s'i-"maginent".

Monfieur Bayle étant auffi favant & auffi honnête homme qu'il l'étoit, il n'eft pas furprenant qu'il ait eu un auffi grand nombre d'amis dans toutes les parties de l'Europe 67. Les Princes, les Seigneurs, fe font disputé l'avantage de le connoître & d'être en relation avec lui, ils ont pensé que le commerce qu'ils avoient avec un auffi grand Personnage

67 Il étoit en relation avec un grand nombre de perfonnes deftinguées. Outre celles que j'ai déja nominées dans ces Mémoires, il avoit pour Amis en France, Mr.
le Duc de Noailles, Mr. de Bonrepaux, Mr. l'Abbé Bignon, Mr. Thomaffin de Mazaugues, Confeiller au Parlement d'Aix, le Pere Malebranche, les deux Peres Lamy, Mr. & Mademoifelle de la Sabliére, Mr. l'Abbé Nicaife, Mr. l'Abbé du Bos, Mr. Rainffant & Mr. Oudinet Gardes du Cabinet des Médailles du Roi, Mr. Bayle Médecin & Professeur à Toulouse, Mrs. Perault, de Longe-Pierre, de la Monnoye, &c. En Angleterre, Mr. Burnet Evêque de Salisbury, Mrs. Cappel, Dubordieu, Abba-

nage que ce Philosophe, les illustroit encore plus que leur Noblesse.

Il ne nous reste plus, Monsteur, que Newton, Fontenelle, s'Gravesande & le Jésuite Regnault: confervons-les tous les quatre pour la dernière Lettre que je vous écrirai sur les Philosophes. Nous passerons ensuite aux Historiens; & j'espère que vous me verrez toujours le même amour pour la Vérité, le même respect pour les grands Hommes, la même hardiesse à condamner les mauvais Auteurs, & la même fermeté à défendre la réputation des honnêtes gens, Je suis avec respect,

## MONSIEUR, Votre très-humble & très &c.

LET-

die, la Rivière le Vaffor, Pujolas, &c. En Allemagne, Mr. le Comte de Reckheim, Mrs. Leibnitz, Thomalius, Buddæus, &c. En Italie, Mr. Magliabecchi, Bibliothécaire du Grand-Duc de Tofcane: En Hollande Mr. le Comte de Frife, Mr. le Marquis de Bougi. Mr. le Leu de Wilhelm, Mr. Fremont d'Ablancourt, Mr. Basnage, Mr. Basnage de Flottemanville, Mrs. Grævius, Drelincourt, Regis, &c. En Flandres, Madame la Comteffe de Tilly, Mr. le Baron le Roi, &c. A Genève, Mrs. Chouet, Turretin, Leger, Pictet, &c. Vie de Bayle, pag. 106.

## 134 HISTOIRE

# LETTRE ONZIEME.

#### §. I.

#### MONSIEUR,

e voici enfin arrivé aux trois dernieres lettres que j'aurai l'honneur de vous écrire fur les Philosophes: mais les matiéres dont il me reste à vous entretenir ne sont pas les plus aifées; bien des chofes m'arrêtent & me font de la peine. Le Monde Littéraire est partagé aujourd'hui en deux Sectes directement opposées, qui se disputent avec autant de vivacité que de force l'Empire de la Philosophie. Les Cartéfiens & les Newtoniens sont aussi échauffés pour la gloire de leurs Maîtres que les Jansénistes le sont pour celle de St. Augustin, & les Jéfuites pour celle de la Bulle. Il est presqu'impossible de pouvoir conferver un juste milieu dans les disputes Philosophiques. Ne pas approuver entiérement Descartes, c'est au sentiment de presque tous les Cartéfiens vouloir renouveller les erreurs proferites du Péripatérisme. Trouver quelque chose à redire dans les opinions de Newton, c'eft c'eft n'être point Géometre, c'eft fuivre les mouvemens des anciens préjugés, c'eft refufer la vérité, parce qu'elle est offerte par un Etranger.

Dans ce conflit de jurisdiction, où il ne s'agit pas de moins que d'un triomphe parfait ou d'une entiére défaite, il est bien dangereux d'ofer dire ce que l'on penfe, furtout lorfqu'on n'adopte aucun parti. Une chofe me rassure cependant : c'est qu'il y a un très-grand nombre de perfonnes qui, malgré les guerres Philosophiques, ont refulé constamment julqu'ici de vouloir fe déclarer entiérement. Ils approuvent dans tous les deux philosophes ce qu'ils croyent y trouver de vrai & de bon, condamnent ce qu'ils pensent être faux, & regardent comme incertain ce dont ils n'ont aucune certitude Vous êtes, Monsieur, dans le évidente. nombre de ces gens neutres & impartiaux : ainfi vous me passerez la liberté que je prendrai de dire avec franchife ce que je penferai; & vous ne regarderez point cela comme un attentat & comme un manque de respect pour la mémoire de Descartes & de Newton, ayant pour ces deux grands Hommes, & fur-tout pour le dernier, un respect qui va jusqu'à la vénération la plus profonde.

14

Une

## 136 HISTOIRE

Une autre chofe qui ne me caufe pas un médiocre embarras, c'est que je suis obligé de parler de plusieurs personnes qui vivent encore. Jusqu'ici je n'ai guère fait mention que des morts: j'avois peu à craindre qu'ils se fachassent dans le tombeau, qu'ils trouvafsent mes expressions trop peu mesurées, mes critiques mal fondées, & mes réflexions déplacées ou malignes; actuellement il faut ou que je me résolve à déguiser une partie de ce que je pense, ou que je coure risque de déplaire à des personnes que j'estime infiniment, & que je me fais un honneur d'estimer.

#### §. II.

Exposition de certains Principes du Cartésianisme extraits des Livres de Mr. de Fontenelle, accompagnée de quelques réflexions sur les Ouvrages de cet ingenieux Auteur.

Si je fuivois, Monsieur, l'ordre que je me fuis prescrit en général jusqu'ici, je devrois parler de Mr. Newton avant que de faire mention de Mr. de Fontenelle, le premier étant né plutôt que l'autre : mais je pense qu'étant assez nécessaire de rappeller à l'efprit des Lecteurs certains Principes de Defcartes avant que d'examiner les raisons que Newton a apportées pour les détruire, je

je ne faurois mieux faire que d'extraire ces Principes des Ouvrages de Mr. de Fontenelle, où le Syftème de Defcartes est expliqué bien plus clairement, & d'une maniére bien plus gracieuse que dans les Livres de ce Philosophe.

Perfonne n'a jamais eu l'art, & peut-être perfonne ne l'aura-t-il jamais, de mettre les chofes les plus difficiles & les plus abftraites à la portée de tout le monde, comme Mr. de Fontenelle. Son Livre de la *Pluralité des Mondes* eft un Chef-d'œuvre dans fon espèce. Il a été fouvent imité, rarement approché, & jamais égalé. Il falloit un génie auffi profond & en même tems auffi enjoué, que celui de Mr. de Fontenelle pour répandre cette gaieté amufante fur les Questions de Phyfique les plus difficiles, & fur les Observations Astronomique, les plus relevées.

On trouve beaucoup de Savans qui parlent favamment: on en voit peu qui parlent favamment & galamment. Il femble que le bel esprit soit une hérésie en Philosophie, & qu'un Physicien soit dispensé de plaire en instruisant. Je ne m'étonne point si tant d'habiles Professeurs n'ont pu obtenir auprès de bien des gens que le titre de Pédans. N'accusons point tout-à-fait l'ignorance I s d'un d'un pareil jugement, attribuons en une partie à la févérité & à la dureté Philosophique. Que tous les Philosophes s'expliquent comme Mr. de Fontenelle, bien-tôt on verra l'Univers entier écouter leurs leçons avec un avide curiofité.

La Nature a fait tous les hommes pour aimer ce qui est agréable: mais elle n'a accordé qu'à une petite partie le talent de pouvoir goûter le bon enveloppé dans une éccorce amére. La même personne qui s'instruira avec plaisir de la vérité sous les auspices de Mr. de Fontenelle, s'ennuira bien - tôt de la rechercher avec Mallebranche, qui le conduira par un chemin fublime pour deux ou trois mortels; mais obscur, épineux, ennuyeux & impraticable pour le reste du Genre humain. Il en eft d'un Philolophe comme de tous les autres Ecrivains: s'il veut emporter & réunir tous les fuffrages, il faut absolument qu'il joigne l'agréable à l'utile : omne tulit punctum qui miscuit utile dulci; qu'il se rende intelligible, & qu'il mette à la portée de tout le monde les chofes qui femblent par elles-mêmes demander la plus férieule méditation. Perionne n'a possédé ce talent comme Mr. de Fontenelle. Voyons en un exemple dans l'exposition des Syftèmes Aftronomiques.

"Avapt

"Avant que je vous explique le premier "des Systèmes, dit-il 1, il faut que vous "remarquiez, s'il vous plaît, que nous fom-"mes touts faits naturellement comme un "certain Fou Athénien, dont vous avez enstendu parler, qui s'étoit mis dans la fan-"tailie que tous les Vaisseaux qui abordoient "au Port de Pirée, lui appartenoient. Notre "folie, à nous autres, est de croire aussi que "toute la Nature, fans exception, eft defti-"née à nos ufages; & quand on demande à "nos Philosophes, à quoi sert ce nombre "prodigieux d'Etoiles fixes, dont une partie "suffiroit pour faire ce qu'elles font toutes, "ils vous répondent froidement quelles fer-"vent à leur réjouïr la vûe. Sur ce principe on "ne manqua pas d'abord de s'imaginer qu'il "falloit que la Terre fût en repos au Centre "de l'Univers, tandis que tous les Corps "célestes qui étoient faits pour elle, pren-"droient la peine de tourner à l'entour "pour l'éclairer. Ce fut donc au-dessous "de la Terre qu'on plaça la Lune: & au "dessous de la Lune on plaça Mercure ; en-"fuite Venus, le Soleil, Mars, Jupiter, Sa-Au-dessous de tout cela étoit le "turne. "Ciel

<sup>1</sup> Entretiens fur la Pluralité des Mondes, Premier Soir, p. 21. Edit. de la Haye chez Vander Kloot. "Ciel des Etoiles fixes. La Terre fe trou-"voit justement au milieu des Cercles que "décrivent ces Planetes, & ils étoient d'au-"tant plus grands, qu'ils étoient plus éloignés "de la Terre; & par conséquent les Planetes "les plus éloignées employoient plus de "tems à faire leur cours, ce qui effective-"ment est vrai.

"Mais je ne sai pas, interrompit la Mar-"quise, pourquoi vous semblez n'approuver "pas cet ordre-là dans l'Univers : il me "paroît assez net, & assez intelligible; & "pour moi, je vous déclare que je m'en "contente.

"Je puis me vanter, répliquai-je, que "je vous adoucis bien tout ce Système. Si "je vous le donnois tel qu'il a été conçu par "Ptolomée fon Auteur, ou par ceux qui y "ont travaillé après lui, il vous jetteroit dans "une épouvante horrible. Comme les "mouvemens des Planetes ne font pas fi ré-"guliers, qu'elles n'aillent tantôt plus vîte, "tantôt plus lentement, tantôt en un fens, "tantôt en un autre; & qu'elles ne foient "quelquefois plus éloignées de la Terre, "quelquefois plus proches, les Anciens "avoient imaginé je ne fai combien de Cercles différemment entrelacés les uns dans "les autres, par lesquels ils fauvoient toutes "ces

"ces bizarreries. L'embarras de tous ces "Cercles étoit fi grand, que, dans un tems. "où l'on ne connoissoit encore rien de "meilleur, un Roi de Caftille, grand Mathé-"maticien, mais apparemment peu dévor, "difoit, que fi Dieu l'eut appellé à son Con-"seil quand il fit le Monde, il lui eut donne "de bons avis. La penfée est trop liberti-"ne: mais cela même est assez plaisant, que "ce Système fût alors une occasion de pé-"ché, parce qu'il étoit trop confus. Les "bons avis que ce Roi vouloit donner, re-"gardoient fans doute la fuppression de "tous ces Cercles, dont on avoit embar-"raflé les mouvemens céleftes. Apparem-"ment ils regardoient auffi une autre fup-"preffion de deux ou trois Cieux superflux "qu'on avoit mis au delà des Etoiles fixes. "Ces Philofophes, pour expliquer une forte "de mouvement dans les Corps céleftes, fai-"foient au-delà du dernier Ciel que nous "voyons, un Ciel de crystal, qui imprimoit "ce mouvement aux Cieux inférieurs. "Avoient - ils nouvelle d'un autre mouve-"ment? c'étoit auffi-tôt un autre Ciel de "crystal. Enfin, les Cieux de crystal ne "leur coûtoient rien.

"Et pourquoi ne les faisoit-on que de "crystal, dit la Marquise? N'eussent-ils "pas

## 142 HISTOIRE

"pas été bons de quelque autre ma-

"Non, répondis-je, il falloit que la lu-"miere passat au travers : & d'ailleurs il "falloit qu'ils fussent solides : il le falloit "absolument, car Aristore avoit trouvé que "la solidité étoit une chose attachée à la "noblesse de leur nature ; & puisqu'il l'avoit "dit, on n'avoit garde d'en douter. Mais "on a vu des Cometes, qui étant plus éle-"vées qu'on ne croyoit autrefois, brife-"roient tout le crystal des Cieux par où "elles passent, & casseroient tout l'Univers; "& il a fallu se résoudre à faire les Cieux "d'une matière fluide, telle que l'air. En-"fin, il est hors de doute par les Observa-"tions de ces derniers Siècles, que Venus "& Mercure tournent autour du Soleil, & "non autour de la Terre; & l'ancien Sys-"tème est absolument insoutenable par cet "endroit. Je vais donc vous en proposer "un qui satisfait à tout, & qui dispense-"roit le Roi de Castille de donner des avis; "car il est d'une fimplicité charmante, & "qui seule le feroit préférer.

"Il fembleroit, interrompit la Marquife, "que votre Philosophie est une espèce d'en-"chére, où ceux qui offrent de faire les cho-"ses

"ses à moins de fraix, l'emportent sur les

"Il eft vrai, repris-je, & ce n'eft que par-là qu'on peut attraper le Plan fur "lequel la Nature a fait fon Ouvrage. "Elle eft d'une épargne extraordinaire: tout "ce qu'elle pourra faire d'une manière qui "lui coûtera un peu moins, quand ce moins ine feroit presque rien, foyez ffire qu'elle "ne le fera que de cette maniére-là. Cette "épargne néanmoins s'accorde avec une "magnificence furprenante qui brille dans "tout ce quelle a fait. C'eft que la magni-"ficence est dans le dessein, & l'épargne "dans l'éxecution. Il n'y a rien de plus "beau qu'un grand dessein que l'on exécute à peu de fraix. Nous autres, nous "fommes sujets à renverser souvent tout "cela dans nos idées. Nous mettons l'é-"pargne dans le dessein qu'a eu la Natu-"re, & la magnificence dans l'exécution. "Nous lui donnons un petit dessein, qu'el-"le exécute avec dix fois plus de dépense qu'il ne faudroit; cela est tout-à-fait "ridicule.

"Je ferai bien aile, dit-elle, que le Sy-"ftème dont vous m'allez parler, imite de "fort près la Nature; car ce grand ména-"ge-là tournera au profit de mon imagi-"nation "nation, qui n'aura pas tant de peine à "comprendre ce que vous me direz.

"Il n'y a plus ici d'embarras inutiles. "repris-je. Figurez-vous un Allemand. "nomme Copernic, qui fait main-baffe fur "tous ces Cercles différens, & fur tous ces "Cieux folides qui avoient été imaginés "par l'Antiquité. Il détruit les uns, il met "les autres en pièces. Saifi d'une noble "fureur d'Astronome, il prend la Terre, & "l'envoye bien loin du Centre de l'Univers, "où elle s'étoit placée ; & dans ce Centre, "il y met le Soleil, à qui cet honneur étoit "bien mieux du. Les Planetes ne tournent "plus autour de la Terre, & ne l'enferment "plus au milieu du Cercle qu'elles décri-"vent. Si elles nous éclairent, c'eft en quel-"que forte par hazard, & parce qu'elles "nous rencontrent en leur chemin. Tout "tourne préfentement autour du Soleil : la "Terre y tourne elle-même; & pour la "punir du long repos qu'elle s'étoit attri-"bué, Copernic la charge le plus qu'il peut de tous les mouvemens qu'elle don-"noit aux Planetes & aux Cieux. Enfin. "de tout cet équipage céleste, dont cette "petite Terre se faisoit accompagner & en-"vironner, il ne lui est demeuré que la Lune, "qui tourne encore autour d'elle.

"Atten-

"Attendez un peu, dit la Marquife, il "vient de vous prendre un enthoufiasme "qui vous a fait expliquer les chofes fi "pompeusement, que je ne crois pas les "avoir entendues. Le Soleil est au Centre "de l'Univers, & là il est immobile; après "lui qu'est-ce qui sui?

"C'est Mercure, répondis-je, il tourne "aurour du Soleil; enforte que le Soleil eft "à peu près le Centre du Cercle que Mercure "décrit. Au-deflus de Mercure est Venus, "qui tourne de même autour du Soleil. "Enfuite vient la Terre, qui étant plus élev "vée que Mercure & Venus, décrit autour "du Soleil un plus grand Gercle que ces "Planetes. Enfin, fuivent Mars, Jupiter, "Saturne, felon l'ordre où je vous les nom-"me: & vous voyez bien que Saturne doit "décrire autour du Soleil le plus grand Ger-"cle de tous ; auffi employe+t=il plus de "tems qu'aucune autre Planete à faire fa "révolution. Et la Lune? vous l'oubliez, "interrompit-elle. Je la retrouverai bien, "repris- je. Le Lune tourne autour de la "Terre, & ne l'abandonne point: mais "comme la Terre avance toujours dans le "Cercle qu'elle décrit autour du Soleil, la "Lune la fuit, en tournant toujours autour d'elle; & fi elle tourne autour du Soleil, : TOM. IV. к ".ce

## 146 HAISTOIRE

"ce n'est que pour ne point quitter la "Terre."

. Gonvenons, Monfleur, qu'il faut avoir. autant de netteté, de précifion & de legéreté qu'en a l'Auteur de la Plunalité des Mondes, pour donner aux Démonstrations. Astronomiques aurant d'enjoument. Il a eu raifon de dire, en parlant de l'exposition qu'il faisoit du Système de Prolomée, qu'il pouvoit fe vanter qu'il l'adoucifioit bien, & que s'il le donnoit tel qu'il a été concu par fon Auteur," oubpar ceux qui y ont travaille après lui, il jetteroit la Marquife dans une épouvante horrible. Mr. de Fontenelle auroit pu, s'il n'avoit été auffi modefte & auffi grand partifan des Modernes, avances qu'il avoit rendu le même fervice à Copernic qu'à Prolomée: mais il a craint fans doute, ou de fe louer trop, ou de diminner la gloire de Copernic en ne lui accordant pas autant de clarté que. de science. C'est apparemment par la meme raifon qu'il veut que l'idée des Tourbillons de Descartes soit aussi agréable que leur nom est terrible. Je conviens qu'elle. l'est dans les Ouvrages de Mr. de Fontenelle ; & fi Descartes revenoit aujourd'hui, il feroit bien furpris de voir qu'on eur rendu fi aife & fi chair, ce qui chez lui ne l'e-11. IOIT ... 22.4

cette ingénieule explication.

"Ah! Madame, repliquai-je<sup>2</sup>, fi vous "faviez ce que c'est que les Tourbillons de "Defcartes, ces Tourbillons dont le nom "est fi terrible, & l'idée fi agréable, vous "ne parleriez pas comme vous faites.

"La tête me dût-elle tourner, dit-elle en "riant, il est beau de favoir ce que c'est "que les Tourbillons: achevez de me ren-"dre folle: je ne me ménage plus: je ne "connois plus de retenue fur la Philoso-"phie; laissons parler le monde, & don-"nons-nous aux Tourbillons.

"emportemens, repris-je, c'eft dommage qu'ils n'avent que les Tourbillons pour "objet. Ce qu'on appelle un Tourbillon, c'eft un amas de matiére dont les parties "font détachées les unes des autres, & fe. meuvent toutes en un même fens; permis a elles d'avoir pendant ce tems là quelaques petits mouvemens particuliers, pour-"va qu'elles fuivent toujours le mouvement "général. Ainfi un Tourbillon de vent, c'est une infinité de petites parties d'air, 2. · Carmie's me . . . . "qui 5.2 Entretiens fur la Pluralité des Mondes, quatrieme Soit, p. 84. Just de Sie . My. ali here this is sur K 2 61.

## FAS HUSTOIRE

gui tourneut en rond toutes enfemble; "& enveloppent ce qu'elles rencontrent? "Vous favez que les Planetes font portées "dans la Matière célefte, qui est d'une fubrilité & d'une agitation prodigieuses. Tous ace grand-arriss de Matiére célefte, qui eft "depuis le Soleil, jusqu'aux Etoiles fixes, stourne en rond, & emportant avec foi les Planetes, les fait tourner routes en un même fens autour du Soleil, qui occupe ale Centre ; mais en des tems plus ou moins longs; felon qu'elles en font plus "ou moins éloignées. Il n'y a pas jusqu'au "Soleil qui ne tourne fur lui-même, parace qu'il est justement au milieu de toute scette Matiére célefte ; & vous remarquegrez en pallant, que quand la Terre feroit "dans la place où il eft, elle ne pourroit enacore faire moins que de tourner fur elle-"même, atter za ............

"Voilà quel est le grand Tourbillon "dont le Soleil est comme le Maître: mais "en même tems les Planetes se composent "de petits Tourbillons particuliers à l'imi-"tation de celui du Soleil. Chacune d'el-"les en tournant autour du Soleil ne laisse "pas de tourner autour d'elle même, & "fait tourner aussi autour d'elle en même "fens une certaine quantité de cette Matiére "céleste

scéleste qui est toujours prête à suivre ,tous les mouvemens qu'on lui veur don-,ner, s'ils ne la détournent pas de fon mou-"vement général. C'eft-là le Tourbillon particulier de la Planete, & elle le pouffe "auffi loin que la force de fon mouvement "fe peut étendre. S'il faut qu'il tombe dans "ce petit Tourbillon quelque Planete moin-"dre que celle qui y domine, la voilà em-"portée par la grande, & forcée indifpen-"fablement à tourner autour d'elle ; & le "tout enfemble, la grande Planete, la petite, & le Tourbillon qui les renferme, n'en "tourne pas moins autour du Soleil. C'eft "ainfi qu'au commencement du Monde nous nous fimes fuivre par la Lune, par-"ce qu'elle se trouva dans l'étendue de no-"tre Tourbillon, & tout-à-fait à notre "bienséance. Jupiter, dont je commençois "à vous parler, fut plus heureux ou plus puissant que nous. Il y avoit dans fon "voifinage quatre petites Planetes, il fe les saffujettit toutes quatre; & nous qui fom-"mes une Planete principale, croyez-vous "que nous l'eussions été fi nous nous fuf-"fions trouvés proche de lui? Il est mille fois plus gros que nous : il nous auroit nengloutis fans peine dans fon Tourbillon, "& nous ne ferions qu'une Lune de la dé-

K 3

"pen-

"pendance, au lieu que nous en avons une "qui est dans la nôtre; rant il est vrai que "le feul hazard de la situation décide sou-"vent de toute la fortune qu'on doit avoir."

Si Mr. de Voltaire ent fait attention à la fuite de ce passage, il n'auroit pas apporté pour détruire l'existence des Tourbillons, une objection que Mr. de Fontenelle avoit prévenue, & qu'il a fait faire par la Marquise; cependant Mr. de Voltaire la donne comme une des plus décisives & qui ruïne entiérement l'Hypothèse Cartésienne.

"Pour comble enfin, dit-il 3, tout le "le monde voit ce qui arriveroit à deux "Fluides circulant l'un vis à vis de l'autre. "Ils fe confondroient néceffairement, & for-"meroient le Chaos au lieu de le débrouil-"ler. Cela feul auroit jetté fur le Syftème "Cartéfien un ridicule qui l'eût accablé, fi "le goût de la nouveauté & le peu d'ufage "où l'on étoit alors d'examiner, n'avoient "prévalu."

Mettons ici Monsieur, l'objection de la Marquile, & la réponse de Monsieur de Fontenelle : elle servira également à l'argument de Mr. de Voltaire.

"Er

3 Etémens de la Philos. de Newton, mis à la portée de tout le monde, par Mr. de Voltaire, Chap. XVI. p. 204.

-1151 ...

"Et qui nous affure, dit la Marquife 4, "que nous demeurerons toujours où nous ... fommes? Ie commence à craindre que "nous ne faffions la folie de nous appro-"cher d'une Planete auffi entreprenante que "Jupiter, ou qu'il ne vienne vers nous, pour "nous absorber; car il me paroît que dans "ce grand mouvement, où vous dites qu'est "la Matière célefte, elle devroit agiter les "Planetes irréguliérement, tantôt les appro-"cher, tantôt les éloigner les unes des autres. "Nous pourrions auffi-tôt y gagner qu'y "perdre, répondis-je: peut-être, irionsnous soumettre à notre domination Mer-"cure, ou Mars, qui font de plus petites "Planetes, & qui ne nous pourroient réfi-Mais nous n'avons 'rien à espérer, "fter. "ni à craindre: les Planetes se tiennent où "elles font, & les nouvelles Conquêtes "leur sont défendues, comme elles l'étoient "autrefois aux Rois de la Chine. Vous "favez bien que quand on met de l'huile "avec de l'eau, l'huile furnage: qu'on mette fur ces deux liqueurs un Corps extrè-"mement leger, l'huile le soutiendra, & il "n'ira pas jusqu'à l'eau. Qu'on y mette un "autre

4 Entretiens fur la Pluralité des Mondes, quatrième Soir, p. 86. & fuiv.

K 4

"autre Corps plus pefant, & qui foit juste-"ment d'une certaine pefanteur, il paffera "au travers de l'huile, qui fera trop foible "pour l'arrêter, & tombera jusqu'à ce qu'il prencontre l'eau, qui aura la force de le foutenir. Ainfi dans cette liqueur, compolée de deux liqueurs qui ne le mêlent point, deux Corps inégalement pelans, fe mettent naturellement à deux places diffé-"rentes, & jamais l'un ne montera, ni l'auare ne descendra. Qu'on mette encore d'autres liqueurs qui se tiennent separées, "& qu'on y plonge d'autres Corps, il ar-"rivera la même chofe. Repréfentez-vous que la Matiére céleste qui remplit ce grand "Tourbillon, a différences couches, qui "s'enveloppent les unes les autres, & dont les pefanteurs font différentes comme celples de l'huile & de l'eau, & des autres li-Joueurs. Les Planetes ont auffi différentes pefanteurs, chacune d'elles par conféquent s'artête dans la couche qui a précifément "la force néceffaire pour la soutenir, & qui "lui fair equilibre; & vous voyez bien qu'il "n'est pas possible qu'elle en forte jamais."

En ne regardant pas l'Objection de Mr. de Voltaire comme infurmontable, je suis bien éloigné d'être persuadé de la réalité des Tourbillons de Descartes. Je veux feule-

feulement vous montrer que parmi plufieurs excellentes raisons que les Adversaires des Cartéliens apportent pour ruïner les Tourbillons, celle que Mr. de Voltaire a confiderée comme la plus forte & mettant le comble à la destruction de ce Système, ne l'étoit point autant que bien d'autres.

Revenons aux Tourbillons de Defeartes, & avouons que quelque ingénieuse que soit cette Hypothèse, elle est aujourd'hui insoutenable, & qu'on en a démontré le faux.

Il est prouvé évidemment que le petit Tourbillon de la Terre ne peut pas toujours conferver son premier mouvement, & qu'il doit le perdre peu à peu. Les grands Tourbillons sont aussi chimériques que celui de la Terre, ils sont directement opposés aux règles de Kepler, dont la vérité est démontrée. Or toute Hypothèse contraire à l'Expérience & à des démonstrations évidentes, ne doit trouver aucun crédit dans l'esprit de ceux qui ne cherchent que le vrai, & qui n'aiment point à courir après des chimères.

Mr. de Voltaire a parfaitement bien choifi parmi les démonstrations de Kepler qui anéantifient les Tourbillons, lorsque parmi tant d'autres il a par préférence rap-K  $\varsigma$  porté

#### 154 HISTOIRE

porté celle-ci. "Par une des grandes loix "de Kepler, dit-il 5, toute Planete décrit "des aires égales en tems égaux : par une "autre loi non moins fure chaque Planete "fait fa révolution autour du Soleil en telle "forte, que fi, par exemple, fa moyenne distance an Soleil est 10, prenez le cube de "ce nombre, ce qui fera 1000, & le tems de "la révolution de cette Planete autour du "Soleil fera proportionné à la racine quat-"rée de ce nombre 1000. Or s'il y avoit "des couches de matiére qui portallent des "Planetes, ces couches ne pourroient fuivre nces loix ; car il faudroit que les vîteffes "de ces torrens fusient à la fois proportion-"nelles à leurs diffances au Soleil, & aux pracines quarrées de ces distances ; ce qui "eft incompatible."

Mr. de Voltaire joint plusieurs autres Objections, idont quelques-unes moins fortes que les autres, ne laissent pas d'être trèsembarrassantes. Il en a puisé une grande partie dans le sublime Livre des Principes de Newton le destructeur du Système Cartésien. Ce fameux & illustre Anglois traitant de la résistance des milieux au mouvement

vement qui doit entrer dans les principaux Phénomènes de la Nature, tels que les mouvemens des Corps célestes, la Lumiére, le Son: & établiffant & fondant uniquement fur la Géométrie ce qui réfulte de cette réfistance selon toutes les causes qu'elle peut avoir, la denfité du milieu, la vîteste du corps mu, la grandeur de fa furface; a tiré des conclusions de ces premiers Principes qui renversent entiérement les Tourbillons Il démontre & démontre de Defcartes. évidemment, que le mouvement des Planetes ne pourroit avoir lieu, & que leur cours feroit fans ceffe affoibli & même bien-tôt interrompu, s'il étoit vrai qu'elles fe muffent autour du Soleil dans un milieu rempli de Matiére, quelque déliée & fubrile qu'on la fuppose, puisque malgré cela elle réfifteroit également, & n'en arrêteroit pas Mais enfin; une railon moins le cours. qui détruit jusque dans ses fondemens l'Hypothefe Cartéfienne, c'est l'impossibilité qu'il y a que les Cometes traversent les Tourbillons librement & en tout fens, fans que leur mouvement en foit dérangé ni alteré, quoiqu'elles ayent très-fouvent des directions contraires au leur. D'ailleurs, par quel moyen ou plutôt par quel enchantement les Cometes, ces Torrens d'une

156 HISTOIRE

d'une grandeur immense & fi rapides, n'abforbent-elles pas le mouvement particulier d'un Corps qui n'eft qu'un Atome eu égard à leur prodigieuse étendue, & ne le déterminent-elles pas, par leur force fi fupérieure à fuivre leur cours? Il faut donc convenir que les Corps céleftes se meuvent dans le Vuide, & que l'existence du Plein est fausse & impossible: que la Matiére fubrile ne ferviroit qu'à empêcher le cours des Aftres : qu'elle causeroit un obstacle à tous les mouvemens qui se font dans l'Univers, puisque tout Corps ne peut-être mu, lorsqu'un autre corps l'empêche de changer de lieu; & qu'il est démontré évidemment que, quelque fubtil, quelque petit que foit un Atome, il ne pourra jamais se mouvoir, fi celui qui le touche ne cède, & par conféquent un troisième à ce second. Or comment cela pourra-t-il arriver, s'il n'y a point de Vuide, & fi tout est plein? Tous les Atomes, ou, fi l'on veut, toutes les parties de la Matiére fubtile fe réfiftant également, tout fera beaucoup plus compacte dans l'Univers que dans le morceau d'or

Ce fut cette heureuse & fage hardiesse qui lui fit entreprendre la résolution d'un Problème fondamental pour toute l'Astronomie, déja temé plusieurs fois sans

d'or le plus serre & le moins poreux ; & il n'y aura aucun mouvement.

En voilà affez, Monsieur, sur les Tourbillons de Descartes, leur fausseté ne diminue, point le merite de la manière ingénieuse dont. Mr. de Fontenelle en a expliqué l'existence.

- Si l'Ouvrage fur la Pluralité des Mondes mérite l'eftime du Public, cetui qui contient les Eloges des Académiciens de l'Académie Royale des Sciences en est encore plus digne. C'eft, à mon gré, le Chef-d'œuvre de cet excellent Auteur. Il a trouvé le moyen de renfermer dans les Eloges des Académiciens morts, non-feulement les principales circonstances de leurs Vies; mais il a fait un précis de leurs opinions & de leurs Ouvrages, toujours aussi instructif que l'Ouvrage même dont il parle, & fouvent beaucoup plus agréable. Il est peu de découvertes Astronomiques & Mathématiques dont-il n'instruise les Lecteurs, & sa brievete n'ôte rien à fa clarté : Jugez en, Monsieur, par le passage que vous trouverez au bas de la page 6, & qui contient tout le détail des fameuses découvertes de Mr. Cassini.

Lors-

fuccès par les plus habiles Mathématiciens, & même jugé impossible par le fameux Kepler & par Mr. Bouillaud grand Astronome François. Deux intervalles en-

## 158 HISTOIRE

Lorsque Mr. de Fontenelle fait mention de quelques Anecdotes qui regardent ou le genre

tre le lieu vrai & le lieu moyen d'une Planete étant donnés, il falloit déterminer géométriquement fon Apogée, & fon Excentricité. Mr. Caffini en vint à bout, & furprit beaucoup le Monde favant. Son Problème commençoit à loi ouvrir une route à une Aftronomie nouvelle & plus exacte: mais comme, pour profiter de fa propre invention, il avoit befoin d'un plus grand nombre d'Observations qu'il n'avoit encore eu le tems d'en faire, car à peine avoit-il alors 26 ans, il écrivit en France à Mr. Gaffendi, & lui demanda celles qu'il pouvoit avoir principalement fur les Planetes supérieures. Il les obtint fans peine d'un homme auffi zélé pour les Sciences, & aufli favorable à la gloire d'autrui. Mais il reftoit encore dans le fond de l'Aftronomie des doutes importants, & des difficultés effentielles. Il est cerrain, & que le Soleil paroit maintenant aller plus lentement en Eté qu'en Hyver, & qu'il est plus éloigne de la Terre en Eré. Ce plus grand éloignement doin diminuer l'apparence de la vitelle ; mais n'y a-r-il point de plus dans cette vîteffe une diminution réclie? C'éroit le sentiment de Kepler, & de Bouillaud: rous les autres tant Anciens que Modernes croyoient le contraire; & la certitude de la Théorie du Soleil & des autres; Planetes dépendoit en grande partie de cette question. Pour la décider, il falloit observer fi, lorsque le Soleil étoit plus éloigné de la Terre, la diminution de fon diametre, car il doit alors paroître plus petit, fuivoit exactement la même proportion que la diminution, de la vitelle; en ce cas bien certainement toute la di-

#### genre de vie des Académitiens, où leurs occupations domestiques, ou leur commerce

minution de vitelle n'étoit qu'apparente :-, mais le difficulté étoit de faire ces observations avec allez de firece. Comme il ne s'agiffoit que d'une minute de plus, qu de moins, dans la grandeur du diametre du Soleil. & que les Instrumens éroient trop petits pour la donner fürement, chaque Obtervateur pouvoit la mettre où l'ôter à fon gré, & en disposer en faveur de son Hypothèle; & la question demeuroit toujours indécise. Nous ne donnerons que cet exemple de l'extrême im-, portance dont peuvent être chez les Aftronomes de petites grandeurs, indignes partout ailleurs d'être comptées. En général il est aifé de concevoir que quand on fe fert d'un Quart de Cercle pour observer, sa proportion aux grandeurs qu'il doit mesurer oft presque infi-! niment petite, & qu'à l'épaisseur d'un fil de foye fur cer Instrument il repond dans le Ciel des millions de lieucs. Ainfi la précision de l'Astronomie demande degrands Inftrument. and a Jul Sec. Sec.

Il fe préfenta heureusement à Mr. Cassini une occafion d'en avoir un, le plus grand qui eût jamais été, précisement lorsqu'il étoit dans le dessein de refondre toute cette Science. Le desordre où le Calendrier Julien étoit tombé, parce qu'on y avoit négligé quelques minutes, avoit réveillé les Astronomes du seizième Siècle: ils voulurent avoir par observation les Equinoxes & les Solstices que le Calendrier ne donnoit plus qu'a dix jours près; & pour cet effet Egnazio Dante Religieux Dominicain, Professeur d'Astronomie à Boulagne, pra 1575. dans l'Eglise de St. Pétrone, une

# 160 HISTOIRE

### ce Epistolaire, il les rend agréables & intéreffantes par les circonftances qu'il y entremêle.

ligne qui marquoit la route du Soleil pendant l'année, & principalement fon arrivée aux Solftices. On ne orur point mettre une Eglife a un ulage profane, on la faifant fervir à des obfervations nécessaires pour la célébration des Fêtes." En 1653. on fit une augmentation au Bâtiment de St. Pétrone. Cela fit naître à Mr. Caffini la penfée de tirer dans un autre endroir de l'Eglife-une ligne plus longue, plus utile, & plus exacte que celle de Dante qui n'étoit pas même une. Méridienne. Comme il falloit qu'elle fur parfaitement droite, & que par la néceffité de fa polition elle devoit paffer entre deux Colonnes, on jugea d'abord. qu'elle n'y pouvoir paffer, & qu'elle itoit perir contre l'une ou l'autre. Les Magistrats qui avoient soin de la Fabrique de St. Pétrone doutoient s'ils confentiroient à une entreprile auffi incertaine. Mr. Caffini les convainquit par un Ecrit imprimé, qu'elle ne l'étoit point. Il avoit pris fes mefures fi justes que la Méridienne alla, rafer les deux dangereules Colonnes, qui avoient penfé faire tout manquer.

Un trou rond, horizontal, d'un pouce de Diametre, percé dans le toit, & élevé perpendiculairement de mille pouces au dessus d'un pavé de marbre où est tracée la Méridienne, reçoit tous les jours & envoye à midi, sur cette Ligne, l'image du Soleil qui y devient ovale, & s'y promene de jour en jour, selon que le Soleil s'approche ou s'éloigne du Zénit de Boulogne, Lorsqu'il en est le plus près qu'il puisse être, à une minute de variation dans sa hauteur, répondent sur la-

mêle. Ainfi en rappellant quels étoient les Savans avec qui Mr. de Montmort étoit en

Méridienne, quatre lignes du pied de Paris, & lorsque le Soleil est le plus éloigné, deux pouces & une ligne; de forte que cet Instrument donne une précision telle qu'on n'eût ose l'espérer. Il fut construit avec des actentions presque superstitiens. Le P. Ricciolt, bon juge en ces matières, les a nommées plus angéliques que humaines. Le dérail en seroit infini. Dans les Sciences Mathématiques la Pratique est une Esclave, qui a la Théorie pour Reine : mais ici cette Reine est absolument dépendante de l'Esclave.

Ce grand Ouvrage étant fini ou du moins affez avancé, Mr. Caffini invita par un Ecrit public tous les Mathématiciens à l'observation du Solstice d'Eté de 1655. Il disoit dans un stile Poëtique que la secheresse des Mathématiques ne lui avoit pas fait perdre, qu'il s'étoit Erabli dans un Temple un nouvel Oracle d'Apollon ou du Soleil, que l'on pouvoit confulter avec confiance fur toutes les difficultés d'Aftronomie. Une des premières réponfes qu'il rendit fut fur la variation de la viteffe du Soleil. Il prononça nettement en faveur de Kepler & de Bouillaud, qu'elle étoit en partie réelle, & ceux qui étoient condamnés le soumirent. Mr. Cafe fini imprima cette même année fur Pulage de fa Méridienne un Ecrit qu'il dédia à la Reine de Suède, nouvellement arrivée en Italie, & digne-par fon goût pout les Sciences qu'on lui fit une pareille réception.

Les nouvelles Observations de Mr. Cassini furent fs exactes & si décisives, qu'il en composa des Tables du Soleil, plus sures que toutes celles qu'on avoit eus

Том. IV.

L

### 162 HISTOIRE

en correspondance, il développe tous les troubles littéraires qui s'élevérent à l'occation de la dispute de Leibnitz & de Newton, dans laquelle toute l'Europe & l'Allemagne s'interessérent.

"En 1714, dit-il, Mr. de Montmort fit "une nouvelle Edition de ses Jeux de Hazard

jusqu'alors. On auroit pu lui reprocher que fa Méridienne étoit un grand fecours, que d'autres Aftronomes n'avoient pas; mais ce fecours même, il fe l'ésoit donné.

.....

. Cependant fes Tables avoient encore un défaut, dont fon Oracle ne manqua pas d'avertir. Tycho s'étoit apperçu le premier que les Réfractions augmentoient les hauteurs apparentes des Aftres fur l'Horizon; mais il crut qu'elles n'agificient que jusqu'au-45 degré, après quoi elles ceffoient entiérement. Mr. Callini l'avoit fuivillur ce point; mais-après de plus grandes recherches & un examen Géométrique de la nature des Réfractions, que l'on n'avoit connues jusque- là que par des obfervations toujours fujettes à quelque erreur, it trouva qu'elles s'étendoient jusqu'au Zémit, quoique depuis le 45 degré jusqu'au Zénir il n'y ait qu'une minute à distribuer fur les 45 degrés, qui reftent, autre minutie Astronomique d'une extrême confequence. C'eft le fort des nouveautés même les mieux prouvées, que d'être contredites. Il ne faut compter pour rien un tireur d'Horofcopes, qui écrivit contre fon Syftème des Réfractions, & lui objecta qu'il n'étoit pas encore affez Le Pere Riccioli lui-même agé pour les connoitre.

"très-confidérablement augmentée, & enri-"chie de son commerce Epistolaire avec "Mrs. Bernoulli, Oncle & Neveu, qui ne "respiroient alors, comme lui, que Combi-"naisons & Suites infinies de Nombres. Ge "n'étoit pas seulement avec ces deux illustres "Mathématiciens qu'il étoit en commerce, "mais

.5

fit d'abord quelque difficulté de s'y rendre ; mais Mr. Caffini le cità à Saint Petrone, où il étoit bien fort. Il fe fervit de la nouvelle Théorie des Réfractions pour faire de secondes Tables plus exactes que les premiéres. Il y joignit la Parallaxe du Soleil, qu'il croyoit. quoiqu'encore avec quelque incertitude, pouvoir n'être que de dix fecondes; & par-là il éloignoit le Soleil de la Terre fix fois plus que n'avoit fait Kepler, & dixhuit fois plus que quelques autres. Le Marquis Malvafia calcula fur ces Tables les Ephémérides pour cind ans à commencer en 1661. Mr. Gemignano Montanari Professeur en Mathématique à Boulogne, à imprimé que quand on avoit supputé par ces Ephémérides l'instant où le Soleil devoit arriver, à un point déterminé de la Méridienne de St. Pétrone, il ne manquoit point de s'y trouver. On a autrefois convaincur Landsberge d'avoir falfifié fes Observations pour les accorder avec fes Tables, tant les Aftronomes font flattes d'arriver à cef accord, & les hommes de jouir de l'opinion d'autrui, inême fans fondement. "Eloges' des' Academiciens de l'Aca-Acmie Royale des Sciences par Mr. de Fontenelle Secretaire perpetuel. Tom. L. Eloge de Mr. Caffini, p. 239. & fuiv. Edir. de la Haye, chez lhae van den Kloot, von

L 2

mais avec tous les autres de l'Europe, Mrs. , Newton, Leibnitz, Halley, Craige, Taylor, "Herman, Poleni; tous les plus grands noms "dans ce genre composent la liste de ses "amis. Il apprenoit par eux les nouvelles bles plus fraîches des Mathématiciens, leurs "vûes particuliéres, leurs projets d'Ouvraiges, leurs réfléxions fur ce qui paroiffoit "au jour, l'Histoire Anecdote des Sciences: "il recevoit & rendoit des folutions de Pro-"blêmes difficiles, des Jugemens raifonnés, "des Differtations méditées avec foin ; un "Géometre médiocre auroit été fouvent fort pembarraffé de pareils commerces. Pour Jui, il ne pouvoit l'être que quand il falloit se ménager entre des Savans brouillés ensemble, comme dans la querelle qui s'éleva fur l'invention des nouveaux Calculs, & dont nous avons parle en 1716. D'un ocôté étoit toute l'Angleterre en armes pour Mr. Newton, & de l'autre Mr. Leibnitz, & japrès sa mort Mr. Jean Bernoulli, qui, ,auffi-bien que Jacques fon frere, ayant pris les premières idées de ces Calculs dans "des Ecrits de Mr. Leibnitz où tout autre ,qu'eux ne les eût pas prises, les avoit pouffées fi loin, qu'il y pouvoit prendre le mê-"me intérêt que Mr. Leibnitz. Mr. Ber-"noulli seul, comme le fameux Coclès, sou-"tenoit

164

"tenoit fur le Pont toute l'Armée Angloife. "On en étoit venu aux grandes hostilités, à "des défis de Problêmes, & Mr. de Montmort toujours posté entre les deux Partis "ennemis, dont chacun tâchoit de l'attirer à "foi, reconnu presque pour Juge en quel-"ques occasions, avoit besoin de toute sa fa-"geffe. Il étoit peut-être plus lié avec les "Anglois qu'il connoiffoit perfonnellement ; "cependant il se maintint parfaitement neu-"tre, en ufant du seul artifice qui pût réuf-"fir; il disoit toujours vrai de part & d'au-"tre, mais du ton qui fait passer la Vérité 7." - L'Ouvrage de Géométrie que Mr. de Fontenelle a donné au Public fur l'Infini, montre toute l'étendue des vastes connoissan-Les Savans Mathématices de cet Auteur. ciens, j'entends ceux qui ont pu furmonter l'envie & n'être point sensibles à la jalousie qu'inspire la gloire d'un Conquérant, ont joint leurs suffrages à ceux du Public; & fi quelques Adversaires de ce grand Homme, après avoir sué long-tems pour trouver des défauts dans fon Livre, font venus à bout de pouvoir relever certaines fautes affez légéres qu'ils y ont appercues, le mérite de l'Ou-

7 Eloges des Académiciens, &c. Tom. II. p. 119, & fuiv. Elog. de Mr. de Montmort.

L 3

#### 166 HISTOLRE

l'Ouvrage & celui de l'Auteur n'en doivent pas être moins prifés. Quel est le mortel qui puisse être exempt tout-à-fait des foiblesse attachées à l'Humanité, & qui ne se soit jamais trompé? Il n'est d'ailleurs permis qu'à certains Génies de tomber dans certaines erreurs. Soyez assuré, Monsieur, qu'il n'est aucun des ennemis de Mr. de Fontenelle qui ne se fût estimé fort heureux d'avoir ses talens & ses connoisses.

L'Histoire des Oracles n'est pas un des moindres Ouvrages de Mr. de Fontenelle; le Bon-Sens y régne par-tout, & développe les rufes & les fourberies des anciens Prêtres. Quel malheur pour l'Univers qu'un Génie aussi beau & aussi éclairé que Mr. de Fontenelle n'ait pu appliquer à la Superstition moderne tout ce qu'il a si bien dit de l'ancienne ! Son Histoire des Oracles est excellente; mais je ne doute pas que s'il eut écrit en Hollande, ou en Angleterre, elle ne fut encore plus parfaite. Par quel funeste fort, Monsieur, n'est-il permis aux François que de condamner les anciennes impostures? Après avoir rendu à Mr. de Fontenelle toute la justice qu'il mérite, je ne déguifetai point les défauts qu'on peut lui reprocher. Il a trop affecté de vouloir décrier les Anciens & fur-tout les Philosophes.

EL

Lors-

Lorsque je vous parlerai de lui comme Poëte, j'espére vous prouver que non-seulement il n'a pas jugé affez favorablement des Auteurs Grecs & Latins ; mais qu'il leur a reproché souvent des fautes qu'ils n'avoient point faites. Il les a infultés quelquefois fur leur peu de connoissance dans la Physique avec trop de hauteur. Aussi femble-t-il que par un juste retour il a été mis par bien des Savans dans le rang de ceux qu'il avoit meprifés. Il s'étoit moqué des raisons que les Anciens avoient données de la cause de la pefanteur & du mouvement des Corps, qu'il attribuoit à l'Impulsion ; mais l'Attraction Newtonienne a détruit auprès de bien des gens l'impulsion. Nous examinerons bien-tôt ces deux différentes opinions; actuellement je vas me contenter de vous faire remarquer que Newton n'a pas héfité de rejetter le sentiment de Descartes. Ainsi Mr. de Fontenelle, felon tous les Newtonistes, ne fait pas davantage ce qui se passe derriére le Théâtre que Pythagore, Platon, &c. Voici le passage où cet Auteur plaifante assez vivement & toujours ingénieusement ces anciens Philosophes. "Repréfentez -"vous, dit-il à la Marquife 8, tous les "Sages 7 . 19 . 11. S'Entretiens fur la Pluvalité des Mondes, premier Soir, p. 17.

L 4

٩į

"Sages à l'Opera, ces Pithagores, ces Platons, "ces Ariftotes & tous ces gens dont le nom "fait aujourd'hui tant de bruit à nos oreil-"les : fuppofons qu'ils voyoient le Vol de "Phaeron que les Vents enlevent; qu'ils ne "pouvoient découvrir les cordes, & qu'ils "ne favoient point comment le derrière du "Theatre étoit disposé. L'un d'eux difoit, "c'eft une certaine Verta fecrete qui enleve "Phaeton. L'aurre, Phaeton eft compose de "certains nombres qui le font monter. L'austre, Phaeton a une certaine amitie pour le shaut du Theatre ; il h'eft point à lon aife "quand il n'y eft pas. L'autre, Phaëton ,n'étoit pas fait pour voler, mais il aime mieux voler, que de laiffer le haut du Thea-"tre vuide ; & cent autres reveries que je "m'étonne qui n'ayent perdu de réputation "toute l'Antiquité. 'A la fin Descartes, & "quelques Modernes font venus qui ont dit: "Phaëton monte, parce qu'il est tiré par des cor-,des, & qu'un poids plus pefant que lui descend. "Ainfi on ne croit plus qu'un Corps le re-"mue, s'il n'eff riré, ou plutôt pousse par un "autre Corps; on ne croit phis qu'il monte "ou qu'il descende, fi ce n'est par l'effet d'un "contre - poids ou d'un reffort ; & qui ver-"roit la Nature telle qu'elle est, ne verroit "que le derriére du Théâtre de l'Opera."

Je

Je fuis affaré que lorsque Mr. de Fontenelle composa son Livre sur la Pluralité des Mondes, il ne pensoit pas que les Attractions & le Vuide, bannis par Descartes, seroient rappellés bien-tôt par un Physicien aussi profond que Mr. Newton, qui leur prêteroit des armes redoutables pour détruire l'Impulsion. Les Systèmes se succédent les uns aux autres comme les flots de la Mer; celui qui fit l'Univers connoît quel est le véritable.

Mr. de Fontenelle est tombé quelquéfois dans les fautes qu'il reprochoit aux Anciens; &, ce qu'il y a de plus extraordinaire, dans le même endroit où il condamnoit ces fautes. Parmi plusieurs exemples que je pourrois citer, je me contenterai d'un feul que je prends dans son agréable Livre des Dialogues des Morts, aussi instructif que celui de Lucien, peut-être plus ingénieux, du moins aussi éstimable. Auguste répondant, à P. Aretin qui lui reproche les louanges outrées que Virgile lui a données, dit à cet Italien 9:

"Ne foyez pas étonné que Virgile cût ce "front-là. Quand on est loué, on ne prend pas

9 Dialogues des Morts, par Mr. de Fontenelle, Dialogue d'Auguste & de P. Aretin, p. 40, & fuiv.

LS

"pas les louanges avec tant de rigueur: on "aide à la lettre ; & la pudeur de ceux qui "les donnent, est bien soulagée par l'amour "propre de ceux à qui elles s'adressent, Sou-"vent on croit mériter des louanges qu'on "ne reçoit pas ; & comment croiroit-on "ne pas mériter celles qu'on reçoit?"

Après quelques autres réflexions auffi fpirituelles P. Aretin dit à l'Empereur:

"Mais quoi ! Ne vous venoit-il jamais "aucun scrupule sur tous les Eloges dont on "vous accabloit? Etoit-il besoin de raffi-"ner beaucoup, pour s'appercevoir qu'ils "étoient attachés à votre rang? Les louan-"ges ne distinguent point les Princes : on "n'en donne pas plus aux Héros qu'aux au-"tres; mais la Postérité distingue les louan-"ges qu'on a données à différens Princes. "Ellé en confirme les unes, & déclare les "autres de viles flatteries."

On ne fauroit condamner plus fortement les louanges fausses & outrées, ni en faire fentir plus vivement le ridicule. Qui croiroit que Mr. de Fontenelle va tomber, & groffiérement, fi j'ofe le dire, dans le défaut qu'il vient de blâmer? Lifez, Monsieur, ce qui suit, & vous verrez si Virgile n'est pas en droit d'user de représailles.

.1

"Augu-

"Mugufte. Vous conviendrez donc du "moins que je méritois les louanges que "j'ai reçues, puisqu'il est fûr que la Postérité "les a ratifiées par son jugement. J'ai mé-"me en cela quelque sujet de me plaindre "d'elle; car elle s'est tellement accoutumée à "me regarder comme le Modèle des Prin-"ces, qu'on les loue d'ordinaire en me les "comparant, & souvent la comparaison me "fait tort.

"P. Aretin. Confolez-vous; on ne vous "donnera plus ce fujet de plainte. De la "maniére dont tous les Morts qui viennent "ici, parlent de Louïs XIV. qui régne au-"jourd'hui en France, c'est lui qu'on regar-"dera deformais comme le Modéle des "Princes, & je prévois qu'à l'avenir on croi-"ra ne les pouvoir louer davantage, qu'en "leur attribuant quelque rapport avec ce "grand Roi.

"Auguste. Hé bien ! Ne croyez-vous "pas que ceux à qui s'adressera une exagéra-"tion fi forte, l'écouteront avec plaisir ?

"P. Aretin. Cela pourra être. On est fi "avide de louanges, qu'on les a dispensées, & "de la justesse, & de la vérité, & de tous "les affaisonnemens qu'elles devroient avoir." Certainement les louanges que Virgile a données à Auguste ne sont ni plus fausses,

nı

1

ni plus outrées que celles que Mr. de Fontenelle prodigue à Louis XiV. Je ne prétends point diminuer la gloire de ce Roi, qui fut réellement un grand Prince ; mais n'étoit-ce pas se moquer de lui & du Public, que de dire qu'on ne pourra louer davantage les Princes qu'en leur attribuant quelque rapport avec ce Monarque, & que ce rapport devra être regardé comme une exagération ? Eh quoi ! n'eft-il pas évident & connu de l'Univers entier, qu'un grand nombre de Souverains ont eu des vertus & des qualités bien plus éminentes que celles de Louis XIV? Ofera-t-on le comparer avec Henri IV. pour la bravoure & pour les connoiffances dans l'Art Militàire : avec Charles XII. & Louis XIII. pour la pureté des mœurs : avec Guillaume III, pour l'etendue du génie : avec Louis XII. pour la bonté du cœur? En vérité, c'eft louer outre mesure que d'avancer des paradoxes aussi faux. Qu'il me soit permis de critiquer encore le reste de ce Dialogue.

"Auguste. Il paroît bien que vous vou-"driez exterminer les louanges. S'il falloit "n'en donner que de bonnes, qui se mêle-"roit d'en donner?

"P. Aretin. Tous ceux qui en donne-"roient fans intérêt, Il n'appartient qu'à

peux de louer. D'où vient que votre Vir-"gile a fi bien loué Caton, en difant qu'il "préfide à l'Affemblée des plus Gens de "bien, qui dans les Champs Elifées font fé-"parés d'avec les autres ? C'eft que Caton "étoit mort ; & Virgile qui n'efpéroit rien "ni de lui, ni de fa famille, ne lui a donné "qu'un feul Vers, & a borné fon Eloge à "une penfée raifonnable. D'où vient qu'il "vous a fi mal loué en tant de paroles, au "commencement de fes Géorgiques? Il "avoit Penfion de vous."

J'ai dit, Monsteur, que Virgile pouvoit faire à fon Critique les mêmes reproches qu'il lui faisoit. Si ce Poëte vivoit encore, ne seroit-il pas en droit de parodier les derniéres lignes de ce passage, & de dire: D'où vient que Mr. de Fontenelle a si bien loué certains Académiciens? C'est qu'il n'espéroit vien d'eux, ni de leur famille. D'où vient a-t-il si mal loué Louis XIV. & avec tant d'exagération? C'est qu'il espéroit obtenir une pension.

On a reproché depuis longtems à Mr. de Fontenelle, & on lui reproche encore aujourd'hui d'avoir introduit dans le Langage une manière de s'expliquer affectée, recherchée, guindée, qui ayant été imitée par beaucoup d'Ecrivains qui n'avoient pas fon fon génie, a nui confidérablement à la bonne diction, & perdu le stile des trois quarts des Auteurs. Ce reproche est fondé : & rous les Singer de Fontenelle sont de fades Copies d'un bon Original ; mais très-dangereux à copier. On trouve même des choses dans ce bon Original qui sont vicieus. Quelque soin qu'on ait pris d'en adoncir les défauts, on les a fardés, & on n'a pu les cacher aux yeux des véritables Connoisseurs.

Il faut convenir que Mr. de Fontenelle s'eft trop livré quelquefois aux faillies du Bel-Efprit, & au plaisir féducteur d'une pensée plus brillante que folide. Je vais en apporter deux exemples, pris non pas dans des Ecrits badins, où le genre de l'Ouvrage auroit pu les rendre excusables; mais extraits d'un Livre d'où le seul Titre exclut le brillant trop recherché pour faire place uniquement à la raison & au stile mâle & nerveux. Le premier de ces exemples se trouve dans l'Eloge de Mr. Fagon, où l'Auteur change le Logis de ce Médecin en Temple de Jupiter.

10 Eloges des Acad. Elog. de Mr. Fagon. Tom. II. pag. 101.

",,Sa

"Sa Mailon, dit-il 10, reflembloit à ces "Temples de l'Antiquité, où étoient en dé-"pôt les Ordonnances & les Recettes qui "convenoient aux maux différens." La figure de Rhétorique est trop forte: elle eut pu convenir dans un Poëme; elle eft déplacée dans l'Eloge d'un Phyficien. Les comparaifons magnifiques coûtent trop peu à Mr. de Fontenelle. Je lui passerois plutôr celle du Temple & du Logis de Mr. Fagon que celle du Lieutenant de Police & de la Divinité; de l'ordre établi dans les rues de Paris & de la régularité du cours des Pla-"Les Citoyens d'une Ville bien netes. "policée, dit-il 11, jouïssent de l'ordre qui y est établi, sans songer combien "il en coûte de peine à ceux qui l'établis-"ient, ou le conservent, à peu près comme tous les hommes jouissent de la régularité des Mouvemens céleftes, fans en avoir aucune connoiflance : & même plus "l'ordre d'une Police reffemble par son uni-"formité à celui des Corps célestes, plus "il est insensible; & par consequent il est stonjours d'autant plus ignoré qu'il est plus "parfait."

Voilà

pag. 181.

5.1 1

Voilà bien de belles choses déplacées & qui visent tant soit peu au galimathias. Est-il nécessaire pour faire l'Eloge de la vigilance & des soins de Mr. d'Argenson, d'entrer dans le détail des Mouvemens célestes., & de faire une espèce de Differtation Astronomique? Si un Ancien avoit loué de cette manière quelque Préteur Grec ou Romain, grand Dieu! quelle critique n'est-on pas fait de son Eloge? Le reproche des comparaisons à longue queue n'auroit pas été oublié.

En voilà affez, Monsieur, pour ce qui regarde Mr. de Fontenelle, venons à Newton; & souvenez-vous, s'il vous plaît, que vous avez approuvé, qu'en confervant le respect qu'on doit à la mémoire & à la personne des grands Hommes, je ne sois point, comme bien des gens, idolâtre des défauts qu'ils peuvent avoir eus.

# §. III.

# Sur Mr. Newton.

Isaac Newton, le plus grand Physicien qu'il y ait eu, & peut-être ne risqueroiton rien à dire qu'il y aura jamais, nâquit le jour de Noël en 1642. à Volstrope dans la Province de Lincoln. Son pere & fa mere

mere étoient d'une famille noble & distinguée. Le premier étant mort, Newton resta très-jeune sous la tutelle de sa mere, quoiqu'elle se fût remariée, qui, eut toujours beaucoup de foin de l'éducation de fon fils. Elle l'envoya, à l'âge de douze ans, à la grande Ecole de Grantham. п y prit tant de goût pour l'étude, que lorsqu'elle voulut l'en retirer pour qu'il commencât à s'appliquer à ses affaires & à les conduire lui même, il fut impossible de l'y faire résoudre. La mere ne crut point devoir s'oppofer à l'inclination & au penchant d'un fils qui donnoit de fi belles espérances; elle le renvoya à Grantham, où il resta jusqu'à ce qu'il allât au Collége de la Trinité dans l'Université de Cambridge. п avoit pour lors 18 ans, âge plus propre pour les plaifirs que pour les profondes méditations: mais il semble que la Nature, qui avoit accordé tant de rares talens à Newton, voulut se hâter de les conduire à leur perfection, & qu'elle abbrégea tous les degrés par où elle fait passer les autres hommes.

"Pour apprendre les Mathématiques, "Newton, dit l'inimitable Panégyrifte 12 des "Acadé-

12 Eloges des Académiciens, &c. Elog. de Mr. Newton. Tom. II. p. 293. & fuiv.

TOM. IV. M

"Académiciens, n'étudia point Euclide, qui "lui parut trop clair, trop fimple, trop in-"digne de lui prendre du tems; il le favoit "presqu'avant que de l'avoir lu, & un coup "d'œil fur l'énonce des Théorêmes les lui "démontroit. Il suta tout d'un coup à des "Livres tels que la Géométrie de Descartes "& les Optiques de Kepler. On lui pour-"roit appliquer ce que Lucain a dit du Nil, "dont les Anciens ne connoissoient point la "source, Qu'il n'a pas été permis aux hommes de voir le Nil foible & naissant. ll y "a des preuves que Mr. Newton avoit fait "à vingt-quatre ans ses grandes découvertes "en Géométrie, & polé les fondemens de "fes deux célébres Ouvrages, les Principes, "& l'Optique."

On a vanté avec raifon les rares qualités dont Pic de la Mirande avoit été doué par le Ciel: on a regardé comme un miracle les Ouvrages que ce Comte Italien produifit dans un âge où à peine les Gens de Lettres font en état de pouvoir commencer à étudier fans Maître. Peu de Savans volent de leurs aîles avant trente ans: Pic de la Mirande

13 Nicolas Mercator né dans le Holftein, mais qui a passé sa vie en Angleterre, publia en 1668, sa Loga-

178

rande avoit déja écrit à vingt-huit plusieurs Ouvrages excellens; entr'autres il avoit composé ses douze Livres contre l'Astrologie Judiciaire, dont il fut le destructeur. Mais il y a bien de la différence entre les Matiéres que Newton a agitées, éclaircies, & miles au jour pour la premiére fois, & celles que Pic de la Mirande a traitées. Si le Comte Italien paffa pour un homme rare, Newton doit être regardé comme un prodige. Le premier de ces Savans ne fit guère que combattre & anéantir des erreurs plus groffiéres que subtiles: le second dévoila les Mystères les plus cachés de la Nature, inventa une nouvelle Géométrie; l'on ne fauroit parler autrement lorsqu'on confidere les decouvertes qu'il a faites dans cet Art; & ce quil y a de plus étonnant, dans un âge où la modestie l'empêchoit d'ofer paroître auffi grand Géometre qu'il l'étoit. Il lui fembloit que sa jeunesse ne cadroit point avec l'exposition des sublimes vérités dont il étoit le feul dépositaire ; il poussa la defiance de lui-même, jusqu'au point de craindre de n'être point regardé comme le véritable Maître des trefors qu'il avoit trouvés 13.

I

ritmotechnie, où il donnoit par une Suite ou Série infinie, la Quadrature de l'Hyperbole. Alors parut pour M 2

## HISTOIRE

### Il est vrai que Newton risquoit moins qu'un autre Savant d'être prévenu dans ses décou-

la premiére fois dans le monde favant une Suite de cette espèce, tirée de la nature particuliére d'une Courbe, avec un art tout nouveau, & très-délié. L'illustre Mr. Barrow qui étoit à Cambridge, où étoit aufii Mr. Newton âgé de 26 ans, se fouvint auffi-tôt d'avoir vu la même Théorie dans des Ecrits du jeune Homme, non pas bornée à l'Hyperbole, mais étendue par des formules générales à toures fortes de Courbes, même Méchaniques, à leurs Quadratures, à leurs Rectifications, à leurs Centres de gravité, aux Solides formés par leurs révolutions, aux Surfaces de ces Solides; de forte que quand les déterminations étoient poffibles, les Suites s'arrêtoient à un certain point; ou, si elles ne s'arrêtoient pas, on en avoit les fommes par Règle ; que fi les déterminations précifes étoient impoffibles, on en pouvoit toujours approcher à l'Infini, supplément le plus heureux, & le plus fubtil que l'Esprit humain pût trouver à l'imperfection de ses connoissances. C'etoit une grande richesse pour un Géometre de posséder une Théorie fi féconde & fi générale; c'étoit une gloire encore plus grande d'avoir inventé une Théorie fi furprenante & fi ingénieuse; & Mr. Newton averti par le Livre de Mercator que cet habile homme ét it fur la voye, & que d'autres s'y pourroient mettre en le fuivant, devoit naturellement fe preffer d'étaler fes trefors, pour s'en affürer la véritable propriété, qui contifte dans la découverte. Mais il se contenta de la richesse, & ne se pique point de la gloire. Il dit lui - même dans une Lettre du Commercium Epistolicum, qu'il avoit cru que

180

## découvertes; & quoique la Nature n'eût point oublié comment elle avoit formé fon cerveau,

son Secret étoit entièrement trouvé par Mercator, ou le feroit par d'autres, avant qu'il fût d'un âge affez mûr pour composer. Il se laissoit enlever sans regret ce qui avoit du lui promettre beaucoup de gloire, & le flatter des plus douces espérances de cette espèce, & il attendoit l'âge convenable pour composer ou pour se donner au Public, n'ayant pas attendu celui de faire les plus grandes chofes. Son Manufcrit fur les Suites infinies fut fimplement communiqué à Mr. Collins & à Mylord Brounker habiles en ces matiéres; & encore ne le fut-il que par Mr. Barrow, qui ne lui permettoit pas d'être tout - à - fait aussi modeste qu'il l'eut voulu. Ce Manufcrit tiré en 1669. du Cabinet de l'Auteur, porte pour Titre, Methode que j'avois trouvée autrefois, &c. Et quand cet antresois ne seroir que trois ans, il auroit donc trouvé à 24 ans toute la belle Théorie des Suites. Mais il y a plus. Ce même Manufcrit contient, & l'invention & le Calcul des fluxions, ou Infiniment petits, qui ont caufé une fi grande contestation entre Mr. Leibnitz & lui, ou plutôt entre l'Allemagne & l'Angleterre. Nous en avons fait l'Histoire en 1716. dans l'Eloge de Mr. Leibnitz; & quoique ce fût l'Eloge de Mr. Leibnitz, nous y avons fi exactement gardé la neutralité d'Hiftorien, que nous n'avons préfentement rien de nouveau à dire pour Mr. Newton. Nous avons marqué expreffement, que Mr. Newton étoit certainement Inventeur, que fa gloire écoit en fureté, & qu'il n'étoit question que de favoir fi Mr. Leibnitz avoit pris de lui cette idéc. Toute l'Angleterre en eft convaincue, quoique la Société Royacerveau, elle produit si rarement des Génies aussi sublimes que celui de cet Anglois, que, s'il eût été mois modeste, sa crainte se stat bien-tôt dissipée.

Newton fembloit n'avoir des Rivaux à redouter que parmi des Intelligences 'supérieures aux hommes : encore eût-il forcé ces Rivaux immortels de rendre justice à la sagacité de son esprit. Un des plus grands Poëtes de l'Univers autorise ce sentiment. Lorsque dans ces derniers tems, dit-il 14, les Etres supérieurs virent un homme mortel développer les loix de la Nature, ils admirérent une telle habileté dans une figure terrestre. Il feroit à fouhaiter que les louanges des Poëtes fussent toujours données aussi à propos. On rameneroit alors la Poësie à son premier état : elle ne feroit employée qu'à chanter les actions des véritables Héros. Quel est celui à qui ce titre soit plus justement du qu'à Newton, si on l'accorde à ceux

le ne l'ait pas prononcé dans fon jugement, & l'ait tout au plus infinué. Mr. Newton est constamment le premier Inventeur, & de plusieurs années le premier. Mr. Leibnitz de son côté est le premier qui ait publié le Calcul, & s'il l'avoit pris de Mr. Newton, il ressembleroit du moins au Prométhée de la Fable qui déroba ceux qui ont été utiles à l'Univers? Quel avantage tous les hommes ne pourront-ils pas retirer, pour perfectionner leurs connoissances, des Ouvrages que cet illustre Anglois a donnés au Public! Ce fut en 1687. qu'il se résolut de publier ses Principes Mathématiques de la Philosophie Naturelle, par lesquels il ctablit une Phyfique uniquement fondée sur l'Expérience & sur la Géométrie la plus sublime. Il agit d'une maniére entiérement opposée à celle de presque tous les Philosophes qui l'avoient précédé. Il déduifit ses Principes des Expériences, au lieu que les autres ne faisoient des expériences que pour tâcher d'en autorifer les Principes qu'ils avoient préalablement donnés comme évidens.

Newton rejetta le Syftème de Descartes, parce qu'il regarda l'existence des Tourbillons comme une chose impossible 15, & qu'il étoit nécessaire que le mouvement suit conservé S

Ic feu aux Dieux, pour en faire part aux hommes. Elog. des Acad. Tom. II. p. 294. & fuiv.

24 Estay fur l'Homme par Mr. Pope, Epitre II. p. 103.

15 La Force d'inertie est un Principe passif par lequel les Corps persistent dans leur mouvement ou dans leur & renouvellé par des principes actifs; Descartes au contraire prétendoit que Dieu avoit produit une quantité de mouvement qui

repos, reçoivent du mouvement à proportion de la force qui l'imprime, & rélistent autant qu'on leur réliste. Ce Principe tout feul n'auroit jamais pu introduire aucun mouvement dans le Monde. Il en falloit néceffairement quelque autre pour mettre les Corps en mouvement ; & à préfent qu'ils font en mouvement, quelque autre Principe est nécessaire pour conferver leur mouvement. Car il s'enfuit très-certainement de la différente composition de deux Mouvements, qu'il n'y 4 pas toujours la même quantité de mouvement dans le Monde. Car fi deux Globes, joints par une petite Verge, tournent d'un mouvement uniforme autour de leur commun Centre de gravité, tandis que ce Centre fe meut uniformément fur une ligne droite tirée fur le Plan de leur mouvement circulaire, la fomme des mouvemens de ces deux Globes fera plus grande, toutes les fois que les Globes feront dans la ligne droite décrite par leur commun Centre de gravité, que n'est la fomme de leurs mouvemens lorsque ces mêmes Globes font dans une ligne perpendiculaire à cette ligne droite. Il paroît par cet Exemple que le mouvement peut naitre & périr. Mais à cause de la ténacité des Corps fluides & de l'attrition de leurs parties, & de la foible élafficité des Corps solides, le mouvement est beaucoup plus sujet à périr qu'à être produit ; & en effet il ve toujours en dépérissant. Car les Corps qui sont ou parfaitement durs, ou fi mous qu'ils n'ont sucune élafticité,

qui subfistera la même sans diminuer & sans augmenter.

ne rejailliront point en se choquant. Tout ce que fait l'impénétrabilité, c'est d'arrêter leur mouvement. Si deux Corps égaux se rencontrent dans le Vuide, par les loix du Mouvement ils s'arrêteront où ils viendront à fe rencontrer, perdront tout leur mouvement, & demeureront en repos, à moins qu'ils ne failent reffort, & que le reffort ne leur donne un nouveau mouvement. S'ils ont un degré d'élasticité qui suffise pour les faire rejaillir avec un quart, ou la moitié, ou les trois quarts de la force qui les pousse l'un contre l'autre, ils perdront les trois quarts, ou la moitié, ou le quart de leur mouvement. C'eft ce qu'on peut éprouver en failant tomber, de hauteurs égales, deux Pendules égaux l'un contre l'autre. Si les Pendules font de plomb, ou d'argile molle, ils perdront tour, ou presque tout leur mouvement. Si ce font des Corps élastiques, ils perdront tout leur mouvement, excepté celui qui leur revient de leur élasticité. Si l'on dit qu'ils ne peuvent perdre qu'autant de mouvement qu'ils en communiquent à d'autres Corps, il s'enfuivra de-là que dans le Vuide ils ne peuvent point perdre de mouvement, & que lorsqu'ils viennent à se rencontrer ils doivent continuer d'aller en avant, & de pénétrer réciproquementles dimensions l'un de l'autre. Sil'on remplit trois Vafes ronds d'une égale capacité, l'un d'Eau, l'autre d'Huile, & le troifième de Poix fondue; & qu'on agite également en rond ces Liqueurs pour leur donner un mouvement de tourbillon, la Poix perdra bien - tôt

Ms

Le

"Le Philosophe Anglois ayant rejetté les "opinions du François, établit qu'il est "très-probable <sup>16</sup> qu'au commencement "Dieu forma la Matiére en particules foli-"des, massives, dures, impénétrables, mo-"biles, de telles grandeurs & figures, avec "telles autres propriétés, en tel nombre, en "telle

fon mouvement à cause de fa ténacité : l'Huile le confervera plus longtems, parce qu'elle est moins ténace; & l'Eau qui est moins ténate que l'Huile, le confervera encore davantage, mais le perdra pourtant en peu de teins. D'où il est aise d'inferer, que, si plusieurs Tourbillons contigus, composés de Poix fondue, étoient chacun auffi vaftes que ceux que certains Philosophes fupposent tourner autour du Soleil & des Etoiles fixes, ces Tourbillons & toutes leurs parties s'entrecommuniqueroient leur mouvement par leur ténacité & leur roideur, jusqu'à ce qu'ils fussent tous réduits dans un parfait repos. Des Tourbillons l'Huile, ou d'Eau, ou de quelque autre matière plus fluide, pourroient continuer plus long-tems en mouvement : mais à moins que la inatière de ces Tourbillons ne fût absolument exempte de ténacité, d'attrition dans fes parties, & de communication de mouvement (ce qu'on ne fauroit imaginer) leur mouvement iroit fans ceffe en dépérissant. Puis donc que les divers mouvemens qu'on observe dans le Monde, diminuent inceffamment, il est nécessaire que le Mouvement foit confervé & renouvellé par des Principes actifs, tels que sont la Caufe de la gravité, qui fait que les Planetes & les Cometes confervent leur mouve-

186

"telle quantité, & en telle proportion à "l'Espace, qui convenoient le mieux à "la fin pour laquelle il les formoit; & "que par cela même que ces Particules "primitives sont solides, elles sont incompa-"rablement plus dures qu'aucun des Corps "poreux qui en sont composés; & si dures "qu'el-

ment dans leurs Orbes, & que le mouvement des Corps augmente fi fort en tombant ; la Caufe de la fermentation, qui fait que le cœur & le fang des Animaux fe confervent dans un mouvement & une chaleur continuelle ; que les parties intérieures de la Terre font constamment échauffées, & acquiérent en certains endroits un très-grand degré de chaleur; que les Corps brûlent & jettent une lumiére éclatante; que les Montagnes s'enflamment ; que les Cavernes de la Terre font enlevées ; que le Soleil continue d'être extremement chaud & lumineux, & qu'il échauffe toutes chofes par fa lumière. Car ôté le mouvement qui provient de ces principes actifs, nous en observons fort peu dans le Monde. Et fans ces Principes actifs, le Corps de la Terre, les Planetes, les Cometes, le Soleil avec tout ce qu'ils contiennent, deviendroient froids & glacés, & ne seroient que des Masses inactives; il n'y auroit plus ni corruption, ni génération, ni végétation, ni vie; & les Planctes, & les Cometes ne resteroient point dans leurs orbes. Traité d'Optique, &c. par Mr. Newton, traduit de l'Anglois par Mr. Cofte, Liv. III. p. 568. & fuiv.

16 Idem, ibid. p. 573. & fuiv.

"qu'elles ne s'usent ni ne fe rompent ja-"mais, rien n'étant capable, felon le cours "ordinaire de la Nature, de diviser en plu-"fieurs parties ce qui a été fait originaire-"ment un, par la disposition de Dieu lui-"même. Tandis que ces Particules conti-"nuent dans leur entier, elles peuvent con-"ftituer dans tous les fiècles des Corps d'une "même nature & contexture: mais fi elles "venoient à s'user, ou à être mises en piè-"ces, la nature des choses qui dépend de ces "Particules, telles qu'elles ont été faites d'a-"bord, changeroit infailliblement. L'Eau "& la Terre, composées de vieilles Particu-"les ufées & de fragmens de ces particules, "ne seroient pas à présent de la même na-"ture & contexture que l'Eau & la Terre "qui auroient été composées au commence-"ment de particules entiéres. Et par con-"séquent, afin que la Nature puisse être du-"rable, l'altération des êtres corporels ne "doit confister qu'en différentes séparations, "nouveaux affemblages & mouvemens de "ces particules permanentes; les Corps "composés étant sujets à se rompre, non par "le milieu de ces Particules folides, mais "dans les endroits où ces Particules font "join-

17 Lucret. de Rerum Natura, Lib. I. verf. 485, & feq.

188

"jointes ensemble & ne se touchent que par "un petit nombre de points . . . Ces parti-"cules n'ont pas seulement une force d'iner-"tie, accompagnée des loix passives du "Mouvement, qui résultent naturellement "d'une telle force; mais elles sont aussi "mues par certains Principes actifs, tel "qu'est celui de la Gravité, & celui qui pro-"duit la fermentation, & la cohésion des "Corps."

Voyons un détail plus précis du Syftème de Newton. Les premiéres particules de la Matiére font felon lui inaltérables; elles ont la dureté, la folidité des Atomes d'Epicure.

Sed quæ funt rerum primordia, nulla poteft vis 17 Stringere; nam folido vincunt ea corpore demum.

Ces Atomes, ou pour me fervir des termes de Newton, ces Particules permanentes ont la liberté, lorsqu'elles ne sont point accrochées les unes avec les autres, & qu'elles ne sont point arrêtées par quelque empêchement, de se mouvoir dans le Vaide. Newton est encore Epicurien sur l'Espace; il regarde le Plein comme impossible. Lucrèce a dit :

<sup>13</sup> Aut igitur motu privandum est corpora quæque: Aut esse admistum dicendum est rebus inane.

New-

18 Idem, ibid. verf. 381.

Newton prétend que sans le Vuide la Nature languiroit, & que le mouvement ne pourroit avoir lieu: <sup>19</sup> Ordo Natura languesceret.

Ces deux premiers Principes, la folidité des Atomes, & la néceffité du Vuide, étant établis, les Planetes & les Cometes fe trouvent fuspendues par la puissance du Créateur dans l'Espace immense, & placées, celles-là dans des Cercles différens autour d'un même centre ; celles-ci dans des Cercles excentriques, inégaux, & différemment dirigées, font leur révolution, qui ne pourroit avoir lieu, fi la Matiére fubtile exittoit, leur mouvement étant peu-à-peu non-feulement retardé, mais bien-tôt entiérement détruit.

Les Aftres ont reçu d'abord deux directions, l'une perpendiculaire qui les emporte vers le-centre de leur révolution, & l'autre horizontale qui les en éloigne; de forte que, pour fe prêter à ces deux différentes directions, ils font forcés de décrire un Cercle.

La pesanteur, qui donne aux Astres une tendance continuelle vers le centre de leur mouve-

19 Newt. Optic. p. 313.

mouvement, les retient dans leurs Orbes; ils ne peuvent s'en écarter, quoiqu'ils foient dans un Vuide immense.

Avec le feul fecours de la pefanteur on peut expliquer clairement les révolutions des Planetes' & des Cometes sans avoir besoin d'admettre la Matière subtile.

La pefanteur confifte dans l'Attraction générale qui régne dans l'Univers; cette attraction donne à certains Corps une tendance qui les porte les uns vers les autres, tandis qu'une autre force contraire en écarte certains autres. "La Nature, dit Newton 20, "fe trouve ainfi très fimple produifant tous "les grands mouvemens des Corps Céleftes "par l'attraction d'une pefanteur réciproque "entre ces Corps, & presque tous les pe-"tits mouvemens de fes particules par quel-"ques autres Puiffances attractives & repouf-"fantes, qui font réciproques entre ces Par-"ticules."

L'attraction agit sur les Corps en raison inverse du quarré des distances.

"Le rapport trouvé par Kepler entre les "révolutions des Corps<sup>21</sup> Céleftes & leurs "diftances à un centre commun de ces ré-"volu-

so Optiq. de Newton, Liv. III. p. 568.

Hoges des Académiciens, &c. Tom. II. p. 298.

"volutions, régne constamment dans tout le "Ciel. Si l'on imagine, ainsi qu'il est né-"ceffaire, qu'une certaine force empêche "ces grands Corps de fuivre pendant plus "d'un instant leur mouvement naturel en "ligne droite, d'Occident en Orient, & les "retire continuellement vers un centre, il "fuit de la régle de Kepler, que cette fort,ce qui fera centrale, ou plus particulié-"rement centripete, aura fur un même "Corps une action variable, felon fes dif-"férentes distances à ce centre, & cela dans la raison renversée des quartés de "ces distances; c'est-à-dire, par exemple, "que si ce Corps étoit deux fois plus "éloigné du centre de sa révolution, l'ac-"tion de la force centrale fur lui en feroit "quatre fois plus foible."

Tous les Corps pefent les uns fur les autres, &, par les loix inviolables & inaltérables de l'Attraction, s'attirent mutuellement en raison de leurs masses: ils attirent le centre commun autour duquel ils rournent, & sont aussi attirés par ce même centre ; de sorte que leurs forces attractives changent & varient en raison inverse

<sup>22</sup> Il paroit que Mr. Newton est parti de la pour toute fa Physique du Monde pris en grand. Nous pouvons verse du quarré des distances, c'est-à-dire en raison inverse de leurs distances à ce centre.

En multipliant les rapports, on voit qu'il faut que les mêmes régles foient obfervées, lorsque tous les Corps qui tournent autour d'un centre, viennent à tourner avec leur centre particulier autour d'un autre centre également commun à d'autres Corps qui tournent autour de certains centres particuliers, & autour du général.

Par cette régle établie dans la Nature toutes les Planetes & tous les Corps Céleftes passent les uns sur les autres, & s'attirent mutuellement en raifon inverse du quarré de leurs distances. Chacun des Cinq Satellites de Saturne pese fur les quatre autres, & les quatre autres fur lui: tous les cinq pesent sur Saturne, qui est leur centre particulier : Saturne pele fur eux: tous ces Astres pesent sur le Soleil leur centre général, ainfi que des autres Planetes ; & le Soleil pefe à fon tour fur tous les Corps qui pefent fur lui. C'eft cette pefanteur, bu cette attraction mutuelle, qui est la cause de la régularité des Mouvemens céleftes 22 & des merveilles qui 145-

fuppofer auffi ou feindre qu'il a d'abord confidéré la Lune, parce qu'elle a la Terre pour Centre de son mouvement. TOM. IV. N

#### 194 HISTOIRE

jusqu'ici avoient paru presque inexplicables.

1.0% L.

L'At-

- Si la Lune perdoit toute l'impullion, toure la tendance qu'elle a pour aller d'Occident en Orient en ligne droite, & qu'il ne lui reftât que la force centrale qui la porte vers le centre de la Terre, elle obéiroit donc uniquement à cette force, en fuivroit uniquement la direction, & viendroit en ligne droite vers le centre de la Terre. Son mouvement de révolution étant connu, Mr. Newton démontre par ce mouvement, que dans la première Minute de fa defcente elle décriroit 15 pieds de Paris. Sa diftance de la Terre eft de 60 demi - diametres de la Terre; donc fi la Lune étoit à la furface de la Terre, fa force feroit augmentée felon le quarré de 60, c'eft - à - dire, qu'elle feroit 3600 fois plus puisflante, & que la Lune dans une Minute décriroit 3600 fois 15 pieds.

Maintenant, fi l'on fuppole que la force qui agifloit fut la Lune foit la même que celle que nous appellons Hefanteur fur la Terre, il s'enfuivra du Syftème de Galilée, que la Lune qui à la furface de la Terre parcouroit 3600 fois 15 pieds en une minute, devroit parcourir auffi 15 pieds dans la tre. 60me partie, ou dans la premiere feconde de cette minute. Or on fait par toutes les expériences, & on n'a pu les faire qu'à de très petites diffances de la furface de la Terre, que les Comps pefants tombent de 15 pieds dans la premiere fecande de leur chûte. Ils font donc, quand nous éprouvons la durée de leurs chûtes, dans le même cas précifément, que fi ayant fait autour de la Terre, avec

## DE L'ESPRIT HUMAIN. 195.

L'Attraction est également dans toutes les parties de la Matiére : elle n'est pas feulement

la même force centrale que la Lune, la même révolution, & à la même diftance, ils fe trouvoient enfuite tout près de la furface de la Terre; & s'ils font dans le cas où est la Lune, la Lune est dans le cas où ils sont, & n'est retirée à chaque instant vers la Terre que par cette même Pesanteur. Une conformité si exacte d'essets, où plutôt cette parfaire identité, ne peut venir que de celle des causes.

Il est vrai que dans le Système de Galilée, qu'on a fuivi ici, la Pefánteur est constante, & que la force centrale de la Lune ne l'est pas dans la démonstration même qu'on vient de donner ; mais la Pefanteur peut bien ne paroître conftante, ou, pour mieux dire, elle ne le paroir dans tontes nos expériences, qu'à caufe que la plus grande hauteur d'où nous puifions voir tomber des Corps, n'eft rien par rapport à la diffance de 1500 lieues, où ils font tous du Centre de la Terre. Il est démontré qu'un bouler de Canon, tiré horizontalement, décrit, dans l'Hypothèfe de la Pefanteur constante, une Parabole terminée à un certain point par la Terre ; mais que s'il étoit tiré d'une hauteur qui pût rendre sensible l'inégalité d'action de la Pefanteur, il décritoit au lieu de la Parabole, une Ellipfe, dont le cenrre de la Terre feroir un des Foyers, c'eft - à - dire, qu'il feroir exactement ce que fait la Lune.

Si la Lune est pesante à la manière des Corps terreftres, si elle est portée vers la Terre par la même for

N 2

feulement dans la masse totale; mais dans toutes les parties les plus petites & les plus fubriles qui composent les Corps. L'Atome le plus délié est doué de la vertu attractive <sup>23</sup>; ainsi l'on peut expliquer aisément par le moyen de cette propriété les choses qui jusqu'à présent avoient paru les plus obscures dans la Chymie & dans la Physique expérimentale. Par exemple, le Sel de tartre se dissour par défaillance, parce que les vapeurs qui voltigent, étant attirées

ce qui les y porte, fi, felon l'expression de Mr. Newton, elle pese sur la même Terre, la cause agit dans tout ce merveilleux affemblage de Corps Célestes, car toute la Nature est une, c'est par tout la même disposition, partout des Ellipses décrites par des Corps dont le mouvement se rapporte à un Corps placé dans un des Foyers. Les Satellites de Jupiter pesent sur Jupiter, comme la Lune sur la Terre, les Satellites de Saturne sur Saturne, toutes les Platietes ensemble sur le Soleil. Elog. des Académiciens, &c. Tom. II. p. 299. & suiv.

43 Newton a démontré que cette gravitation est également dans chaque Atome. Si toutes les parties d'un Globe n'avoient pas également cette propriété; s'il y en avoit de plus foibles & de plus fortes, la Planete en tournant fur elle - même préfenteroit nécollairement des côtés plus foibles, & enfuite des côtés plus forts à pareille de stance; ainfi les mêmes Corps dans toutes les occasions possibles éprouvent tantôt un degré de gravitation, un-

196

tirées par ce Sel, heurtent, brifent & diffolvent ses parties. L'Eau régale agite, desordonne & dissipe enfin les parties de l'Or, tandis qu'elles ne reçoivent aucune atteinte par l'Eau sorte, parce que l'attraction attire dans les interstices & sur les particules de l'Or toute la violence de l'Eau régale; mais l'attraction étant moins forte sur l'Eau forte, elle ne peut point s'introduire dans les pores de l'Or, & ne le dissout pas.

Voilà,

tôt un autre à pareille diftance; la loi de la raison inverfe des quarrés des distances & la loi de Kepler seroient toujours interverties; or elles ne le sont pas; donc il n'y a dans toutes les Planetes aucune partie moins gravitante qu'une autre.

En voici encore une Démonstration. S'il y avoit des Corps en qui cette propriété fût différente, il y auroit des Corps qui tomberoient plus lentement, & d'autres plus vîte dans la Machine du Vuide: or tous les Corps, tombent dans le même tems, tous les Pendules même font dans l'air de pareilles vibrations à égale longueur: les Pendules d'or, d'argent, de fer, de bois d'Erable; de vetre, font leurs vibrations en tems égaux; donc tous les Corps ont cette propriété de la gravitation précilément dans le même degré, c'est-à-dire, précilément comme leurs Masses; de sorte que la gravitation agit comme 100 sur 100 Atomes, & comme 10. sur 10 Atomes. Elémens de la Philosoph. de Newton, par Mr. de Voleaire, Chap. XXII. p. 275.

Voilà, Monfieur, les fondemens fur lesquels Newton a établi toutes les Découvertes qu'il a faites. Ses partifans font fi jaloux de la gloire, & fi perfuadés de la vérité de fes opinions, qu'ils sont scandalisés qu'on donne le nom de Syftème à fes Principes. On les a cependant combattus vivement. On a prétendu qu'ils ramenoient les Chimères du Péripatétisme & les Qualites occultes d'Aristore. Qu'eft-ce que l'Attraction, a-t-on dit? Une Vertu attractive dont on ignore la caufe. On s'eft moqué des Scholastiques, lorsqu'ils ont dit que l'Aiman, attinoit le Fer, parce qu'il avoit dans soi une vertu attrayante; aujourd'hui on établit des verrus & des attractions dans tous les Corps ; & l'on prétend avoir fait de grandes découvertes dans la Phylique en rappellant des qualités proferites & dont on ne peut donner aucune raifon,

Newton avoit prévenu ces Objections & y avoit répondu d'avance. Il fentoit les reproches qu'on pourroit lui faire, & vouloit les éviter, s'il étoit poffible, par les éclairciffemens.

"Je ne confidére pas, dit-il 24, ces "Principes comme des Qualités occultes, "qui

24 Traité d'Optique par Mr. Newton, traduit de l'Amglois par Mr. Cofte, Livre III. p. 574. & fuiv. "qui soient supposées réfaiter de la forme "fpécifique des chofes ;- mais comme des "loix générales de la Nature, par lesquelles · "les choles mêmes font formées, la vérité "de ces loix fe montrant à nous par les Phé-"nomenes, quoiqu'on n'en-ait pas encore "découvert les caufes. Car ces Qualités "font manifestes; & il n'y a que leurs cau-"fes qui soient occultes. Les Aristotéliciens "n'ont pas donné le nom de Qualités occultes, "à des Qualités manifestes, mais à des Qua-"lités qu'ils supposoient cachées dans les "Corps, & être caufes inconnues d'effets ma-, nifestes, telles que seroient les causes de la "Pefanteur, des Attractions magnétiques & "électriques, & des Fermentations. Si nous "supposions que ces forces ou actions pro-"cédassent de Qualités qui nous fussent in-"connues, & qui ne pussent jamais être, "découvertes; ces fortes de Qualités occul-"tes arrêtent le progrès de la Philosophie "Naturelle, & c'eft pour cela qu'elles ont "été rejettées dans ces derniers tems. Nous , dire que chaque espèce de choses est douée "d'une qualité occulte spécifique, par la-"quelle elle agit & produit des effets fen-"fibles, scieft ne nous rien dire du tout; "mais déduire des Phénomenes de la Nature. "deux ou trois Principes généraux de mou-N4

"vement,

progrès très-confidérable dans la Philofophie, quoique les caufes de ces Principes principes manifeltes, ce feroit faire un progrès très-confidérable dans la Philofophie, quoique les caufes de ces Principes pre fusient point encore découvertes. Sur propo-

"if C'eft une chofe connue que les Corps agiffent les uns fur les autres par des attractions - de Gravité, de Magnérisme, & d'Electricité : & de ces exemples qui nous indiquent le cours ordinaire de la Nature, peut inférer qu'il n'eft pas hors d'apparence qu'il ne puisse y avoir encore d'autres puissances attractives, la Nature étant très - conforme à elle - même. Je n'examne point ici quelle peut - être la caufe de ces Attractions. Ce que j'appelle ici Attraction peut - être produit par impulsion, ou par d'autres moyens qui me font incon-Je n'employe ici ce mot que pour fignifier en nus. général une force quelconque, par laquelle les Corps tendent réciproquement, les uns vers les autres, quelle qu'en foit la caufe. Car c'est des Phénomenes de la Nature que nous devons apprendre quels Corps s'attirent réciproquement, & quelles font les loix & les propriétés de cette Attraction, avant que de rechercher quelle est la cause qui produit l'attraction. Les Attractions de Gravité, de Magnétisme & d'Electricité s'érendent jusqu'à des distances fort sensibles, c'est pourquoi elles ont été observées par des yeux vulgaires : & il peut y en avoir d'autres qui s'étendent à de fi petites

200

"propofer les Principes de mouvement men-"tionnés ci-deffus, puisqu'ils font d'une "étendue fort générale; & je laisse à d'au-"tres le foin d'en découvrir les causes."

Newton avouoit donc qu'il ignoroit la cause de l'Attraction ; mais il démontroit, soit par les règles de la plus prosonde Géométrie, soit par des expériences 25 sans nombre,

distances qu'elles ont échappé jusqu'ici à nos Observations; & peut-être que l'Attraction électrique peut s'étendre à ces sortes de petites distances, sans même être excitée par le frottement.

Car lorsque le Sel de Tartre coule par défaillance, cet effet n'eft - il pas produit par une attraction entre les particules de l'Eau qui flottent dans l'Air en forme de vapeur ? Et d'où vient que le Sel commun, le Salpètre ou le Vitriol, ne coulent point par défaillance, fa ce n'est faute d'une telle attraction ? Ou bien, pourquoi le Sel de Tartre ne tire-t-il point plus d'Eau de l'Air, que felon une certaine proportion à fa quantité, fi ce n'est parce qu'après que ce Sel est soulé d'eau, il n'a plus cette force attractive ? Quelle autre caufe que cette force attractive peut faire que l'eau qui diftille toute feule par un degré de chaleur très-modéré, ne diffille point d'entre le Sel de Tartre fans une violenre chaleur ? Et n'eft - ce pas une pareille force, réciproque entre les particules d'Huile de Vitriol & celles de l'Eau, qui fait que l'Huile de Vitriol tire de l'Air une grande quantité d'Eau, & qu'après s'en être foulce, elle n'en tire plus, & que mife en distillation,

NS

## 202 HISTOFRE

nombre, que l'Attraction étoit visible. Je me contenterai, Monsieur, de rapporter,

elle ne lâche l'Eau qu'avec beaucoup de peine ? Et forsque l'Eau, & l'Huile de Vitriol, verfees fucceffivement dans un même Vaisseau acquiérent un degté de chaleur très - confidérable en fe mélant enfemble, cette chaleur ne prouve-t-elle pas que les parties de cs liqueurs font dans un grand mouvement? Et ce mouvement ne prouve-t-il pas que les parties de ces deux liqueurs mélées enfemble s'incorporent avec violence, à que par conféquent elles concourent avec un mouvement accéléré ? Et lorsque l'Eau forte, ou l'Efprit de Vitriol verfé fur la limaille de Fer, la diffout avec ébulition & une grande chaleur, n'eft-ce pas un mouvement violent des parties de l'Eau forte ou de l'Esprit de Vitriol, qui produit cette chaleur & cette ébulhion? Et ce mouvement ne prouve-t-il pas que les parties acides de la liqueur se jettent avec violence sur les parties du Métal, & entrent par force dans fes pores jus qu'à ce qu'elles ayent pénétré entre les particules exterieures du Métal, & la Masse dont il eft compose; & qu'entourant ces particules elles les détachent de la Masse principale, & le mettent en état de flotter leptrément dans la liqueur? Et lorsque les particules actdes qui toutes feules distilleroient par une douce chaleur, ne peuvent être féparées des particules du Méril que par un feu très-violent, cela ne prouve-teil pus une attraction réciproque entre les particules de la liqueur acide & celles du Métal? Id. Ibid. p. 134. & fuiv. Voici encore de nouvelles prenves de la réalité de l'Attraction.

1

Je

au bas de la page quelques-unes de celles fur lesquelles il l'a fondée.

Sit deux Plaques de verre plates & polies, de 3 ou 4 pouces de large, & de 20 ou 25 pouces de long, font couchées, l'une parallèle à l'Horizon, & l'autre fur celle-là, de telle manière que se touchant par l'une de leurs extrémités, elles forment un Angle d'environ 10 ou 14 minutes, après que leurs plans intérieurs ont été mouillés avec un linge net," trempé dans de l'Huile d'Orange ou de l'Esprir de Térébentine, & qu'on a fait tomber une ou deux gouttes de cette Huile ou de cet Esprit sur l'extrémité du Verre inférieur la plus éloignée de l'Angle fusdit : aufli-tôt que la Plaque fupérieure aura été placée fur l'inférieure, de forte que (comme on vient de le dire) elle la touche par un bout, & qu'elle touche la goutte par l'autre bout, qui avec la plaque inférieure fait un Angle d'environ 10 ou 15 minutes, des lors la goutte commencera de fe mouvoir vers le concours des Plaques de verre, & continuera à fe mouvoir avec un mouvement accéleré jusqu'à ce qu'elle y foit parvenue. Car les deux Verres attirent la goutte, & la font courir du côté vers lequel les attractions Et fi dans le tems que la goutte est en inclinent. mouvement, vous levez en haur l'extrémité des verres par où ils fe touchent & vers où la goutte s'avance, la goutte continuera de monter entre les deux Verres; & par conféquent elle est attirée. Et à mesure que vous leverez plus haut cette extrémité des Verres, la goutte montera toujours plus lentement ; & s'arrêtant enfin, elle fera autant entraînée en bas par fon propre poids qu'elle étoit emportée en haut par attraction. Par de Je ne comprends point, il est vrai, auroit pu dire le favant Anglois, le secret caché

moyen vous pouvez connoître par quel degré de force la goutte est attirée à toutes les distances du concours des Verres.

Or par quelques Expériences de ce genre faires par feu Mr. Hawksby, l'on a trouvé, que l'Attraction eft presque réciproquement en raifon doublée de la diftance du milieu de la goutte au concours des Verres, favoir réciproquement en proportion timple, à raifon de ce que la goutre se répand davantage, & touche chaque Verre par une plus grande surface ; & encore réciproquement en proportion fimple, à raifon de ce que les attractions deviennent plus fortes, la quantité des furfaces attirantes restant la même. Donc l'Attraction qui se fait dans la même quantité de furface attirante, est réciproquement comme la distance entre les Verres. Et par conféquent, où la distance est excessivement petite, l'Attraction doit être exceffivement grande. Suivant la Table contenue dans la II. Partie du II. Livre, où font exprimées les épaisfeurs des lames d'eau colorées, renfermées entre deux Verres, l'épaisseur de la lame dans l'endroit où elle paroît três-noire est de I ooooome. de pouce. Et où l'Huile d'Orange eft de cette épaisseur entre les Verres, l'Attraction déduire de la Règle précédente, paroit affez forte pour foutenir, dans un Cercle d'un pouce de diametre, un poids égal à celui d'un Cylindre d'eau d'un pouce de diametre, & de deux ou trois Stades de long. Et où elle est d'une moindre epaisseur, l'Attraction peut être plus

204

caché de cette force attractive ; cependant je ne fuis pas moins certain qu'elle existe, puis-

grande à proportion, & aller en augmentant jusqu'à ce que l'épaisseur n'excede pas celle d'une simple particule d'Huile. Il y a donc dans la Nature, des Agens capables d'unir ensemble des particules des Corps par des attractions très-fortes. Et c'est à la Philosophie Expérimentale à découvrir ces Agens.

Or les plus petites particules de Matiére peuvent être unies enfemble par les plus fortes attractions, & compoler de plus groffes particules, dont la vertu attractive foit moins forte ; & plusieurs de ces dernières peuvent tenir enfemble, & compofer des particules encore plus groffes, dont la vertu attractive foit encore moins forte, & ainfi de fuite durant plusieurs fuccessions, jusqu'à ce que la progression finisse par les plus grosses particules d'où dépendent les Opérations chimiques & les couleurs des Corps naturels, & qui jointes enfemble composent des Corps d'une grandeur sensible. Si c'eft un Corps compacte, & qui presse se plie ou cede en dedans, fans qu'aucune de ses parties échape, il est dur & élastique, reprenant la figure en vertu d'une force qui provient de la mutuelle attraction de fes parties. Si les parties gliffent l'une fur l'autre, le Corps eft malléable ou mou. Si elles s'échapent ailément l'une de l'autre, & qu'elles foient d'une groffeur propre à être agitées par la chaleur; & que la chaleur foit affez forte pour les tenir en agitation, le Corps eft fluide; & s'il eft fujet à s'attacher à d'autres Corps, il eft humide. Au refte, ce qui fait que les gourres des Corps fluides prennent la figure ronde, c'est l'attraction réci-

#### 206 HISTOIRE

puisque je démontre qu'il est impossible qu'il y ait une autre cause de la Pelanteur & du Mouvement des Corps Célestes, que l'Attraction ou le Méchanisme des forces centrales, qui fait peser tous les Corps, les uns sur les autres, en raison inverse du quarré de leurs distances. Je prouve que les Corps graves suivent, en tombant sur la Terre, la proportion des forces centrales, & que le cours des Planetes est conforme à ces mêmes proportions. Il faut donc que l'Attraction soit une chose réelle; & quoique la cause m'en soit inconnue, je n'en découvre pas moins la nécessité.

#### Newton

proque de leurs parties, tout ainsi que le Globe terraquée est déterminé à une figure ronde par une attraction mutuelle de ses parties, causée par la gravité. Idem, ibid. p. 560, & suiv.

<sup>26</sup> L'on devroit fonger que l'on ne connoît pas plus la caufe de l'Impulsion, que de l'Attraction, on n'a pas même plus d'idée de l'une de ces forces que de l'autre. Car il n'y a perfonne qui puisfe concevoir pourquoi un Corps a le pouvoir d'en remuer un autre de fa place. Nous ne concevons pas non plus, il eft vrai, comment un Corps en attire un autre, comment les parties de la Mariére gravitent mutuellement. Auffi ne dit on pas que Newton fe foit vanté de connoître la raifon de cette Attraction. Il a prouvé final

Newton auroit pu répondre à ceux qui fe récrioient fur fon Syftème : Faites-en de plus probables, de plus conformes aux Expériences, & dès-lors j'abandonnerai le mien : mais je démontre la fauffeté des vôtres, & vous ne me reprochez que le manque de clarté pour connoître la nature d'une chose, dont je ne veux & ne prétends développer 26 que les effets.

Si l'on examine les raifons que la plûpart des Philofophes apportent pour expliquer les Secrets de la Nature, & qu'on confidére le peu de probabilité & de clarté qu'il y a dans leurs opinions, on concevra encore plus d'eftime pour Newton, & l'on fentira que

plement qu'elle existe : il a vu dans la Matière un Phénomene constant, une proprieté universelle. Si un homme trouvoit un nouveau Métal dans la Terre, ce Méral existeroit il moins, parce que l'on ne connoîtroit pas les preiniers principes dont il feroit formé? Que le Lecteur qui jettera les yeux sur cet Ouvrage ait recours à la Discussion métaphysique sur l'Attraction, faite par Mr. de Maupertuis, dans le plus petit & dans le meilleur Livre qu'on ait ecrit peut-être en François, en fait de Philosophie. On y verra à travers la réferve avec laquelle l'Auteur s'est expliqué, ce qu'il pense, & ce qu'on doit penser de cette Attraction dont le nom a tant effarouché. Elémens de la Philosoph. de Nauton, par Mr. de Voltaire. Chap. VII. p. 103 & 104.

que ce n'est pas sans fondement qu'il a voulu établir l'Attraction. "Les parties de "tous les Corps durs homogènes, dit ce fa-"vant Anglois 27, qui se touchent pleine-.ment tiennent fortement ensemble. Pour "expliquer la cause de cohésion, quelques-"uns ont inventé des Atomes crochus; mais "c'eft poler ce qui eft en question. D'au-"tres nous disent que les particules des "Corps font collées enfemble par le repos, "c'eft-à-dire, par une Qualité occulte, ou "plutôt par un pur néant; & d'autres, qu'el-"les sont jointes ensemble par des mouvemens confpirans, c'eft-à-dire par un repos "relatif entr'eux. Pour moi, j'aime mieur "conclurre de la cohéfion des Corps, que "leurs particules s'attirent mutuellement par "une force qui dans le contact immédiat est "extrêmement puissante : qui à de petites "distances produit les Opérations chimiques "mentionnées ci-deflus; & qui, à de fort "grandes distances des Corps, n'agit point "du moins par des effets fenfibles."

Vous n'êtes point prévenu, Monsieur, en faveur d'aucun Philosophe : vous ne cherchez que la vérité : je suis assuré que vous trouverez les raisons que Newton donne de

la

27 Traité d'Optique de Mr. Newton, &c. Liv. III. p. 555.

la forte liaison des parties des Corps durs & homogènes pour le moins aussi fatisfaisantes que celles des autres Physiciens; & que l'Attraction ou la Force attractive dans les plus petits Atomes vous paroîtra très-possible.

Je m'apperçois que le plaisir de louer Newton & ses opinions m'a presque fait oublier la loi que je me suis imposée; & que j'ai suivie jusqu'ici très-exactement, d'examiner le pour & le contre des opinions des plus grands Hommes avec une liberté honnête & Philosophique. Je vais donc, quoique plus persuadé des sentimens de Newton que de ceux des autres, les examiner en Critique sévère, & en Cartésien zélé.

Je réduirai à trois les Objections que je ferai. La première fera contre l'indivifibilité de la Matière à l'infini : la feconde contre le Vuide; & la troifième contre l'Attraction.

Newton prétend <sup>28</sup>, "Que les particu-"les primitives de la Matière font folides, "incomparablement plus dures qu'aucun des "Corps poreux qui en font composés; & "fi dures qu'elles ne s'usent ni ne fe rom-"pent jamais, rien n'étant capable, felon le "cours ordinaire de la Nature, de diviser en "plusieurs

28 Traité d'Optiq. Liv. III. p. 573, TOM. IV. O "plusieurs parties ce qui a été fait originai-"rement un, par la disposition de Dieu lui-"même." Voilà, comme nous l'avons déja remarqué, les Atomes d'Epicure & de Gasfendi. Examinons s'il est possible qu'il y air dans la Nature des Corps qui soient indivisibles.

Un Corpuscule, quelque petit qu'il soit, a de l'étendue, puisque tout ce qui est matiére a nécessairement une extension: or une étendue, quelque petite qu'elle puisse être, a un côté qui regarde l'Orient: un autre qui regarde l'Occident: celui qui se trouve vers l'Occident n'est pas le même que celui qui est à l'Orient ; donc un corpuscule, quelque petit qu'il soit, est un assemblage de parties différentes.

Supposez le aussi fubril que vous voudrez, dès qu'il sera étendu, la partie qui formera son côté droit ne sera pas la même que celle qui fera son côté gauche.

Les Epicuriens & les Gassendistes conviennent que deux Atomes, quelque déliés qu'ils soient, qui se trouvent accrochés ensemble, peuvent être separés, parce qu'ils sont deux Corps différens. Par la même raison je dis qu'un seul Atome est divisible, puispuisque fon côté droit & fon côté gauche font différens, & par conféquent compofés de différentes parties.

Un Corps ne peut pas être en deux lieux tout à la fois : les deux côtés de l'Atome ne font point dans un même lieu; l'Atome peut donc être divisé, une étendue qui occupe plusieurs parties de l'Espace contenant nécessairement plusieurs parties.

L'Objection que font les Atomistes, lorsqu'ils disent qu'il est impossible d'admettre une chose qu'on ne fauroit concevoir, est très-foible, puisqu'il y a des choses qui sont incompréhensibles dans leur manière, dont on ne fauroit approfondir les qualités & connoître la nature, & qui-cependant font très-certaines dans leur existence. Ainfi, quoiqu'on ne concoive pas comme elles font, il feroit ridicule de nier qu'elles sont réellement. Qu'y a-t-il de plus incompréhensible que l'Eternité, & qu'y a-t-il en même tems de plus certain? La divisibilité de la Matière à l'infini est au-dessus des connoisfances humaines : mais elle n'est pas moins réelle, puisque la Géométrie en fournit des preuves évidentes & auffi claires au fenti-0 2

212

fentiment d'un grand Philosophe<sup>29</sup>, que d'aucune des vérités que nous découvre cette

<sup>29</sup> Car la Géométrie nous fait voir qu'il y a de certaines lignes, qui n'ont hulle mefure commune, & qu'elle appelle pour cette raifon incommensurables, comme la diagonale d'un quarré & les côtés. Or si cette diagonale & ces côtés étoient composés d'un certain nombre de parties invisibles, une de ces parties invisibles feroit la mesure commune de ces deux lignes, & par conféquent il est impossible que ces deux lignes soient composées d'un certain nombre de parties indivisibles.

On démontre encore dans cette Science, qu'il est impossible qu'un nombre quarré soit double un autre nombre quarré; & que cependant - il est très - possible qu'un quarré d'étendue soit double d'un autre quarré d'étendue. Or si ces deux quatrés d'étendue étoient composés d'un certain nombre de parties finies, le grand quarré contiendroit le double des parties du petit, & tous les deux étant quarrés, il y auroit un quarré de nombre double d'un autre quarté de nombre; ce qui est impossible.

Enfin, il n'y a rien de plus clair que certe raifon, que deux néants d'étendue ne peuvent former une étendue, & que toute étendue a des parties. Or en prenant deux de ces parties qu'on fuppose indivisibles, je demande si elles ont de l'étendue, ou si elles n'en ont point? Si elles en ont, elles sont donc divisibles, & elles ont plusiours parties; si elles n'en ont point. ce sont donc des néants d'étendue.

cette Science, Vous pourrez Monfieur, en voir quelques-unes au bas de la page. Le

Il faut renoncer à la certitude humaine, pour douter de la vérité de ces démonstrations: mais pour aider à concevoir, autant qu'il est possible, cette divisibilité infinie de la Matière, j'y joindrai encore une preuve qui fait voir en même tems une division à l'infini, & un mouvement qui se ralentit à l'infini, fans arriver jamais au repos.

Il est certain que quand on douteroit fi l'étendue fe peut divifer à l'infini, on ne fauroit au moins douter qu'elle ne se puisse augmenter à l'infini, & qu'à un plan de cent mille lieues on ne puisse en joindre un autre de cent mille lieues, & ainfi à l'infini. Or cette augmentation infinie de l'étendue prouve la divisibilité à l'infini; & pour le comprendre il n'y a qu'à s'imaginer une Mer plate, que l'on augmente en longueur à l'infini, & un Vailleau fur le bord de cette Mer, qui s'éloigne du Port en droite ligne. Il est certain qu'en regardant du Port le bas du Vaisseau au travers d'un Verre, ou d'un autre corps diaphane, le rayon qui fe terminera au bas de ce Vaisseau passera par un certain point du Verre, & que le Rayon horizontal passera par un autre point du Verre plus élevé que le premier. Or à melure que le Vaisseau s'éloignera, le point du Rayon qui se terminera au bas du Vaisseau montera toujours, & divisera infiniment l'espace qui est entre ces deux points: & plus le Vaisseau s'éloignera plus il montera lentement, fans que jamais il cesse de monter, ni qu'il puisse arriver au point du rayon horizontal; par-

03

Le pouvoir de Dieu, sur lequel Newton fonde principalement la dureté & l'indivifibilité des Atomes, la Nature, selon ce Philosophe, ne pouvant diviser en plusieurs parties ce qui a été originairement un, ne conclut rien en faveur de l'existence réelle des Atomes; mais seulement en faveur de leur poffibilité. Il est vrai que lorsqu'on fait attention aux grandes choses que Dieu a produites dans cet Univers, & à l'Empire absolu qu'il a sur elles, on ne sauroit nier qu'il n'ait pu rendre par sa volonté toute. puissante des particules de matiére indivisibles & inaltérables; mais cette supposition eft

se que ces deux lignes fe coupant dans l'œil, ne feront jamais ni parallèles, ni une même ligne. Ainfi cet exemple nous fournit en même tems la preuve d'une division à l'infini de l'étendue, & d'un ralentissement à l'infini du mouvement.

C'est par cette diminution infinie de l'étendue, qui naît de sa divisibilité, qu'on peut prouver ces problémes qui semblent impossibles dans les termes: Trouver un espace infini égal à un espace fini, ou qui ne soir que la moitié, le tiers, &c. d'un espace fini. On les peut résoudre en diverses manières, & en voici une assez groffière, mais très-facile. Si l'on prend la moitié d'un quarré, & la moitié de cette moitié, & ainfi à l'infini; & que l'on joigne toutes ces moitiés par

214 .

est purement arbitraire, & n'est soutenue par aucun Principe naturel ni par aucune évidence. Or il est absurde de prétendre changer la nature des Corps par une fimple fupposition. Lorsqu'on veut détruire une chose fondée fur les Expériences & sur des Démonstrations, il faut d'autres choses que des Hypothèfes établies fur des vraissemblances & fur de fimples conjectures. Rohault a eu raison de se récrier contre la supposition gratuite & arbitraire des Gaffendistes, & de soutenir qu'elle ne doit pas empêcher qu'on ne tienne pour certain que toute la Matière de ce Monde est divisible. Les preu-

leur plus longue ligne, on en fera un espace d'une fi gure irrégulière, & qui diminuera toujours à l'infini par un des bouts, mais qui fera égal à tout le quatré; car la moitié, & la moitié de la moitié, plus, la moitié de cette seconde moitié, & ainsi à l'infini, sont le tout. Le tiers, & le tiers du tiers, & le tiers du nouveau tiers, & ainsi à l'infini, sont la moitié. Les quarts pris de la même forte font le tiers, & les cinquièmes le quart. Joignant bout à bout ces tiers ou ces quarts, on en fera une figure qui contiendra la moitié ou le tiers de l'aire du total, & qui fera infinie d'un côté en longueur, en diminuant proportionnellement en largeur. La Logique, ou l'Art de Penfer, IV. Part. Chap. I. p. 448, & fuiv.

# preuves qu'il en donne sont très-fortes 30,

30 Il y en a ... qui tâchent de combattre la divifibilité de la Matiére à l'indéfini, par une autre voie, en difant qu'il s'enfuivroit de là qu'une petite portion de Matiére, comme, par exemple, un Cube qui n'auroit qu'un quart de pouce de hauteur, & que l'on auroit divifé de la forte que nous venons de dire, pourroit fournir un fi grand nombre de tranches quarrées, qu'elles suffiroient pour couvrir toute la Terre, quand bien même elle seroit beaucoup plus grande qu'elle n'eft; çe qu'ils estiment absurde-

Toutefois ceux ci n'ont pas plus de raifon que les autres; & l'on peut dire que leur Objection n'eft fondée que fur ce qu'ils établiffent pour Maxime, qu'une chofe doit paffer pour abfurde, lorsque l'on ne la peut comprendre par l'imagination; ce qui eft une erreur fort groffiére & indigne d'un Philosophe, qui ne peut pas ignorer qu'il y a une infinité de choses très - vraies, auxquelles il eft certain que l'imagination ne fauroit atteindre. Je pourrois en rapporter plusieurs exemples: mais deux me suffiront, qui appartiennent tous deux au su fujet dont il s'agit, favoir la division qui se fait de l'Or chez les Batteurs d'or, & chez les Tireurs d'or.

Mais pour la comprendre, il faut premiérement favoir, que l'expérience nous a appris, que les pefanteurs des Masses égales d'or & d'eau sont entr'elles comme dix-neuf a un: si bien qu'un pied cubique d'eau pesant soixante & onze livres, il s'ensuit qu'un pied cubique d'or pese treize cents quarante-neuf livres, ou vingt & un mille cinq cents quatre-vingtquatre onces: or un pied cubique contient deux mil-

### & il répond avec beaucoup de netteté aux argu-

lions neuf cents quatre - vingt - quatre lignes cubiques ; partant une once d'or contient cent trente - huit lignes cubiques & 7392. D'où il fuit, que fi elle eft réduite en forme de cube, sa hauteur est à peu près de cinq lignes & un septième, & que sa base est d'environ vingt-fix lignes quarrées &  $\frac{22}{49}$ . De plus il faut favoir que les Batteurs d'or font d'une once d'or deux mille fept cents trente feuilles quarrées de net, chacune desquelles a pour côté deux pouces dix lignes; fans comprendre ce qu'ils nomment le déchet, qui font certaines rognures qui montent à près de la moitié. La furface de ces feuilles contient onze cents cinquantefix lignes quarrées ; fi bien que toutes ensemble étant mifes à côté les unes des autres, composent une superficie de trois millions cent cinquante-cinq mille huit cents quatre vingt lignes quarrées. A quoi fi l'on ajoute feulement le tiers de cette quantité pour le déchet, il s'enfuivra que les Batteurs d'or auront fait d'une unce d'or quatre millions deux cents fept mille huit cents quarante lignes quarrées. Comme donc ce nombre contient cent cinquante-neuf mille quatre-vingt-douze fois la quantité de la base d'un cube d'or d'une once, il est indubitable que ce cube, qui, comme il a été dit, n'a que cinq lignes & un feptième de haut, a été divifé au moins en cent cinquante-neuf mille quatrevingt-douze tranches quarrées.

Quoique cette division de l'Or soit déja assez grande, il s'en faut pourtant beaucoup qu'elle n'égale celle qui se fait chez les Tireurs d'or. On m'y a fait voir plufieurs lingots d'argent de figure cylindrique, qui pé-

OS

218 . HISTOIRE

#### argumens dont on se sert pour la combattre.

#### Defcar-

foient chacun feize Marcs: l'un d'eux, qui me fembloit le plus régulier, étoit long de deux pieds huit pouces, & fon circuit contenoit deux pouces neuf lignes; de forte que la superficie cylindrique étoit de douze mille fix cents foixante & douze lignes quarrées. Après que cette superficie a été couverte de plusieurs feuiles d'or, qui toutes ensemble pesoient une demi-once, le lingot a été tiré à la filière, & par ce moyen là a été converti en un fil, qui étoit à peu près de la groffeur du plus délié qu'on ait coutume de faire en cette Ville. J'en ai pris vingt-cinq toiles, ou cent cinquante pieds. & ayant pele cette quantité dans de fort bonnes balances, j'ai trouvé qu'il ne s'en falloit pas la foixantequatrième partie d'un grain qu'elle ne pefat trente-fix grains. Cela étant, le lingot entier a du être converti en un fil à peu près long de trois cents fept mille deux cents pieds. D'où il fuit qu'il a été alongé cent quinze mille deux cents fois plus qu'il n'étoit auparavant ; & par conséquent que sa superficie est devenue trois cents quarante fois plus grande qu'elle n'étoit au commencement. A quoi fi l'on ajoute que ce fil fi délié étant applati en lame pour en couvrir du fil de foie, cette superficie augmente encore du double, il s'ensuit qu'elle est devenue fix cents quatre vingts fois plus grande qu'au commencement, & ainfi elle contient, alors huit millions fix cents feize milles neuf cents foixante Or quand ce fil est ainsi applati en lignes quarrées. lame, fa superficie paroit toute couverte d'or ; il faut donc que la seule demie once de ce Métal, dont la

## Defcartes a embrasse l'Hypothèse de la divisibilité à l'infini <sup>31</sup>, & l'a soutenue avec succès

lame est couverte, foit devenue fi mince, que fa fuperficie foit de huit millions fix cents feize mille neuf cens foixante lignes quarrées. Si bien que cette quantité contenant trois cents vingt . cinq mille fept cents quatrevingts quinze-fois vingt-fix lignes & 22 que vaut la base d'un cube d'or d'une once, c'est une nécessité que l'épaisseur de l'or dont la lame d'argent est couverte, ne foit plus à la fin que de la trois cents vingtcinq mille fept cents quarre - vingts - quinzième partie de la moitié de la hauteur d'une once cubique d'or, ou de la fix cents cinquante & un mille cinq cents quatrevingt-disième partie de la hauteur d'une once; æ qu'ainfi la quantité de cinq lignes & un septième ait été divisée en fix cents cinquante & un mille cinq cents quatre , vingt , dix parties égales. Si l'on confidére après cela qu'on pourroit encore pousser la division de l'or beaucoup plus loin, n'étoit que les choses sont destinées à certains usages qui ne permettent pas de passer outre; & fur tout si l'on considére que ce ne sont que des hommes qui font ce que nous voyons, & qui le font avec des instrumens fort groffiers, & qu'il y a dans la Nature plufieurs autres Agens incomparablement plus fubrils, I on verra encore plus clairement que tout ce que notre imagination ne fauroit comprendre, n'eft pas impossible. Rohault Traité de Physique, Premiere Partie. Chap. 1X. p. 46, & fuiv.

3<sup>1</sup> Il cit aussi très-aise de connoître qu'il ne peut y avoir des Atomes ou des parties des Corps qui soient indivisibles, ainsi que quelques Philosophes ont imagifuccès. Pendant un tems le fentiment des Atomistes avoit très-peu de partifans: aujourd'hui il regagne beaucoup: mais il y a bien encore des Philosophes qui le condamnent. Il se trouve même parmi eux de fameux Disciples de Newton qui sur ce point abondonnent leur Maître, & n'adoptent point l'indivisibilité des Atomes ni leur dureté.

Le favant s'Gravesande a fortement combattu en faveur de la divisibilité de la Matière à l'infini dans ses Elémens Physiques, ou son Introduction à la Philosophie de Newton. Il établit aux quatrième & cinquième Chapitres

né. D'autant que si petites qu'on suppose ces parties, néanmoins parce qu'il faut qu'elles soient étendues, nous concevons qu'il n'y en a pas une entr'elles qui ne puisse être encore divisée en deux ou en plus grand nombre d'autres plus petites, d'où il suit qu'elle est divisible. Car de ce que nous connoiss clairement & distinctement qu'une chose peut être divisée, nous devons juger qu'elle est divisible, parce que si nous en jugions autrement, le jugement que nous ferions de cette chose, seroit contraire à la connoissance que nous en avons. Principes de la Philof. de R. Descartes, II. Part. p. 91.

32 Eo quod Corpus est extensium etiam est divisible, id est in co partes considerari possunt. Physices Ele-

220

tres du premier Livre de cet Ouvrage que tout Corps 3<sup>2</sup> est divisible, & que de ce que nous connoiss qu'une chose est etendue nous connoiss aussi qu'elle peut être divise. Il n'hésite pas à condamner la supposition de ces parties, qui, ayant été faites unes, ne peuvent être divisées. "Les Philo-"sophes, dit - il 33, appellent un Corps dur, "celui dont les parties sont si parfaitement "liées, qu'elles ne fauroient être se sons dur, brisées par aucun choc; nous ne connois-"sons aucun Corps de cette nature".

Mr. Keil a employé deux Chapitres entiers, dans fon Introduction de la Physique,

menta Mathematica experimentis confirmata, five, Introductio ad Philosophiam Newtonianam, Auctore Guillelmo Jacobo s'Gravesande, & Lib. I. Part. I. de Corpore in genere, Cap. IV. p. 6.

Corpus est divisibile, in infinitum, id est in ejus extenfione nulla pars quantumvis parva porest concipi, quin detur adhuc alia major. Idem, ibid.

33 Philosophice Corpus durum vocatur, cujus partes inter se cohærent & neutiquam introcedunt, ita ut partes nullo moru affici possint quin disrumpatur corpus. Corpus tale perfecte durum nullum novimus. Idem, ibid. Cap. V. p. 8. à établir la néceffité de la divifibilité de la Matiére à l'infini. Il a répondu 34 aux Phyficiens, qui, pour défendre la nature des Atomes, veulent rejetter les Démonstrations Géométriques. Il les accuse même de ne vouloir refuser de suivre les Préceptes de la Géomé-

34 Cum autem infinita hæc Materiæ divifibilitas mtionibus ex Geometria petitis demonstranda fit, & cum hodie extent quidam Philosophi qui Geometriam ex Physica exulare cupiunt, eo quod ipfi divinæ illius Scientiæ imperiti fint; & dum inter doctiffimos haberi statagunt, nullum non movent lapidem, quo harum Demonstrationum vim irrito uncunque convellant conatu: necesse erit, priusquam Argumenta nostra Geometrica proferamus, eorum vim stabilire, & Objectionibus quibusdam respondere.

Cum itaque, inter hujus generis Philofophos eminest Vir clarifimus Joannes, Baptifta Du Hamel, Philofophia Burgundicæ Scriptor, libet illius fententiam fuper hac re proferre. Dicit igitur Hypothefes Geometricas nec veras effe nec poffibiles, cum feilicet nec puncta, nec lineæ, nec fuperficies, prout à Geometris concipiuntar, vere in rerum natura exiftant, adeoque Demonftrationes, quæ ex his afferuntur, ad res actu exiftentes applicari non poffe, cum feilicet nihil eorum vere exiftat nifi in ideis noftris; jubet igitur Geometras fibi fues fervare Demonftrationes, nec eas ad Phyficam transferre, quæ non lucem, fed majores huic Scientiæ effundant tenebras. Miror ego hujus Viri alias doctiffimi in hacce re imperitiam. Potuit fane eodem jure fuppe-

Géométrie, qu'il nomme une Science divine, que parce qu'ils n'en ont aucune connoiffance. Il me paroît pourtant qu'il auroit du confidérer que Newton admettant des Particules dans la Nature, qui ne peuvent être divisées, & qui par leur essence ont été crées unes,

fitiones etiam quascunque Phyficas fuftuliffe, cum Hypothefes Géometricæ æque certæ & æque pollibiles fint & reales, ac illæ funt quas Phyficas dicit : imo fi existat Corpus, necessario eriam existent vera puncha, veræ lineæ, & vera fuperficies, prout à Geometris concipiuntur; quod facile oftendemus. Nam fi detur Corpus, illud, cum infinitum non fit, fuos habebit terminos: Corporis vero termini funt fuperficies, & termini illi nullam habent profundiratem; in enim haberent, eo ipío quod profunditatem haberent, corpora effent, haberentque illa corpora alios rurfus terminos, qui superficies effent, adeoque effet superficiei superficies. Vel igitur fuperficies illa omni destituta est profunditate, vel etiam profunditatem habebit : 6 prius, habemus quod perinus: fin posterius, ad aliam rurfus perveninus fuperficien; arque fic progrederemur in infinitum, quod eft abfurdum. Quare dicendum est terminos illos omni profunditate privari, ac proinde veræ erunt superficies, & prout a Geometris concipiuntur, absque profunditate, feu qua longitudinem & latitudinem tantum habent ad fuain effentiam conftiruendam. Introductio ad veram Phyficam feu Lectiones Physica habita in Schola Naturalis Philosophice Academie Oxonienfis, Ec. Auctore Joanne Keill, M. D. Aftronomia Professore Savilliano. Left. III. p.-19.

unes, il pouvoit y avoir de grands Géometres qui n'admissent point la possibilité de la division à l'infini, & qui crussent connoître ces Corps durs qu'il affûre n'avoir été jamais connus. Du Hamel est le seul Philosophe que Mr. Keill ait cité parmi ceux qu'il blâme de ne point recevoir les Démonstrations Géométriques, fur le vain prétexte que les points, les lignes & les superficies des Géometres n'existant que dans leurs idées, & pour ainfi dire en imagination, ils ne doivent point vouloir les appliquer à des choses réelles & les employer dans la Phyfique. Mr. Keill foutient que les Démonstrations Géométriques sont aussi certaines & aussi réelles que les Phyfiques, parce que s'il existe véritablement des Corps, les points, les lignes, & les superficies des Géometres existent également. Supposons, dit-il, un Corps: puisqu'il n'est pas infini, il faut qu'il ait des extrémités : or les extrémités des Corps font des superficies; & ces extrémités n'ont

35 Rurfus, cum fuperficies illa infinita non est, suis etiam clauditur terminis; termini vero illi lineæ dicuntur, quæ revera nullam habent latitudinem, alias enim superficies essent, & suos etiam haberent terminos, quos faltem concipere oportet omni latitudine destirutos; non enim (ut prius dictum est) dari potest progression

224

n'ont aucune profondeur. Si elles en avoient, elles feroient des Corps, & ces Corps auroient derechef d'autres superficies ; en forte que les fuperficies auroient elles - mêmes des superficies. Qu'on choisisse de ces deux partis celui q'uon voudra: la superficie d'un Corps eft ou destiruée, ou munie de profondeur: si elle en est destituée, voilà le gain de cause pour les Géometres: & si l'on veut soutenir qu'elle en a réellement, on est forcé de dire qu'elle est un Corps; par conféquent il faut qu'elle ait une autre superficie; & cette seconde fuperficie, une troi-Ainfi on fera obligé de multiplier fiéme. les superficies julqu'à l'infini ; ce qui est abfurde. Il faut donc avouer que les extrémités des Corps n'ont aucune profondeur, & qu'ils sont de véritables superficies, qui n'ont aucune profondeur, ainfi que celles des Géometres. A cette premiére Objection on en a 35 joint quelques autres que vous pourrez voir au bas de la page.

Mr.

in infinitum, unde fequitur dari lineas quæ funt tantum: longæ absque omni latitudine; eodem prorfus modo, & lineæ fui etiam competunt termini, qui puncta vocantur, quibus nec longitudo, nec latitudo, nec profunditas convenit. Quare fi corpus existere supponatur, necessario tam superficies, quam lineæ & puncta Geo-

Р

TOM. IV.

# 126 HISTOIRE

Mr. Keil eft fi fort perfuadé de la divifibilité de la Matière à l'infini, qu'il n'héfite pas de dire qu'il n'eft pas au pouvoir de Dieu de l'empêcher 3<sup>6</sup>. Ainfi il rejerte comme une chofe impossible ces Particules que Newton prétend avoir été faites originairement unes par la disposition de. Dieu luimême. Dieu, dit Mr. Keill, peut faire tout ce qui ne répugne pas à la nature : mais puisqu'il est démontré que la Matière est nécession divisible à l'infini, il ne fauroit l'empêcher. Car si fa puissance s'étendoit

metrica non tanum ut poffibilia, fed etiam ut vere existitentia ponuntur.

Sed respondebunt puncha illa, lineas & superficies non effe materialia. Quid inde? Quis unquam dixit Punctum Mathematicum materiam esse? Quis superficiem materialem agnoscit? Si materialis esset, suam haberet etiam superficiem sive terminum : superficiei autem superficiem quis unquam imaginatus esse? Verum etiam sinec superficies, nec lineæ, nec puncha sunt ipfa Materia, in ea tamen existunt vel existere possunt tanquam illius modi, termini; seu accidentia; codem prorfus modo, quo figura non est ipsum corpus, sed ejus tantum affectio, qua corpus sub datis terminis comprehenditur, habetque hæc proprietates teales à corporis proprietatibus omnino distinctas. Idem, ibid. p. 20.

- \* \*

jusque-là, il pourroit faire des choses contradictoires; ce qui répugne à son essence.

Voilà, Monsteur, bien des Objections contre l'éxistence des Corpuscules durs, solides, inaltérables & indivisibles: quelque zélé Atomiste qu'on soit, si on les examine avec attention elles ont de quoi jetter dans le doute; & je ne crois pas qu'un homme sans préjugés regarde jamais comme bien certaine, encore moins comme évidente, une opinion combattue par des raisons aussi fortes.

#### Venons

se Aliud perunt Argumentum contra infinitam Materiæ divisibilitatem ex Omnipotentia Divina. Dicunt enim Deum posse Continuum quodvis in partes suas infinitefunas refolvere, arque partes hafce à se invicem feparare; fed fi hoc fieret, daretur pars ultima, & divifibilitas continui tandem exhauriretur; ergo contineum non in infinitum fectibile eft. Respondeo procul dubio Deum posse quidquid est possibile, aut quod inamutabili iphus nature non repugnat ; at cum hactenus demonstravimus nullam dari posse Materiæ particulam utcunque parvam, que non iterum fecari poreft in infinitas alias etiam particulas; liquet exinde Deum non posse ita secare Materiain, ut detur pars ultima indivifibilis. Si enim ad hoc fe extenderet Potentia divina, posset Deus aliquid quod contradictionem involveret, vel quod immutabili ipfius effentiæ repugnaret. Idem, ibid. Lect. IV, p.34. 1 2

Venons maintenant au Vuide, & examinons fi ce Principe, absolument nécessaire & fondamental au Système de Mr. Newton, est bien évident.

Plusieurs grands Mathématiciens difent que le Vuide ést absolument nécessaire pour que le cours des Planetes puisse avoir lieu. Ils prétendent que son existence est démontrée Mathématiquement. Si cela est, on pourroit soupconner que les Vérités Mathématiques font plus idéales que Phyfiques? On feroit même autorifé à les regarder comme des sublimes Chiméres, puisqu'elles démontrent l'existence d'une chose directement contraire aux notions les plus évidentes que nous ayons dans l'Entendement. Si ces notions peuvent être fausses dans quel affreux Pyrrhonisme ne serons - nous pas plongés ? Il me femble ouïr un Sceptique dire à un Mathématicien : "La Nature dont "nous connoiffons avec le plus d'évidence les "propriétés effentielles, c'eft l'Etendue : l'i-"dée claire que nous en avons nous montre "que son essence consiste dans les trois di-"menfions, & qu'il ne peut y avoir d'éten-"due qui ne foit divisible, mobile & impé-"nétrable; or fi cette idée est fausse & illu-"foire, quelle est celle dont nous puissions "être affûrés de la vérité? Comment pou-"VONS-

"vons-nous être certains que les notions de "notre Entendement, qui paroissent les plus "évidentes, ne sont point trompeuses & "chimériques?"

Je demande, Monsteur, fi des Démonstrations, par lesquelles on prétend prouver l'existence du Vuide, sont plus évidentes que l'idée qui nous fait connoître clairement qu'un pied d'étendue peut changer de place, & qu'il est impossible qu'il soit dans le même lieu qu'un autre pied d'étendue?

S'il y avoit du Vuide, il feroit abfolument nécessaire qu'il existât une Etendue mobile, divisible, & impénétrable : or nous n'avons absolument aucune idée d'une pareille extension; donc il n'y a point de Vuide.

Il faut qu'un Etre soit, ou Substance, ou Mode; il n'y a que ces deux seules façons d'exister. Si le Vuide est un Mode, il faut qu'on en définisse la substance, ce qu'aucun Philosophe ne sauroit faire. S'il est une Substance, je demande, si elle est créée ou incréée? Si elle a eu un commencement, & qu'elle soit émanée par voie de création, il faut nécessairement convenir qu'elle peut être détruite sans que les corps dont elle est distincte réellement cessent d'exister. Car tout Etre qui a un commencement peut

avoir

avoir une fin ; & la ruine d'une Substance n'entraîne point celle d'une autre dont elle est distincte. C'est ainsi que la destruction du Corps n'occasionne point celle de l'Ame. Or il est absurde de prétendre qu'un Espace distinct des Corps soit détruit, & que cependant les Corps soit détruit, & que cepentres; cela est contradictoire.

Les Newtoniens & les Gaffendistes ne font point en droit de répondre, que si Dieu anéantissoit l'étendue immobile, indivisible & pénétrable, qui se trouve entre les deur corps, il n'y auroit plus alors d'éloignement, & qu'ils se réuniroient; car eux-mêmes condamnent ce raisonnement dans les Cartésiens, fiens, lorfque ceux-ci leur difent, que fi Dieu anéantifioit l'air qui se trouve dans une chambre, les murailles se rapprocheroient & fe toucheroient mutuellement. Ils ne peuvent point aussi foutenir que Dieu ne puisse anéantir le Vuide; car puisque le Vuide est une Substance créée, Dieu peur la réduire dans le néant d'où il l'a tirée. Its conviennent d'ailleurs de bonne foi que Dieu a le pouvoir d'annihiter les Substances.

Il reste encore aux Newtoniens deux ref-La première c'est de dire que ources. l'Espace distinct des Corps est une Substance incréée; la seconde que le Vuide n'est rien, qu'il n'a aucune réalité, & que ce n'est que la privation des Corps. Examinons la premiére opinion.

Si l'Efpace diffin& des Corps étoit une Substance incréée, il faudroit nécessairement ou qu'elle fût Dieu elle-même, ce qu'aucun Philosophe n'oseroit dire, & qui seroit une opinion auffi monstrueuse que celle de Spis nofa. Car toute étendue est composée de parties distinctes : ainsi la Divinité feroit non-seulement étendue, mais composée de parties distinctes; ce qu'il est affreux de Ou fi l'Espace n'étoit pas Dieu, loutenir. il faudroit que Dieu ne fût pas la seule Substance qui existat nécessairement ; ce qui eft

P 4

est une impiété horrible, sa nature ne permettant pas qu'il y ait aucune Substance qui ne lui foit foumile, & qui ne soit émanée de lui par la voie de la création.

La feconde reflource ne vaut pas mieur que la première. Il est vrai que quelques Scholastiques ont eu l'impertinence, pour éluder les Argumens de leurs Adversaires, de soutenir que le Vuide étoit un Rien, une simple privation des Corps, en un mot le Néant: mais les grands Hommes qui ont admis le Vuide se font bien gardés d'avancer une pareille absurdité. Gassendi a prétendu que le Vuide 37 étoit un Etre à sa maniére, qui n'étoit ni Substance, ni Accident; mais

37 Quod dixi porro, non poffe tertiam præteren Naturam mente concipi, ideo eft, quòd, feu concipi dicas comprehensive (quo modo ea que per se directeque in notitiam cadunt, percipiuntur,) feu comparare ad ea que comprehenfa fuerint (quomodo ea intelliguntur, quæ per proportionem folam innotefcunt; ut circa anticipationem dictum eft) id quodcumque, concipitur, aut aliquam molein, soliditateinque habeat ficque Corpus fit; aut omni prorfus mole, ac foliditate careat, ficque & inane. Intellige hoc tamen, fi modo concipiatur, ut quædam per fe exiftens, fubliftens, cohærens Natura, non vero quali quoddam illius conjunctum, eventumve, feu accidens. Philofoph. Epicari Symtagma, Sc. Pet. Gaffend. Part. II. Cap. I. p. 20.

mais qui pourtant étoit un Etre réel. Locke n'a pas fait difficulté de dire 38 qu'il croyoit le Vuide un Etre positif, quoiqu'il ne sût s'il étoit Substance ou Accident. Ces deux grands Philosophes avoient trop de pénétration & de justesse dans le raisonnement pour prétendre que le Néant peut être étendu en longueur, largeur & profondeur. Il faut être aussi visionnaire que le sont les Scholastiques pour avancer une pareille absurdité.

Les raisons que les Gassendistes & les Newtoniens apportent pour prouver l'impossibilité du Vuide dans le Plein, ont été vivement combattues par des Philosophes Carté-

38 Ceux qui soutiennent que l'Espace & le Corps font une même chose, se servent de ce Dilemme: ou l'Espace est quelque chose, ou ce n'est rien. S'il n'y a rien entre deux Corps, il faut nécessairement qu'ils se touchent. Et si l'on dit que l'Espace est quelque chose, ils demandent si c'est Corps, ou Esprit? A quoije réponds par une autre Question: Qui vous a dit, qu'il n'y a, ou qu'il ne peut y avoir que des Etres solides, qui ne peuvent penser, & que des Etres pensaris qui ne sont point étendus? Car c'est - la tout ce qu'ils entendent par les termes de Corps & d'Esprit. Essai Philosoph. fur l'Entendement Humain, & c. par Mr. Locke, Liv. II. Chap. III. p. 124, & fuiv.

PS

## 234 HISTOIRE

Cartéfiens. L'Auteur de l'Art du Penfer 39 a réfuté avec beaucoup de force les principales

39 Le premier Argument que Mr. Gassendi employe pour prouver ce Vuide répandu, & qu'il prétend faire passer en un endroit pour une Démonstration auficlaire que celles des Mathématiques, est celui-ci:

S'il n'y avoit point de Vuide, & que tout fur rempli de corps, le mouvement feroit impossible, & le Monde ne feroit qu'une grande Masse de matière vuide, inflexible & immobile. Car le Monde étant roit rempli, aucun Corps ne se peut remuer, qu'il ne presne la place d'un autre ; ainsi si le Corps A se remue, il faut qu'il déplace un autre Corps au moins égal à soi, savoir B; & B pour se remuer en doit aussi déplacer un autre. Or cela ne peut arriver qu'en deux maniéres; l'une que ce déplacement des corps aille à l'infini, ce qui est ridicule & impossible; l'autre qu'il se fasse circulairement, & que le dernier corps déplacé occupe la place d'A.

Il n'y a point encore jusqu'ici de dénombrement imparfait : & il eft vrai de plus, qu'il est ridicule de s'imaginer qu'en remuant un corps, on en remue jusqu'à l'infini, qui se déplacent l'un l'autre : l'on prérend seulement que le mouvement se fait en cercle, & que le dernier Corps remué occupe la place du premier qui est A; & qu'ainsi tout se trouve rempli. C'est aussi ce que Mr. Gassendi entreprend de résuter par cet Argument : Le premier corps remué, qui est A, ne se peur mouvoir, si le dernier qui est X ne se peur mouvoir, si le dernier qui est X ne se peur faudroit qu'il prit la place d'A, laquelle n'est pas en-

5.7

pales Objections des Gassendistes. Il les accuse d'avoir raisonné faussement en suppo-

core vuide: & partant X ne fe pouvant remuer, A ne le peut auffi; donc tout demeure immobile. Tout ce raifonnement n'eft fonde que fur cette fuppolition, que le corps X qui est immédiatement devant A ne se puiffe remuer qu'en un feul cas, qui est que la place d'A foit déja vuide lorsqu'il commence à se remuer; en forte qu'avant l'instant où il l'occupe, il y en ait un autre où l'on puisse dire qu'elle est vuide. Mais cette fuppolition eft faulle & imparfaire, parce qu'il y a encore un cas, dans lequel il eft très-possible que X fe remue, qui eft qu'au même instant qu'il occupe la place d'A, A quitte cette place; & dans ce cas, il n'y a nul inconvénient que A pouffe B, & B pouffe C, jusqu'à X, & que X dans le même inftant occupe la place d'A; par ce moyen il y aura du mouvement, & il n'y aura point de vuide,

Or que ce cas foit possible; c'est-à-dire, qu'il puiffe arriver qu'un corps occupe la place d'un autre Corps au même instant que ce corps la quitte, c'est une chose qu'on est obligé de reconnoître dans quelque Hypothèse que ce soit, pourvû seulement qu'on admetre quelque matière continue; car, par exemple, en distinguant dans un bâton deux parties qui se fuivent immédiatement, il est clair que lorsqu'on le remue, au méme instant que la première quitte un espace, cet espace est occupé par la seconde, & qu'il n'y en a point où l'on puisse dire, que cet espace est vuide de la prémière, & n'est pas rempli de la seconde. Cela est encore plus clair dans un Cercle de ser, 'qui tourne à fant qu'afin qu'un corps occupât la place d'un autre, il falloit que cette place fût vuide auparavant. Le Philosophe Cartésien prétend

l'entour de son centre; car alors chaque partie occupe au même instant l'espace qui a été quitté par celle qui la précéde, sans qu'il soit besoin de s'imaginer aucun vuide. Or si cela est possible dans un Cercle de fer, pourquoi ne le sera-t-il pas dans un Cercle qui sera en partie de bois & en partie d'air? Et pourquoi le corps A que l'on suppose de bois, poussant & déplaçant le corps B, que l'on suppose d'air, le corps B n'en pourra-t-il pas déplacer un autre, & cet autre jusqu'à X, qui entreta dans la place d'A, au même tems qu'il la quittera?

Il est donc clair que le défaut du raisonnement de Mr. Gassendi vient de ce qu'il a cru, qu'afin qu'un corps occupât la place d'un autre, il falloit que cette place fint vuide auparavant, & en un instant précédent; & qu'il n'a pas considéré, qu'il suffisioit qu'elle se vuidât au même instant.

Les autres preuves qu'il rapporte font tirées de diverfes Expériences, par lesquelles il fait voir avec raifon, que l'air fe comprime, & que l'on peut faire entrer un nouvel air dans un espace qui en paroît déja tout rempli, comme on le voit dans les Balons & les Arquebuses à vent.

Sur ces Expériences il forme ce raisonnement : Si l'espace A étant déja tout rempli d'air, est capable de recevoir une nouvelle quantité d'air par compression, il faut que le nouvel air qui y entre, ou soit mis par pénétration dans l'espace déja occupé par l'autre air, ce qui est im-

prétend qu'il fuffit qu'elle se vuide au même instant.

110

#### Rohault

14

poffible; ou que cet air enfermé dans A, ne le rempliffe pas entiérement, mais qu'il y ait entre les parties de l'air des espaces vuides, dans lesquels le nouvel air est reçu; & cette feconde Hypothèfe prouve, dit - il, ce que je prétends, qui eft, qu'il y a des espaces vuides entre les parties de la Matiére; capables d'être remplis de nouveaux Corps. Mais il est affez étrange que Mr. Gaffendi ne fe foit pas apperçu qu'il raifonnoit fur un dénombrement imparfait, & qu'outre l'hypothèfe de la pénétration, qu'il a raison de juger naturellement impossible, & celle des vuides répandus entre les parties de la Matiére, qu'il veut établir, il y en a une troisième, dont il ne dit rien, & qui étant poffible, fait que fon argument ne conclud rien; car on peut supposer qu'entre les parties les plus groffiéres de l'air, il y a une Matière plus fubtile'& plus déliée, & qui pouvant fortir par les pores de tous les Corps, fait que l'espace qui semble rempli d'air peut encore recevoir un autre air nouveau, parce que cette Matiére fubtile étant chaffée par les parties de l'air que l'on y enfonce par force, leur fait place en fortant au travers des pores.

Et Mr. Gassendi étoit d'autant plus obligé de réfuter cette Hypothèse, qu'il admet lui - même cette matière subtile qui pénétre les corps, & passe par tous les pores, puisqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud soient des corpusqu'il veut que le Froid & le Chaud so

## 238 MINISTOIRE

i 'man g o' any it's an title g

5 Kohault-a parfaitement discuté la Queftion du Vuide. Pour achever de l'examiner vous pouvez jetter les yeux fur quelquesuns de ses Argumens, que vous trouverez 40 au

meure fuspendu à la hauteur de deux pieds trois pouces & demi dans les tuyaux qui sont plus longs que cela, & laisse en haut un espace qui paroît vuide, & qui n'est certainement rempli d'aucune matière sensible; il reconnoit, dis-je, qu'on ne peut pas prétendre avec raison, que cet espace soit absolument vuide, puisque la lumière y passe, su l'Art de Penfer. Part. III. Chap. XIX. p. 377. & suiv.

140 De . . . l'effence de la Matière, nous conclurrons premiérement que le Vuide des Philosophes est impossible. Gar par le Vuide ils entendent un Espace sans Matière, & chez nous Espace (ou Etendue) & Matière ne sont que la même chose: si bien que demandet s'il peut y avoir un Espace sans Matière, c'est demander s'il peut y avoir une Matière sans Matière; en quoi il y a une manifeste contradiction. Et il ne sert de rien de dire, que l'on pourroit concevoir un Espace, dans lequel on ne supposeroit aucune lumière, aucune couleur, point de dureté, point de chaleur, point de pesanteur; en un mot, dans lequel on ne supposeroit pas une des qualités que l'on se puisse imaginer; car quand cela feroit, en niant toutes ces choses de l'Etendue on nie seulement les accidens d'un sujet, dont on suppose la vraie essence.

Et à l'occasion de ceci, nous ne nous mettrons pas en peine de répondre à ceux qui nous demanderoient, si Dieu par sa toute-puissance ne pourroit point faire du

au-bas de la page. J'ai cru que je ne pouvois mieux faire pour fortifier les Objections que vous venez de lire. Comme vous étes exempt de préjugés, vous les trouverez fans

vuide, en anéantifiant tout l'air d'une Chambre, & en empêchant que d'autre ne vînt en fa place? parce que, comme nous l'avons déja dit, il ne nous appartient pas de déterminer jusqu'où fe peut étendre la puillance de Dieu. Mais fi en changeant un peu la Question, on fe contentoit de nous demander ce que nous concevons qui arriveroit, fi Dieu anéantificit tout l'air d'une Chambre, sans permettre qu'il y en entrât d'autre en sa place: nous pourrions bien alors y répondre ; & sans rechercher ni éxaminer ce qui devroit arriver audehors de cette Chambre, nous dirions que les murailles s'approcheroient, en forte qu'il ne resteroit plus entr'elles aucun espace.

Quelqu'un repliquera peut être, que les murailles d'une Chambre ont une existence indépendante de ce qu'elles contiennent, & conséquemment qu'elles peuvent demeurer en l'état où elles sont & fans s'approcher, encore que le dedans soit anéanti. A quoi je réponds, qu'il est bien vrai que l'existence des murailles est indépendante de ce qu'elles enferment; mais que l'état où elles sont, on la disposition qu'elles doivent avoir pour composer une Chambre, est nécessairement dépendante de quelque étendue, ou de quelque matiére qui soit entr'elles; & par conséquent qu'on ne fauroit détruire cette étendue, sans détruire non pas les murailles, mais la disposition qu'elles avoient auparavant. Traité de Physique par Jacques Rohault, Tom. I. Part I. Chap. VIII. au commencement. fans doute capables d'obliger un homme qui cherche la vérité, à fuspendre son jugement; peut-être sont-elles fausses, peutêtre sont elles vraies. Quoi qu'il en soit, elles sont asse fortes & asse specieus pour être regardées d'un poids bien approchant de celles qu'on leur oppose. Les Newtoniens devroient donc êtte moins scandalisés, de ce qu'on donne le nom d'Hypothèse aur Principes de la Philosophie de Newton, puisque, si par hasard il est vrai qu'il n'y ait point de Vuide, elle croule entiérement, & ne contient plus alors qu'un très-petit nombre de vérités.

Paffons à l'Attraction. Mr. Newton convient qu'il n'en connoît pas la caule ; il ne l'admet que parce qu'il prétend en avoir calculé & démontré les effets. Les plus fameux Difciples de ce Philosophe avouent qu'ils n'en ont pas une connoissance plus grande que leur Maître. Mr. s'Gravesande dit 4<sup>1</sup> en termes précis & formels, qu'il entend par Attraction une certaine force, par laquelle deux corps s'attirent mutuellement. Il ajoute, que peut-être cette force inconnue agit

41 Per vocem Attractionis intelligo vim, quamenmque, qui duo corpora ad se invicem tendant ; licet forte illud per

agit par impulsion. Cette derniére opinion ne rend pas plus probable l'existence de la force attractive. Mr. de Fontenelle a donc raison de dire 42: "Si l'Attraction pouvoit "agir par l'impulsion, pourquoi ce terme "plus clair n'auroit-il pas eté préféré? Car "on conviendra qu'il n'étoit guère possible "de les employer tous deux indifféremment; "ils font rrop opposés." Convenons donc aussi, Monsieur, que la fin de la définition de Mr. s'Gravesande ne fert de rien pour établir une Caufe dont on n'a aucune notion. D'ailleurs, ce n'est pas sur un peut-être qu'il faut fonder la vérité d'un Principe. On peut donc affürer que Mr. s'Gravefande ne connoît pas plus la nature de l'Attraction que fon Maître.

Puisqu'un des plus favans & des plus illuftres Newtoniens ignore la cause du premier Principe de la Philosophie Newtonienne, il n'y a pas d'apparence qu'il y ait des gens en Europe qui en ayent une plus parfaite connoissance: mais peut-être y en a - t-il beaucoup qui s'en croyent bien instruits. Qu'il me soit permis de leur addresser cet avis salutaire

impulsum fiat. Phyfices Elementa Mathematica, &c. Liv. I. Cap. V. p. 9.

42 Eloges des Académiciens, &c. Tom. II. p. 302.

TOM. IV.

lutaire de Mr. de Fontenelle : 43 "L'ufage "perpétuel du mot d'Attraction, foutenu "d'une grande autorité, & peut être auffi "de l'inclination qu'on croit fentir à Mr. "Newton pour la chofe même, familiarife "du moins les Lecteurs avec une idée prof-"crite par les Cartéfiens, & dont tous les "autres Philofophes avoient ratifié la con-"damnation : il faut être préfentement fur "fes gardes, pour ne lui pas imaginer quel-"que réalité; on eft exposé au péril de croi-"re qu'on l'entend."

J'ajouterai, Monsieur, à ce que dit Mr. de Fontenelle, qu'on se tromperoit beaucoup, si l'on se faisoit illusion jusqu'à ce point.

L'Attraction est donc inconnue, ou du moins fa cause, à tous ceux qui l'admettent. N'est-ce pas établir toute la Philosophie sur une Qualité occulte que de la fonder sur une cause dont on n'a aucune connoissance? Un Philosophe moderne 44 n'a-t-il pas eu raison de dire : "Il falloit que le Physicien "qui mit ce Principe en crédit, fût un aussi "grand Philosophe qu'il l'étoit, pour rap-"peller

43 Idem, ibid.

44 Entretiens Phyliques d'Arifte & d'Eudoxe, &c. par

"peller avec tant de fuccès les Qualités oc-"cultes, ces Vertus actives, nées de la nature particulière de chaque Espèce, ces Ver-"tus spécifiques des Corps, ces Je ne fai "quoi, qui pendant bien des Siécles ont "produit les plus beaux Phenomenes de la "Nature!.... Des Attractions dont l'on "ignore parfaitement la cause, qui ne ré-"veillent dans l'esprit nulle idée, & qui néan-"moins font l'harmonie de l'Univers, ne "valent-elles pas bien des Qualités occultes? "Ces attractions n'ont pas leur principe dans "l'impulfion, puisqu'on les fait régner juf-"que dans le Vuide; on ne les attribue pas "à une volonté immédiate de Dieu, qui ne "produit de changement dans les Corps qui "nous environnent, qu'au moment que la "percuffion l'y détermine. Il faut donc "soupçonner des possibilités à perte de vue, "& se jetter de gayeté de cœur dans les ténè-"bres, ou attribuer les attractions à la nature "même des Corps. Et fi ce n'est pas-là "rappeller, comme malgré foi, les Qualités "proferites en divers endroits, c'est quelque "chofe de bien approchant."

A ce

le Pere Regnault de la Compagnie de Jésus. Tom. II. Entret. XXI. p. 334.

A ce passage du Jésuite Regnault ajoutons en un autre de Mr. de Fontenelle 45, bien délicat & peut-être bien véritable. "L'At-"traction & le Vuide bannis de la Physique "par Descartes, & bannis pour jamais selon "les apparences, y reviennent ramenés par "Mr. Newton, armés d'une force toute nou-"velle dont on ne les croyoit pas capables, "& seulement peut-être un peu déguisés."

Plusieurs femblent prouver évidemment que les Planetes nagent dans une Matiére liquide qui est la cause de leur pesanteur, & non pas l'Attraction ou la Vertu occulte à laquelle on l'attribue.

On peut voir de tout un Hémilphére les Planetes, les Cometes & les Etoiles, en quelque endroit qu'elles fe trouvent. On ne peut nier cette premiére Proposition ; je passe à la feconde. Les rayons lumineux font des lignes de filets de Matiére qui caufent des fenfations, qui produisent des changemens dans les organes des yeux, qui les agitent, qui les blessent; il faut par conféquent qu'ils les touchent; or un corps ne peut être touché extérieurement que par un autre corps; & tout corps est néceffairement

45 Eloges des Académiciens, &c. Tom. II. p. 305-

ment composé de matiére. Ces Propofitions sont aussi évidentes que la première. La Matière qui compose les sujets qui forment les rayons doit par conféquent être étendue depuis les Aftres jusqu'à nous, puifqu'elle transmet à l'organe de nos Sens l'impreffion qui vient des Aftres, & qui n'a lieu que par la communication succeffive des Corpufcules qui compofent les rayons. Or la communication ne peut se faire que par le choc, & le choc exige neceffairement la presence des Corpuscules qui se frappent ; donc les Cieux font néceffairement remplis d'une Matière fubtile, & n'en font point dénués, ainfi que le veulent les Newtonistes: donc les Planetes nagent dans un Fluide; donc ce Fluide est la cause prochaine de leur pefanteur; donc l'Attraction eft un Etre chimérique & inutile qui n'existe point.

On a calculé, difent les Newtoniens, les effets qu'on impute à l'Attraction : on les a trouvés conformes aux faits les plus constants établis par l'Astronomie: on a vu clairement que la révolution des Corps Céleftes & leur distance à un centre commun de ces révolutions régne dans tout le Ciel; en fautil davantage pour prouver la réalité de l'Attraction, par le moyen de laquelle on expli--que trés-ailément les Phénomenes & toutes les

Q 3

les opérations chimiques 46? On peut répondre à cela: Qui vous a dit que plusieurs effets ne puissent pas être attribués & convenir à une cause qui cependant ne les aura pas produits? Vos Calculs sont très-justes, ils s'accordent avec l'Attraction: mais ils conviendroient également à l'impulsion, ou à un autre chose qui seroit la cause de la pesanteur. Vous ignorez cette cause, vous l'a-

46 Ope hujus legis (Attractionis) multa Phœnomena facillime explicantur, & innumeris Experimentis Chimicis illa attractio & repulsio plenissime probantur, etiam ex sequentibus Experimentis illas dari satis patet. Phyfic. Chim. Mathem. &c. Auctore s'Gravesande, Lib. L Cap. V. p. 9.

47 Ignora-t-on jamais que la Pefanteur & la Caufe des fermentations fuffent des Principes féconds de mouvemens. Ce feroit, fi je ne me trompe, avoir fait de plus grands progrès, de reconnoître que ces Principes de mouvement confiftent dans le mouvement même & dans l'impulfion, & je crois qu'on les a faits, ces progrès. Car enfin, comine nous l'avons remarqué plus d'une fois, un Corps n'est qu'un peu de matiére, ce n'est naturellement, qu'une substance impénétrable, plus ou moins longue, large, profonde, modifiée, figurée; en cela nul penchant, nulle efficace, indifférence parfaite pour le mouvement ou le repos, pour telle ou telle direction. faut donc que le Corps reçoive d'une 'cause étrangére le mouvement & la direction.

l'avouez; ainfi je puis l'imputer à une autre Qualité occulte, comme vous l'attribuez à l'Attraction.

Je pourrois joindre, *Monsieur*, plusieurs Objections à ces premiéres : mais la briéveté de ma Lettre ne me le permet pas ; vous pourrez cependant en voir encore au bas de la page quelques-unes 47 que me fournit un Physicien moderne.

C'eft

Cette cause, est-ce la volonté de l'Homme? Nous avons beau vouloir, les Corps inanimés ne fe meuvent, ni ne changent de direction, fans le choc ou la rencontre d'un autre corps. Eft-ce précifément la volonté de Dieu? Non, l'Auteur de la Nature ne 'meut point les corps qui nous environnent, ni ne change leur direction, fans que le choc ou la rencontre d'un autre corps l'y détermine. Vous ne voyez point une pierre aller fans impulsion, vers l'Orient ou vers l'Occident, vers le Nord ou vers le Midi ; & nous ne voyons jamais un Corps changer d'érat ni de direction, fans que nous ayons fujet de croire que la percuffion a part à ce changement. Le Fer va comme de luimême s'attacher à l'Aimant : mais on fait qu'il fort d'un Pole de l'Aimant une matiére insensible, qui rentre par l'autre Pole en forme de Tourbillon, puisqu'on voit le Tourbillon tracé tout d'un coup fur de la limaille d'Acier. Ce Tourbillon attache le fer à l'Aimant, ou chasse d'entre le Fer & l'Aimant, la matiére déliée, ou l'air, dont le reffort ou le retour précipité

C'eft affez avoir attaqué un Syftème que je regarde comme beaucoup plus parfait & beaucoup plus probable qu'aucun autre : revenons au fentiment pour lequel je panche ; & en répondant briévement aux principales Objections que je me fuis propofées fur la divifibilité de la Matiére, fur le Vuide & fur l'Attraction, achevons d'établir les Principes fur lesquels Newton a fondé fa Philofophie.

Les Atomes ne font point indivisibles par leur petitesse; mais à cause de leur nature, qui

pousse le Fer vers l'Aimant. Donc, la pefanteur qui porte les Corps vers un centre commun, & la fermentation qui les agire en tout fens, ont leur principe immédiat dans le mouvement & dans l'impulsion; fi la pefanteur porte les Corps fenfibles vers un Centre, une matière imperceptible les frappe & les dirige. Pourquoi le lait qui bout, s'enfle-t-il par une forte de fermentation ? Les Corpufcules de feu plus legers que l'air d'alentour, & pouffés en haut, pénétrent les pores du Vaisseau, s'élancent rapidement dans les interffices du liquide, les élargiffent d'autant plus, qu'ils dilatent l'air intérieur ; les interstices étant élargis le lait offreaux yeux un plus grand volume; c'eft une forte de fermentation, dont l'impulsion est la cause prechaine, & qui ne vient pas, ce femble, d'une force attractive dont le principe foit un mystère si profund. La caule des autres fermentations est une caule affer femblable, felon ce que nous avons dit, quand nous

qui ne permet pas qu'ils puiffent être divifés ni endommagés par aucun choc. Gaffendi & Newton fe font expliqués clairement fur ce point: ils n'ont pas fondé leur fentiment fur la petiteffe des Corpufcules; c'eft fur leur dureté. Le premier de ces Philofophes dit expressément 4<sup>8</sup>, que les Atomes ont une étendue véritable & formée par des parties; mais qu'ils différent des autres Corps en ce que leur parties peuvent être désignées & non pas séparées ayant été créées pour être toujours

eumes un entretien fur les fermentations. L'Action d'une Matière fubtile toujours violemment agitée, & les refforts de l'air intérieur mis en liberté dans le mêlange des liqueurs, en dérangent, dissipent les particutes, & sont des Principes Physiques de sermentations. Entretiens Physiques d'Ariste & d'Endoxe, & C. Tom. III. P-339.

48 Id tamen discriminis est inter minimum mensuræ, & minimum tam fensus, quam mentis, quòd illud sui repetitione intelligatur posse toti magnitudini coæquari; ista vero intelligantur ceu puncta quædam individua, quæ aut termini sunt magnitudinum, aut quasi quædam copulæ partibus sic interjacentes, ut respectus quosdam duntaxat ad parteis hinc inde copularas habeant, tamets ejusmodi sint ut ab ipsis initium mensfurationis fieri possit; quippe etiam in Atomo dimensiones quasdam mente fieri nihil prohibet. Syntagma Philos. Epicuri, P. Gassend. Cap. VII. p. 256. & feq.

Q 5

toujours étroitement unies. Newton s'exprime à peu près dans les mêmes termes. "Il me femble très-probable, dit-il 49, que "ces Particules primitives ne s'ulent ni ne fe "rompent jamais, rien n'étant capable, felon "le cours ordinaire de la Nature, de diviser "en plusieurs parties ce qui a été fait origi-"nairement un." Or qu'il foit probable que Dieu a fait réellement de ces Particules folides, inaltérables, indivisibles par leur effence, la Raifon le montre clairement, & Newton, ainsi que Gassèndi, en donnent une preuve qui me paroît une Démonstration. "Si ces Particules, dit le premier 50, pou-"voient s'user ou être séparées & mises en "pièces, la Nature des choses qui dépend de "ces particules telles qu'elles ont été faites "d'abord, changeroit infailliblement. L'Eau "å

49 Traité d'Optique, &c. par Mr. Newton. Liv. III. p. 173-50 Idem, ibid. p. 573, & fuiv.

<sup>51</sup> Adde & tam multiplicem in Natura conftantiam, ut in procreandis femper Animalibus ad certas usque virium, incrementi, ac vitæ metas; in imprimendis femper iisdem fingulorum generum difcriminibus, & noris, quæ præftitura fane non effet, nifi Principiis uteretur certis, & conftantibus, atque adeo diffolutioni mutationique non obnoxiis. Syntagma Philosoph. Epicari, Cap. V. p. 239.

"& la Terre, composées de vieilles particu-"les ufées & de fragmens de ces particules, "ne seroient pas à présent de la même na-"ture & contexture que l'Eau & la Terre qui "auroient été composées au commencement "de particules entiéres. Et par conséquent, "afin que la Nature puisse être durable, "l'altération des Etres corporels ne doit con-"fifter qu'en différentes séparations, nou-"veaux affemblages & mouvemens de ces "Particules permanentes; les Corps compo-"fés étant sujets à se rompre, non par le "milieu de ces Particules folides, mais dans "les endroits où ces Particules font jointes "ensemble, & ne se touchent que par un "petit nombre de points." Gaffendi 51 a fait la même remarque; & Mr. de Voltaire en a fait quelques autres 52, qui font excellentes pour

52 Vous avez déja compris quelle est l'extrême porofité de tous les Corps. L'Eau même qui n'est que dixneuf fois moins pesante que l'Or, passe pourtant entre les pores de l'Or même, le plus solide des Méraux.
Il n'y aucun Corps qui n'ait incomparablement plus de pores que de matière : Mais supposons un cube qui même, si l'on veut, ait autant de matière apparente que de pores : par cette supposition il n'aura donc réellement que la moitié de la matière qu'il paroit avoir ; mais chaque partie de ce Corps étant dans le même

## 252 HISTOIRE

pour établir l'existence nécessaire des Atomes. Il a parfaitement prouvé que la Géométrie ayant

cas, & perdant ainfi la moitié d'elle - même, ce Cube ne fera donc par cette deuxième opération que le quan de lui-même; il n'y aura donc dans lui-même que k quart de la matiére qui semble y être. Divifez ami chaque partie, reftera le huitième de la matiére; continuez toujours cette progression jusqu'à l'infini, & fates passer votre division par tous les ordres d'infini, la fin de la progression des pores sera donc l'infini, & la fin de la diminution de la matière fera zero ; donc fi l'on pouvoit phyliquement diviser la Matiére à l'infini, il fe trouveroit qu'il n'y auroit que des pores & point de matiére ; donc la Matiére, telle qu'elle eft, n'eft pas réellement phyfiquement divifible à l'infini ; donc il est démontré qu'il y a des Atomes indivisibles, c'eft-1dire, des Atomes qui ne seront jamais divisés rant que durera la constitution présente du Monde.

Préfentons cette Démonstration d'une manière encore plus plus palpable. Je suis arrivé par ma division aux deux derniers pores: il y a entr'eux un Corps, ou non: s'il n'y en a point, il n'y avoit donc point de matière; s'il y en a, ce Corps est donc sans pores. Je dis qu'il est sans pores, puisque je suis arrivé aux derniers pores; cette particule de matière est donc réellement indivisible.

Au reste, que cette proposition ne vous paroissi point contradictoire à la Démonstration Géometrique qui vous prouve qu'une ligne est divisible a l'infini. Ces deux propositions qui semblent se décruire l'une

ayant pour objet les idées de notre Esprit, il ne faut pas en appliquer les points sans lignes

l'autre, s'accordent très-bien ensemble. La Géométrie a pour objet les idées de notre esprit. Une ligne Géométrique est une ligne en idée, toujours divisible en idée comme une unité numérique est toujours réductible, en autant d'unités qu'il me plaira d'en concevoir. Je puis diviser l'unité d'un pied en cent-mille milliass d'autres unités; mais ensuite je pourrai toujours confidérer ce pied comme une unité.

Les points fans lignes, les lignes fans furfaces, les furfaces fans folides, l'infini 1, l'infini 2, l'infini 3, font en effet les objets de propositions certaines de la Géométrie; mais il est également certain que la Nature ne peut produire des surfaces, des lignes, des points fans folides. De même il est indubitable qu'une ligne en Géométrie est divisible à l'infini; & il est indubitable qu'il y a dans la Nature des Corps indivisibles, c'est-àdire, des Corps qui resteront tels, tant que la constitution présente des choses subsistera. Tenons donc pour certain qu'il y a des Atomes.

Mr. de Malefieu, dans la Géométrie de Mr. le Duc de Bourgogne, n'a pas fait affez d'attention à cette vérité, p. 117. il trouve de la contradiction où il n'y en a point. Il demande, comme une queftion infoluble, fi un pied de matière est une substance ou plusieurs? C'est une substance certainement, quand on le considére comme un pied cube. Ce sont dix-sept cent vingt-huit substances, quand on le divise en pouces. Elémens de la Philosoph. de Newton, par Mr. de Voltaire Chap. X. p. 131, & suiv. lignes, les lignes fans furfaces, les furfaces fans folides, aux Corps Phyfiques & matériels; & que de même qu'il est indubitable qu'une ligne en Géometrie est divisible à l'infini, il est indubitable qu'il y a dans la Nature des corps indivisibles par leur essence.

Le raifonnement que fait Mr. Keill est donc faux, ainsi que l'est ce qu'il dit de l'impuissance de Dieu à rendre des particules indivisibles. Il n'appuie son opinion que sur une pétition de principe: il conclut que la Matiére ne peut pas être indivisible par le pouvoir divin, Dieu ne pouvant faire des choses contradictoires; parce qu'il suppose avoir démontré qu'il ne peut y avoir aucune particule, ou aucun Atome indivisible par la nature. Or dès qu'on lui nie qu'il ait démontré cela, tout son Argument tombe, & ne sert à rien.

Les objections que l'auteur de l'Art de Penser fonde sur des Démonstrations Géométri-

33 Objiciunt Atomista: Si quantitas omnis est divisibilis in infinitum, magnitudine quævis minima æquabitur maximæ, cum scilicet tot partes habeat minima quot maxima. Qualis, quæso, est hæc consequentia? an quia ulna Anglicana dividi potest in centum partes, & pes Anglicanus etiam dividi potest in centum partes, métriques, n'ont pas plus de force que celles de Mr. Keill. Dès qu'on établit, (comme il est nécessaire & certain) qu'il ne faut faut point appliquer à des Corps réels des Démonstrations qui concernent des points, des lignes & des surfaces purement idéales, tout ce qu'il dit devient inutile; puisqu'il fonde toutes ses raisons sur un principe qu'on condamne & qu'on prouve être vicieux.

N'eft-il pas étonnant qu'il y ait des gens qui puissent penser que l'aîle du plus petit Ciron peut être divisée en des millions de parties, & que dans la plus petite de se parties tant de fois divisées, il reste encore une infinité réelle d'autres parties? Si cela est, on en doit conclurre que les corps les plus petits ont autant d'étendue que les grands, puisqu'ils ont également une infinité de parties. Mr. Keill a répor <sup>1</sup>11 à cette Objection. Et quoi! dit - il 53, parce qu'un Aune d'Angleterre peut se diviser en cent parties, estelle

ideo fequirur pedem ulnæ æquari? At ovum ovo non fimilius invenietur, quam eft hæc argumentatio illorum objectioni; quæ falfiffimå innititur Hypothefi qua magnitudines volunt folum per partium numerum, non item per earum quantitates effe menfurandas. Introductio ad weram Phyficam, &c. Auctore Keill, Lect. IV. p. 33,

elle auffi petite qu'un pied d'Angleterre qui peut le diviser en autant de parties? A celà je réponds que l'Aune eft réellement plus grande que le pied, parce que, quoiqu'on puisse diviser également ces deux mesures jusqu'à une certaine quantité, fi l'on pouffoit enfin la division fort loin, on trouveroit que les parties qu'auroit fourni l'Aune pourroient encore être divisées, lorsqu'il seroit impossible d'en faire de même à celles du pied. Il faut appliquer cette division groffiére & manuelle à celle qui se fait dans la Nature, & conclurre qu'un Corps a réellelement plus de parties divisibles qu'un autre, & qu'il est impossible de diviser un Moucheron en autant de parties qu'une Montagne de deux - cents lieues de longueur, quoiqu'on puisse également faire quatre parties de ces deux Corps. Or puisqu'une certaine quantité de Matiére renferme plus de parties qu'une autre, il faut que la Matiére ne soit pas divisible a l'infini ; car deux Corps qui feroient également composés de parties infinies devroient être réellement égaux en grandeurs.

Les Philosophes, qui parlent sans prévention, conviennent naturellement du peu de vraisemblance qu'il y a dans les Objections des Peripatéticiens & des Cartésiens. Voici l'aveu

l'aveu d'un grand Homme. "La divifibilité "de la Matiére, dit-il 54, est l'Hipothèse "qu'Aristote a embrassée, & celle de presque "tous les Professeurs en Philosophie, dans les Universités, depuis plusieurs siècles. "Ce n'est pas qu'on la comprenne, ou qu'on "puisse répondre aux Objections: mais c'eft "que cette Hypothèle . . . fournit de "grandes commodités. Car lorsqu'on a "épuifé fes diftinctions', fans avoir pu ren-"dre compréhensible cette Doctrine, on se "fauve dans la nature même du fujet, & l'on "allégue que, notre Esprit étant borné per-"fonne ne doit trouver étrange que l'on ne "puisse résoudre ce qui concerne l'Infini, & "qu'il est de l'effence d'un tel Continu d'être nenvironné de difficultés infurmontables à la "Créature humaine. . . . . Les Schola-"stiques ont armé cette Hypothèse de tout ,ce que leur grand loifir leur a pu permettre "d'inventer de distinctions: mais cela ne "fert qu'à fournir quelque babil à leurs Dif-"ciples dans une Thèfe publique, afin que "la parenté n'ait point la honte de les voir "muets. Un Pere se rétire bien plus con-"tent, lorsque l'Ecolier distingue entre l'in-"fini

54 Bayle, Diction. Hiftor. & Crit. Tom. IV. Art. Zénon.

R

TOM. IV.

"fini catégorématique, & l'Infini fyncatégo-"rématique, entre les parties communicanstes & non-communicantes, proportionel-"les & aliquotes, que s'il n'eût rien répondu. "Il a donc été néceffaire que les Profeffeurs "inventassent quelque Jargon; mais toute la "peine qu'ils se font donnée ne fera jamais "capable d'obscurcir cette notion claire & "évidente comme le Soleil : Un nombre "infini de parties d'étendue, dont chacune "eft étendue, & distincte de toutes les autres "tant à l'égard de fon entité, qu'à l'égard "du lieu qu'elle occupe, ne peut point tenir "dans un espace cent-mille millions de fois "plus petit que la cent millième partie d'un "grain d'Orge".

Malgré les Argumens les plus fubtils, on ne peut parvenir tout au plus qu'à la divifion possible de toute forte d'étendue: mais pour la division actuelle tous les plus grands phile-

55 Aliæ proponuntur," Objectiones in quibus actualen dari ponitur divisionem Corporis in partes numero infinitas & à se invicem separatas. Talem divisionem reque defendimus neque concipimus: Corpus quantum minutum ulteriùs posse dividi demonstravimus : & hoi merito vocari Divisionem in infinitum credimus; que enim nullos habet limites infinitum dicitur. Physices ErPhilofophes font contraints de la fixer à un certain point. Mr. s'Gravefande n'héfite pas à rejetter les Objections que font certains Phyficiens pour prouver la divifion actuelle. Nous ne concevons, dit-il 55, ni nous ne défendous une pareille division. Or fi la Matiére n'eft réellement jamais divisée que jusqu'à un certain point: pourquoi ne veut-on pas qu'il foit très-probable, ainfi que l'a dit Newton, que Dieu en créant l'Univers ait fait certaines particules, qui par leur dureté, leur folidité & leur nature doivent toujours refter unes?

Paffons, Monfieur, à la néceffité du Vuide. Il est faux que l'idée que nous avons de l'étendue, contienne en elle celle de la folidité; nous pouvons concevoir une étendue immobile & pénétrable.

L'Idée de la Solidité s'acquiert par le ract 56, celle de l'Etendue n'en a pas befoin;

car

ment. Mathem. &c. Auctore s'Gravesande, Lib. I. Cap. IV. P. 7.

s<sup>6</sup> Soliditatis ideam acquirimus per contactum : corpora quædam nobis reliftere fentimus, & quidem omnibus momentis nobis illa refiftunt, quæ descensum verfus inferiora loca impediant; ex qua refiftentia apparet Corpus ex loco à fe occupato omne abud corpus car un homme pourroit avoir l'idée de l'Efpace, quoiqu'il n'eût jamais touché de Corps; mais il ne pourroit avoir celle de la folidité. Or fi l'idée de l'étendue peut être dans notre entendement fans celle de la folidité: il peut exifter réellement une étendue pénétrable; car tout ce que nous concevons diftinctement <sup>57</sup> est possible; donc le Vuide n'a rien de contraire aux notions évidentes de notre Esprit, ainsi que le prétendent les Cartésiens.

Il est impossible disent ces Philosophes qu'un pied d'étendue soit dans le même lieu que l'autre; Mr. s'Gravesande 58 a parfaitement répondu à cette Objection. Ce que

vous

excludere; id est, illud solidum esse; quam solidizati ideam ad corpora subtiliora quæ propter partium tenutatem sub sensus non cadunt, transferimus, & Experientia constat, hæc ipsa, æque ac durissina, aliis caporibus resistere. Element. Physic. Math. &c. s'Gravfande, Cap. III. p. 4.

57 Vacuum poffibile esse ex folo examine idearum de ducitur; omne enim quod clarè concipimus existen posse, possibile est.

Questio ergo eò redir, an habeamus ideam exrensenis non solidæ? Idem, ibid.

58 Soliditas à quibusdam impenetrabilitas vocatur, à ex natura extensionis illam deducere conantur : pedi cr-

vous dites-là, replique-t-il, est véritable; non pas cependant à cause des raisons pourquoi vous le prétendez. Un pied d'étendue ne peut pas être dans le même lieu qu'un autre pied d'étendue, parce que les parties de l'Espace sont immobiles; mais non pas parce qu'elles sont impénétrables.

Lorsque les Cartéfiens demandent fi le Vuide est une Substance, ou un Accident, il faut leur répondre ce que dit Mr. Locke : "Je n'en fai rien 59; & je n'ai point de honte "d'avouer mon ignorance, jusqu'à ce que "ceux qui font cette question me donnent "une idée claire & distincte de ce qu'on nom-"me Substance." En effet, nous ne connoiffons

bico ex. gr. extensionis, pes alter cubicus extensionis addi non potest, quin habeamus duos pedes cubicos; singuli enim habent omnia quæ ad illam magnitudinem constituendam requiruntur; pars ergo una spatii partes omnes alias excludit, & ipsa illas admittere non potest.

Resp. Hæc omnia vera esse, quia partes spatii sunt immobiles, falsa vero essent nisi pars spatii in alio loco translata contradictionem involveret, & ex immobilitate partium spatii, non ex impenetrabilitate seu soliditate, profluunt. Idem, ibid. p. 5.

59 Effai. Philof. fur l'Entendement Humain, Liv. IL. Chap. XIII. p. 125. fons que très-médiocrement la Nature & les qualités'de la Matiére dont nous fommes entourés & formés: nous ignorons fi elle eft capable de plufieurs attributs que les uns lui accordent & que les autres lui ôtent; & nous voulons exiger qu'on donne une idée précife & diffinête d'un Etre qui ne tombe point fous nos Sens, & que nous ne connoiffons que par les réflexions & la méditation.

Le mouvement prouve la néceffité du Vuide; s'il n'y en avoit aucun, comment les Corps pourroient-ils céder les uns aux autres? Lorsque les Cattéfiens pour prouver la poffibilité du Mouvement dans le Plein, apportent l'exemple du Poiffon qui fe meut dans l'Eau, ils ne font pas attention que ce Poiffon n'a la faculté de nager que parce qu'il y a réellement du Vuide dans l'eau. Il est impossible, dit Lucrèce 60, que les Poiffons ayent la liberté de se mouvoir, s'il n'y a quelque espace vuide, qui facilite le mouve-

<sup>60</sup> Cedere fquamigeris latices nitentibus aiunt ; Et liquidas aperire vias: quia poft loca Pifces Linquunt, quò poffint cedentes confluere Unda: Sic aliàs quoque res inter fe poffe moveri, Et mutare locum, quamvis fint omnia plena. Scilicet id falfa totum ratione receptum eft : Nam quò fquamigeri poterunt procedere tandem

mouvement, & qui reçoive les particules de l'Eau.

Quelque subtile qu'on suppose la Matiére, elle n'en a pas moins befoin du Vuide pour pouvoir se mouvoir. Mr. Locke a parfaitement prouvé cela; on n'a jamais rien dit d'auffi fort en faveur du Vuide. "Mais fans "fortir de l'Univers, dit-il 61, pour aller "au de · là des dernières bornes des Corps, "& fans' recourir à la toute-puissance de "Dieu pour établir le Vuide, il me semble "que le mouvement des Corps que nous "voyons, & dont nous fommes environnés, en "démontre clairement l'existence. Car je "voudrois bien que quelqu'un essayat de di-"vifer un Corps folide de telle dimension "qu'il voudroit ; en forte qu'il fît que ces "parties folides puffent se mouvoir libre-"ment en haut, en bas, & de tous côtés "dans les bornes de la superficie de ce Corps; "quoique dans l'étendue de cette superficie "il

Ni spatium dederint latices ? concedere porro Quò poterunt undæ, cum Pisces ire nequibunt ? Aut igitur motu privandum est corpora quæque; Aut esse admistum dicendum est rebus inane.

Lucret. de Rerum Natura, Lib, I. Vers 372. & feq. 61 Essai Philosophique fur l'Entendement Humain, Liv. II. Chap. XIII. p. 129.

R 4

"il n'y eût point d'espace vuide aussi grand "que la moindre partie dans laquelle il a "divisé ce Corps solide. Que si lorsque la "moindre partie du Corps divisé est aussi "groffe qu'un grain de semence de moutar-"de, il faut qu'il y ait un espace vuide qui "foit égal à la groffeur d'un grain de mou-"tarde, pour faire que les parties de ce "Corps ayent de la place pour se mouvoir "librement dans les bornes de sa superficie; "il faut aussi que, lorsque les parties de la "Matiére font cent millions de fois plus pe-"tites qu'un grain de moutarde, il y ait un "espace vuide de matiére solide qui soit aussi "grand qu'une partie de moutarde, cent mil-"lions de fois plus petite qu'un grain de "cette semence. Et si ce Vuide proportion-"nel est nécessaire dans le premier cas, il doit "l'être dans le fecond, & ainfi à l'infini. Or "que cet espace vuide soit si petit qu'on vou-"dra, cela suffit pour détruire l'Hypothèse "qui établit que tout est plein. Car s'il "peut y avoir un espace vuide de Corps, "égal à la plus petite partie distincte de ma-"tiére

<sup>62</sup> Il paroit téméraire de l'avoir entrepris, & on ne peut voir fans étonnement, que d'une Théorie fi abftraite, formée de plusieurs Théories particulières, tou-

"tiére qui existe préfentement dans le Mon-"de, c'est toujours un espace vuide de "Corps, & qui met une aussi grande diffé-"rence entre l'Espace pur & le Corps, que "si c'étoit un Vuide immense,  $\mu \epsilon \gamma \alpha \chi \alpha \sigma \mu \alpha$ . "Par conséquent, si nous supposons que "l'Espace vuide qui est nécessaire pour le "mouvement, n'est pas égal à la plus petite "partie de la Matière solide, actuellement "divisée, mais à  $\frac{1}{10}$ , ou a  $\frac{1}{1000}$  de cette "partie, il s'ensuivra toujours également "qu'il y a de l'Espace sans matière."

Plusieurs Expériences achevent de prouver la nécessité du Vuide. Gassendi, Newton, s'Gravesande, Musschenbroek, en rapportent un nombre infini. Ainsi la justesse du raisonnement de ceux qui nient la continuité du Plein est appuyée par les principales choses qui doivent servir de pierre de touche pour distinguer la solidité des opinions humaines. 1.....

Je ne dirai ici qu'un mot de l'Attraction. Les Adverfaires de Newton & les plus illuftres Cartéfiens <sup>62</sup> conviennent que les effets qu'il

tes très-difficiles à manier, il naisse nécessairement des conclutions toujours conformes aux faits établis par l'Astronomie. 266 HISTOIRE

qu'il attribue à cette cause inconnue sont véritables: ils avouent que de la Théorie que le favant Anglois a établie sur l'Attraction, il naît nécessairement des conclusions toujours conformes aux faits établis par l'Astronomie: ils difent que toutes les bizarreries du cours de la Lune deviennent dans le Système qui admet l'Attraction, d'une nécessité qui les fait prédire; ils vont enfin jusqu'au point de convenir qu'il est difficile qu'un Système où elles prennent cette forme, ne soit qu'un Système. D'où vient donc ne

Quelquefois même ces conclusions femblent devinet des faits', auxquels les Aftronomes ne se feroient pas attendus. On prétend depuis un tems, & fur tout en Angleterre, que quand Jupiter & Saturne sont entr'eux dans leur plus grande proximité, qui est de 165 millions de lieues, leurs mouvemens ne sont plus de la même régularité que dans le reste de leur cours; & k Syftème de Mr. Newton en donne tout d'un coup la caufe, qu'aucun autre Syftème ne donneroit. lupiter & Saturne s'attirent plus fortement l'un l'autre, parce qu'ils font plus proches, & par-là la régularité du reste de leur cours est sensiblement troublée. On peut aller jusqu'à déterminer la quantité & les bornes de ce déréglement

La Lune est la moins régulière des Planetes, elle echappe assez fouvent aux Tables les plus exactes, & fait des écarts dont on ne connoît point les principes. confessiont-ils pas naturellement, qu'il faut qu'une chose, que tant d'autres autentiques concourent à établir, ait une existence réelle?

Vous avez déja vu, Monsteur, cette foule de preuves fondées fur des Expériences que Newton apporte pour prouver la réalité de l'Attraction dans tous les Corps; ainfi je n'ajouterai rien à ce qu'il a dit, la briéveté de ma Lettre ne le permettant pas. Je renverrai même à celle où je vous parlerai de Mrs. de de Voltaire, s'Gravesande, &c. plu-

Mr. Halley, que son profond favoir en Mathématique n'empêche pas d'être bon Poëte, dit dans les Vers Latins qu'il a mis au-devant de la 3 Edition des Principes de Mr. Newton, "Que la Lune jusque-là ne s'é-"toit point laisse association au frein des Calculs, & n'a-"voit été domptée par aucun Aftronome; mais qu'elle "l'eft enfin dans le nouveau Syftème." Toutes les bizarreries de son cours y deviennent d'une néceffité qui les fait prédire, & il est difficile qu'un Système, où elles prennent cette forme, ne soit qu'un Système heureux, fur tout fi on ne les regarde que comme une petite partie d'un Tout, qui embrasse avec le même fuccès une infinité d'autres explications. Celle du flux & du reflux s'offre fi naturellement par l'action de la Lune fur les Mers, combinée avec celle du Soleil, que ce merveilleux Phénomene femble en être dégradé. Eloges des Académiciens, Ge. Tom. II. p. 303, & fuiv.

plufieurs chofes qui regardent cet illuftre Philosophe. Je ne vous donnerai donc actuellement qu'un précis des découvertes que Mr. Newton a faites sur la nature de la Lumiére: j'en traiterai plus amplement dans l'Article qui concerne Mr. de Voltaire.

Les Phyficiens modernes ayant rejetté toutes les impertinences que 63 débitoient les Scholaftiques fur la nature de la Lumiére, & les Hypothèfes fauffes & chimériques des Philofophes anciens, ont cherché à trouver de meilleures raifons pour expliquer les qualités de la Lumiere & celle des Couleurs qui en émanent: mais on peut dire que jusqu'à Mr. Newton les nouvelles Hypothèfes qu'on avoit inventées pour fuppléer aux anciennes, n'étoient fondées que fur de pures

<sup>63</sup> Les Grees & enfuite tous les Peuples Barbares, qui ont appris d'eux à raifonner & à fe tromper, ont dit de Siècle en Siècle: "La Lumiére est un Accident, "& cet Accident est l'acte du Transparent, entant que "Transparent; les couleurs sont ce qui meut les Corps "transparens." Les Corps lumineux & colorés ont des qualités semblables à celles qu'ils excitent en nous, par la grande raison que rien ne donne ce qu'il n'a pas. Enfin, la Lumiére & les Couleurs sont un mélange du chaud, du froid, du sec & de l'humide; car l'humide, le sec, le froid & le chaud, étant les principes de

268

pures fuppofitions, plus aifées à détruire qu'à inventer, & dont on ne pouvoit demontrer la vérité par aucune Expérience Phylique. Descartes prétendoit que la Lumiére étoit un Corps globuleux : il croyoit que ces corps qui étoient répandus par tout l'Univers, étoient pousses par le Soleil, ainsi qu'un long bâton qui agit à un bout lorsqu'il est presse par l'autre. Mais cette Hypothèse ne peut avoir lieu; car fa elle étoit véritable, il faudroit que nous viffions auffi clair la nuit que le jour, puisque le Soleil fous l'Hémisphére poussant toujours les corps globuleux qui composent la Lumiére en tous fens, ils agiroient également fur nos yeux qui en ressentiroient l'impreffion.

Les

-tout, il faut bien que les Couleurs en soient un composé.

C'est cet absurde Galimatias que des Maîtres d'ignorance, payés par le Public, ont fait respecter à la Crédulité humaine pendant tant d'années: c'est ainsi qu'on a raisonné presque sur tout, jusqu'aux tems des Galilée & des Descartes. Long-tems même après eux ce Jargon, qui deshonore l'entendement humain, a subsisté dans plusieurs Ecoles. Elémens de la Philosophie de Neuton, & c. par Mr. de Voltaire, Chap. I. p. 14. Les Couleurs, felon Defcartes, font les fenfations que Dieu excite en nous felon les rapports du mouvement droit des globules celeftes & de leur mouvement à leur centre. "Si le mouvement circulaire eft beaucoup "plus prompt que l'autre, c'eft le Rouge: "fi le mouvement circulaire n'eft qu'un peu "plus prompt, c'eft le Jaune. Le mouve-"ment droit ou contraire eft-il beaucoup "plus rapide, c'eft le Bleu".

Mallebranche a eu un fentiment approchant de celui de Defcartes; mais plus fimple. Il a prétendu que la différence des couleurs confiftoit uniquement dans la vîteffe où la lenteur des vibrations de la Lumiére. Ces fuppofitions purement arbitraires ont été détruites par Mr. Newton, qui, uniquement occupé à confulter la Nature, l'a forcée à lui découvrir fon Secret. Ce fameux Phyficien, avec le feul fecours du Prifme, a trouvé que la Lumiére est un amas de rayons colorés émanés du Soleil, & qui unis ensemble forment la couleur blanche.

Les rayons léparés & observés à part ont chacun leur couleur particulière, qu'ils confervent teujours, sans qu'aucune réfraction, ou

270

ou réflexion, ou mélange d'ombre, puisse l'altérer.

La différence de leurs couleurs; de forte que les rayons qui ont une couleur particulière, ont aussi leur degré particulier de réfrangibilité, & différent des autres en couleur au dégré qu'ils en différent en réfrangibilité.

Il réfulte de - là que toutes les couleurs qui existent dans la Nature sont constamment telles que les doivent produire les qualités colorifiques & originales des rayons qui composent la Lumiére.

Si la Lumiére confiftoit seulement en rayons également réfrangibles, il existeroit un seule & unique couleur dans le Monde; & quelque effort qu'on fît, on ne pourroit jamais en produire une seconde.

Mr. Newton ayant trouvé moyen par des Expériences certaines, de déterminer la réfrangibilité de chaque espèce de rayons, est venu à bout d'expliquer Mathématiquement toute forte de Phénomenes concernant les couleurs qui peuvent être produites par la réfraction.

Cet habile Phyficien a démêlé le réfultat du différent mélange des rayons homogènes nes 64, qui composent la Lumiére. Ia montré que le Blanc réfulte du mélange parfait de toutes les couleurs fimples; par-là il est évident que le Blanc n'est que le composé de toutes les couleurs primitives.

Si

64 J'appelle Lumiére fimple, homogène & fimilaire, celle dont les rayons sont également réfrangibles ; & j'appelle Lumière composée, heterogène & diffimilaire celle qui a des rayons plus réfrangibles les uns que les autres. J'appelle la première Lumière homogène, non que je veuille affurer qu'elle le foit à tous égards; mais parce que les rayons qui conviennent par rapport à leur réfrangibilité, conviennent du moins dans toutes leurs attres propriétés, que j'examinerai dans cet Ouvrage. Trete d'Optique, Ec. par Mr. Newton, Liv. I. p. 5.

s Le Soleil ayant donné dans une Chambre obscure par un petit trou rond fait dans le Volet d'une fenêrre; & la lumiere ayant été rompue-là par un Prisme pour peindre fur le mur opposé l'image du Soleil P. T. je tins un morceau de papier blanc V. près de cette Imge; en forte qu'il pût être illuminé par la lumiére colorée qui étoit réfléchie de cet endroit là, mais fans intercepter aucune partie de cette lumière dans fon paffage du Prisme à l'Image. Et je trouvai que lorsque le papier fut plus près d'une Couleur que des autres, il parut teint de la couleur dont il étoit plus près, mais que lorsqu'il fut à une distance égale, de toutes les couleurs, de forte qu'il pouvoit être également illuminé par toutes à la fois, il parut blanc. æ

272

ALT & TALLAS

. . 1 . ...

Si l'on intercepte une ou plusieurs de ces couleurs, la blancheur disparoît aussi tôt, & se trouve changée en une couleur 65 qui provient du mélange des autres couleurs qui n'ont point été interceptées.

lorsque le papier fe trouvoit dans cette derniére fitual tion, fi quelques couleurs étoient interceptées, le pat pier perdoit auffitor fa couleur blanche; & paroiffoit de la couleur du reste de la humiére qui n'avoit pas été interceptée. Ainsi donc ce papier étoit illuminé d'une lumière de diverses couleurs, favoir de Rouge, de Jaune, de Vert, de Bleu, & de Violet; & chaque partie de cette lumiére retenoir fa propre couleur, jusqu'à ce qu'elle fut tombée fur le papier, & eut été réfléchie de-là dans l'œil; de forte que fi une de ces parties eut été seule (le reste de la lumiére étant intercepté) ou de beaucoup supérieure en quantité au reste de la lumiére réfléchie de dessus le papier, elle auroit teint le papier de fa propre couleur ; & cependant étant mêlée avec le refte des couleurs dans une proportion convenable, elle faifoit paroître le papier blanc; & par conféquent c'eft en failant un composé avec le refte qu'elle produisoit de Blanc. Les différentes parties de la lumière colorée, qui est réflechie de l'Image, retiennene constamment leur propre couleur pendant qu'elles fe répandent de - là dans l'Air, puisqu'en quelque lieu qu'elles frappent les yeux du Spectateur, elles lui font voir les différentes parties de l'Image sous leurs propres couleurs. Ces différentes parties retiennent done leurs propres couleurs dans le tems qu'elles tombent

TOM. IV.

S

Si l'on laisse repasser les couleurs qu'on avoit interceptées, & qu'elles se mélent avec les autres qui forment la couleur existante,

ou

fur le papier V; & c'est par la confusion & le parfait mélange de toutes leurs couleurs qu'elles composent la blancheur de la lumiere réfléchie de dessus a papier.

Que cette Image Solaire P, T, tombe maintenant fur la Lentille M, N, large de plus de quatre pouces, éloignée du Prisme A, B, C, d'environ fix pieds, & figurée de telle manière qu'elle peut faire que la lumière colorée qui fort du Prisme en divergeant, devienne convergente, & fe réunifie à fon foyer G, qui eft à erviron fix à huit pieds de distance de la Lentille; & qu'elle tombe perpendiculairement fur un papier blant D, E. Si vous avancez ou reculez ce papier, vos verrez, que près de la Lentille, comme en D, E, toute l'Image Solaire, fuppofée en P, T, paroîtra fur le papier teinte de couleurs très-fortes, de la maniére qui a été expliquée ci-deffus ; mais qu'en le reculant de la Lentille, ces couleurs fe raprocheront continuelement, & que, s'entremélant de plus en plus, elles s'affoibliront inceffamment les unes les autres, jusqu'i ce qu'enfin le papier parvienne au foyer G, où par un parfait melange elles s'évanouïront entiérement, & feront changées en une couleur blanche, toute la lumière paroiffant alors fur le papier comme un perit Cetcle blanc. Après quoi si l'on éloigne davantage le pepier de la Lentille, les rayons qui auparavant étoien convergens, le croiseront dans le foyer G, & allant

\$74

En

ou qui paroît pour lors aux yeux, elles réabliffent la blancheur.

e-là en divergeant, ils feront réparoître les couleurs; nais dans un ordre contraire, fuppofé en D, E, où le louge T, qui auparavant étoit en bas, est maintenant n haut, & le Violet P, est en bas qui auparavant toit en haut.

Arrêtons présentement le papier au foyer G, où la unière paroît entièrement blanche & circulaire, & onfidérons en la blancheur. Je dis que cette blanieur est composée des couleurs convergentes. Car fi ne ou plusieurs de ces couleurs sont interceptées à la entille, la blancheur disparoîtra auffi-tôt, & fera langée en une couleur qui provient du mélange des tres couleurs non - interceptées. Et fi laifant pafferfuite les couleurs interceptées on les fait tomber fur tte couleur composée, elles se méleront avec elle, & tabliront la blancheur par leur mélange. Ainfi, fi le olet, le Bleu & le Vert font interceptés, le Jaune, )rangé & le Rouge qui reftent, composeront une vèce d'Orangé fur le papier; & fi après cela on le passer les couleurs interceptées, elles tomberont · cet Orangé composé ; & mélées avec lui, elles proiront encore du Blanc. De mêine, fi le Rouge & Violet, font interceptés, ils tomberont fur ce Vert, mélés avec lui, ils produiront encore du Blanc. que dans cette composition qui fait le Blanc, les erens rayons ne fouffrent aucun changement dans rs qualités colorifiques en agifant l'un fur l'autre,

En interceptant à diverses reprises les rayons de différente espèce, on découvre les différentes couleurs qui proviennent du mélange de ceux qui restent.

Il est donc évident que la Lumiére est composée de rayons qui portent avec ess une couleur qui leur est propre, & qui se peut jamais être produite que par eux.

Un faisceau de rayons, qui, à nos yeu, ne paroît qu'un rayon très-subtil, est divifible de façon qu'on découvre les rayons élémentaires qui le composent, & qu'on les sépare les uns des autres.

Cha-

mais qu'ils foient seulement mélés ensemble, & produsent le Blanc par le mélange de leurs Couleurs, c'é ce qui paroîtra encore davantage par les preuves le vantes.

Si après avoir mis le papier au delà du foyer G comme en D, E, on intercepte, & laisse passer aller tivement le Rouge, il n'arrivera par-là aucun chasse ment au Violet qui reste sur le papier, comme ca devroit être si les distérentes espèces de rayons se foient mutuellement les uns sur les autres au soyer G où ils se croisent. Le Rouge qui est sur le papier, a fera pas changé non plus, quoiqu'alternativement « intercepte & laisse passer le Violet qui le croise.

Et si mettant le papier au foyer G, on regarde = travers d'un Prisme, l'Image blanche circulaire es in & que cette Image transportée par la réfraction =

Chacun de ces rayons est teint d'une couleur qui après cette séparation ne peut jamais être altérée. Le premier est couleur de feu, le second citron, le troissème jaune, le quatrième vert, le cinquième bleu, le sixième indigo, le septième violet. Chacun de ces rayons tamilé par diffèrens Prismes ne changera jamais sa couleur.

Il falloit une fagacité aussi grande que celle de Newton pour venir à bout de faire l'anatomie de la Lumiére : mais il étoit encore nécessaire d'exceller dans l'art de faire les expériences les plus délicates & les plus fujettes

Prisme en R, V, y paroiffe teinte de diverses couleurs, favoir de Violet en V, de Rouge en R, & d'autres couleurs dans l'entre - deux; fi après cela on arrête fouvent le Rouge à son entrée dans la Lentille, & qu'on le laisse passer alternativement, le Rouge en R, dispatra & reparoîtra aurant de fois; mais le Violet en V, ne souffrira par-là aucun changement. De même fi l'on intercepte le Bleu à son entrée dans la Lentille, & qu'on le laisse passer alternativement, le Bleu en R, disparoîtra & reparoîtra autant de fois, sans qu'il arrive aucun changement au Rouge en R. Donc le Rouge dépend d'une certaine espèce de rayons, & le Bleu d'une autre espèce, lesquels au toyer G, où ils font mêlés enfemble, n'agiffent point l'un fur l'autre. Il en est de même des autres couleurs. Idem, ibid. p. 175, & fuiv.

S 3

#### 278 HISTOIRE

fujettes à manquer. Celles par le moyen desquelles on fait la féparation des rayons font si difficiles que Mr. Mariotte ayant voulu les exécuter, il ne put en venir à bout, lui qui d'ailleurs avoit tant de talens pour les Expériences, & qui avoit réuffi fur beaucoup d'autres sujets. La faute de Mr. Mariotte 66 sembla pendant un tems devoir nuire à la realité des découvertes de Mr. Newton: plusieurs personnes crurent qu'dles étoient fausses; mais la vérité prit bientôt le dessus, & dans toute l'Europe, aujourd'hui, on est convaincu de la justelle & de la fûreté de ces Expériences. On les 1 faites

66 Quoique Mr. le Chevalier Newton n'ait fondé la Théorie des Couleurs que fur des Expériences très-feifibles, l'art de les faire a été, pour ainfi dire, renfermé affez long-teins dans l'Angleterre; & il fe trouva dibord en France, en Allemagne, & ailleurs, des Savass qui n'ayant pu feparer exactement les différentes effces de rayons, dont la lumiere est composée, regarérent toute cette Théorie comme une simple Hypethfe, qui ne pouvoit point être démontrée par l'Experience. Mr. Mariotte entr'autres tenta de faire cette fe paration, & la fit d'une manière si imparfaite, que le Rouge, par exemple, qu'il avoit séparé par la fe fraction d'un Prisme étant rompu par un autre Prismlui donna du Violet & du Bleu. Il conclut de la, es les rayons séparés par la réfraction du Prisme n'éters

faites plusieurs fois à Paris à l'Académie des Sciences: on les fait tous les jours à Londres; & Mr. s'Gravesande les exécute en Hollande d'une manière très-juste.

Après cela ne faut-il pas être bien tèméraire pour vouloir nier une chofe auffi généralement avouée & reconnue. Le Jefuite Regnault n'a pas craint de le faire, & cela dans un tems où toute l'Académie des Sciences avoit donné fon confentement à la réalité des Expèriences; confentement qui avoit été ratifié par Mr. de Fontenelle dans l'Eloge de Mr. Newton. Voici le paffage du

point inaltérables par rapport à leur couleur & à leur réfrangibilité, comme on l'affüroit dans l'Optique de Mr. le Chevalier Newton. On trouvera pourtant ces rayons abfolument inaltérables à ce regard, fi l'on prend la peine de les féparer felon la Méthode décrite au long dans la IV. Proposition du I. Livre. C'est ce que Mr. Defaguliers fit voir diffinctement à Londres à Mr. Remond de Montmor, Mr. le Chevalier de Louville & autres Membres de l'Académie Royale des Sciences, & qui a été démontré depuis quelque tems à Paris par le P, Sébostien, lequel, en préfence de plusieurs personnes très intelligentes, a vérifié la plúpart des Expériences de ce Traité des Conleurs, avec une entiére exactitude. Ibid. Préf. du Traducteur, p. XI.

S 4

du Jésuite; vous y reconnoîtrez l'Esprit de la Société.

"Eudoxe. Mr. Newton suppose 67, que les mêmes rayons confervent toujours la "même couleur; & dans les Expériences de "Mr. Mariotte, un rayon violet, rompu "par un second Prisme, représentoit du "Rouge & du Jaune; un rayon rouge, rom-"pu de la même manière, fit voir du Violet "& du Bleu.

"Arifte. Apparemment que les rayonsn'é-"toient ni affez bien léparés, ni affez fimples "dans les Expériences de Mr. Mariotte; car "Mr. Newton avant Mr. Mariotte n'a pu "rompre

67 Entretiens Phylique d'Ariste & d'Endaxe, ou Phylique Nouvelle en Dialogues, &c. par le Pere Regnault de la Compagnie de Jésus, Tom. II. p. 421.

<sup>68</sup> On pourroit croire que fa Charge de la Monnoye ne lui convenoit que parce qu'il étoit excellent Géometre & Phyficien ; & en effet cette matiére demande fouvent des Calculs difficiles, & quantité d'Expériences chimiques, & il a donné des preuves de ce qu'il pouvoit en ce genre par fa Table des Effais de Monnoyes étrangères, imprimée à la fin du Livre du Docteur Arbuthnott. Mais il falloit que fon génie s'etendit jusqu'aux affaires purement politiques, & où il n'entroit nul mélange des Sciences spéculatives. A la convocation du Parlement de 1701 il fut choisi, de nouveau,

"rompre les rayons de manière qu'ils ayent "changé de couleur.

"Eudoxe. Nous ferons là - deffus, Arifte, "dans des fentimens un peu opposés, sans "en être moins bons amis.

Mr. Newton pofféda dans fa Patrie des Charges très-confidérables. Le Roi Guillaume créa en fa faveur celle de *Garde* des Monnoyes; trois ans après on lui donna celle de *Maître* de la Monnoye. Il fe diftingua dans les fonctions de fes Emplois, & l'Homme public ne diminua jamais le mérite du Philofophe <sup>68</sup>.

Mr.

Membre de cette Affemblée pour l'Université de Cambridge. Après tout, c'est peut-être une erreur de regarder les Sciences & les affaires comme si incompatibles, principalement pour les hommes d'une certaine trempe. Les affaires politiques bien entendues se réduifent elles-mêmes à des Calculs très-fins, & à des combinaisons délicates, que les Esprits accoutumés aux hautes spéculations faisissent plus facilement & plus surement, dès qu'ils sont instruits des faits, & sournis des materiaux nécessaires....

En 1703 Mr. Newton fut élu Président de la Société Royale, & l'a été sans interruption jusqu'à sa mort pendant 22 ans; Exemple unique, & dont on n'a pas cru devoir craindre les conséquences. Mr. Newton pensoit en Sage qui connost les foibless de l'Humanité. Il étoit charitable <sup>69</sup>, patient, doux, affable, complaifant, modeste <sup>70</sup>, peusevère pour les autres, quoiqu'il fût pour lui-même d'une grande sévérité; ses mœurs étoient trèspures. On prétend qu'il n'a jamais connu aucune femme. Mr. de Voltaire rapporte quelque

La Reine Anne le fit Chevalier en 1705 titre d'honneur, qui marque du moins que fon nom étoit allé jusqu'au Trône, où les noms les plus illustres en ce genre ne parviennent pas toujours.

Il fut plus connu que jamais à la Cour fous le Roi George. La Princesse de Galles, aujourd'hui Reine d'Angleterre, avoit assez de lumières & de connoissances pour interroger un homme tel que lui, & pour ne pouvoir être satisfaite que par lui. Elle a souvent dit publiquement qu'elle se tenoit heureuse de vivre de son tems, & de le connoître. Dans combien d'autres Nations auroit-il pu être placé, sans y retrouver une Princesse de Galles? Eloges des Académ. Tom. II. p.313, & suiv.

<sup>69</sup> Mr. Samuel Crellius, Ministre Unitaire de Konigswalde, étant à Londres, alla voir le célébre Mr. Newton, qui le reçut fort honnêtement. Ils converserent ensemble pendant l'espace de deux heures: & en fortant Mr. Newton lui mit dix Guinées dans la main, en lui difant qu'il ne les lui donnoit pas comme croyant qu'il en eût besoin, mais qu'il le regardoit comme un hom-

282

quelque chofe fur ce fujet qui me paroît affez fingulier. "Mr. Newton, dit-il 7<sup>1</sup>, "n'a jamais approché d'aucune femme; c'eft "ce qui m'a été confirmé par le Médecin & "le Chirurgien entre les bras de qui il eft "mort". Je voudrois bien favoir comment eft-ce que les Médecins & les Chirurgiens peuvent connoître dans un homme, & dans un

me qui voyageoit en Angleterre, c'est-à-dire comme un homme qui avoit occasion de dépenser beaucoup. Le fait que je viens de rapporter est très certain. Recneil de Littérat. de Philosoph. & d'Hist. p. 41.

7º Un caractère doux promet naturellement de la & on attefte que la sienne s'est toujours modestie, confervée fans altération, quoique tout le monde fût conjuré contr'elle. Il ne parloit jamais ou de lui, ou des autres, il n'agissoit jamais d'une manière à faire foupconner aux Obfervateurs les plus malins le moindre sentiment de vanité. Il est vrai qu'on lui épargnoit affez le foin de se faire valoir ; mais combien d'autres n'auroient pas laissé de prendre encore un foin dont on fe charge fi volontiers, & dont il est fi difficile de se reposer sur personne ? Combien de grands homines généralement applaudis ont gâté le concert de leurs louanges en y mélant leurs voix ! Eloges de Açademiciens, &c. Tom. II. p. 321.

7<sup>1</sup> Oeuvres de Mr. de Voltaire, Tom. IV. p. 247. Edit. 1738. chez Etienne Ledet & Comp. & Jacques Desboydes, Libr. à Amsterdam. un homme plus qu'octogénaire la perte d'un pucelage. Car Newton est mort à 88. ans. S'ils ont ce don merveilleux, ce que j'ai bien de la peine à croire, je m'etonne que les Jésuites pour autoriser le Miracle qu'ils rapportent de leur "Pere Mariana 7<sup>2</sup>, dont "les mains après la mort furent, à cause de "sa chasteté, aussi souples & aussi maniables, "que s'il eût encore été en vie, n'ayent pas "produit un Certificat de quelque Médecin "Espagnol. Au cas qu'ils veuillent profiter de l'Anecdote de Mr. de Voltaire, ils pourront fabriquer ce Certificat avec tant d'autres Pièces fausses qu'ils supposent tous les jours.

Ils me paroît que Mr. de Fontenelle ne s'eft point expliqué affez nettement fur la Religion de Mr. Newton. "Quoiqu'il fût "attaché, dit-il 73, à l'Eglife Anglicane, il "n'eût pas perfécuté les Non-Conformistes "pour les y ramener. Il jugeoit les hom-"mes par les mœurs, & les vrais Non-Con-"formistes étoient pour lui les Vicieux & "les Méchans. Ce n'est pas cependant qu'il "s'en tînt à la Religion Naturelle, il étoit "perfua-

72 Castitatis cultor studiosifimus, cujus aliquis effectus esse poruerit, quod mortuo manus suerint ita tractabiles, ac si viveret. Alegamb. Biblioth. Scriptor. Soc. Jefu, 258.

284

"perfuadé de la Révélation; & parmi les "Livres de toute espèce, qu'il avoit sans "ceffe entre les mains, celui qu'il lisoit le "plus affiduement étoit la Bible". Mr. de Fontenelle n'a pas fu fans doute que Mr. Newton etoit Arien. Ainfi il auroit été fort extraordinaire que n'étant de la Religion Anglicane que par condefcendance, il eût eu des fentimens de perfécution. Or que Mr. Newton penchât vers l'Arianisme, c'eft Mr. de Voltaire qui fera mon Garant. "Le grand Newton, dit-il 74, faifoit à cette "opinion l'honneur de la favoriser. Ce "Philosophe pensoit que les Unitaires rai-"sonnoient plus Geométriquement que "nous".

Je fuis bien affûré, que quand Mr. Newton auroit été très bon Anglican, il auroit toujours détésté la contrainte qu'on veut imposer aux Consciences; un Philosophe aussi fage qu'il l'étoit ne peut jamais penser comme un Inquisiteur. Je n'ai fait cette remarque que pour montrer que Mr. de Fontenelle avoit eu peu de connoissance des véri-

73 Eloges des Académ. Tom. II. p. 322.

74 Oenores de Mr. de Voltaire, Tom. IV. p. 196. Edit. 1739. Chez Jacques Desbordes, Libr. à Ainsterdam.

1

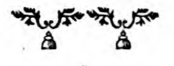
# 286

véritables sentimens de Newton sur la Religion.

Ce grand Homme recut pendant fa vie 75 tous les honneurs qu'il méritoit : ses Concitoyens & fes Compatriotes rendirent juffice à son mérite éminent; & après sa mort, les premiers de la Nation fe disputérent l'honneur de porter le Poële à son Enterrement. Il fût enterré dans l'Eglife où font les Tombeaux des Rois, & les Anglois montrérent par les témoignages d'estime qu'ils donnérent à ce Philosophe, que leur Nation étoit véritablement digne de produire un auffi grand Homme. Je fuis,

#### MONSIEUR,

Votre très - humble & très &c.



#### LET-

75 Tous les Savans d'un Pays, qui en produit tant, mirent Mr. Newton à leur tête par une espèce d'acclamation unanime: ils le reconnurent pour Chef, & pour Maître; un Rebelle n'eut ofé s'élever, on n'eut pas fouffert même un médiocre admirateur. Sa Philosophie a été adoptée par toute l'Angleterre ; elle domine dans la Societé Royale, & dans tous les excellens Ouvrages qui en sont sortis, comme fi elle étoit deja

#### VOLTAIRE ET KEILL.

§. I.

L'es Elémens de la Philofophie de Newton par Mr. de Voltaire me paroiffent mériter l'approbation de tous les gens qui honorent la Science partout où elle fe trouve, & qui ne fe laiffent point aveugler par leurs paffions, ou féduire par leurs préjugés. Bien des perfonnes ont condamné ce Livre, les unes fans l'entendre, les autres parce qu'il venoit d'un homme qu'ils n'aimoient point, & dont la gloire & la réputation excitoit leur jaloufie. Une chofe furprenante,

confactée par le respect d'une longue suite de Siècles. Enfin, il a été révéré au point que la mort ne pouvoit plus lui produire de nouveaux honneurs, il a vu son Apothéose. Tacite qui a reproché aux Romaine leur extrème indifférence pour les grands Hommes de leur Nation, eût donné aux Anglois la louange toute opposée. Eloges des Académicieus, &c. Tom. II. p. 314. prenante, & qui furement ne fait pas l'éloge de certains Savans, c'est qu'ils avoient blâmé cet Ouvrage avant de l'avoir lu, & qu'ils tâchoient de le décrier le plus qu'il leur étoit possible pendant qu'on l'imprimoit. Je pourrois vous nommer, Monfieur, plusieurs Gens de Lettres coupables du crime dont je vous parle: mais il vaut mieux laisser leur faute dans le filence, & ne leur imposer d'autre peine que celle que leur caufe l'envie.

En prenant la défense du Livre de Mr. de Voltaire je ne prétends point soutenir qu'il n'y ait certains endroits très-fusceptibles de critique: mais quel est l'Ouvrage qui ne fournisse pas des sujets de dispute, & dans lequel plusieurs personnes ne trouvent pas des opinions qui ne s'accordent point avec les leurs? Je dirai donc hardiment ce que je pense sur quelques défauts que j'ai cru appercevoir dans cet Ouvrage: mais je n'oublierai pas en même tems les belles chofes & les faits curieux qui y sont en abondance.

Il me paroît que Mr. de Voltaire a gardé un ordre dans son Livre, qui en rend la lecture très-instructive. Il conduit le Lecteur d'une Proposition facile à une autre un peu plus difficile; mais toujours plus inté-Ainfi plus on avance dans l'estreflante. men

11

men de fon Ouvrage, & plus on s'attache aux Matiéres qu'il traite. Il établit d'abord "que la Lumiére n'est que *le Feu lui-même*, "lequel brûle à une petite distance, lorsque "fes parties font moins ténues, ou plus ra-"pides, ou plus réunies; & qui éclaire dou-"cement nos yeux, quand il agit de plus "loin, quand ses particules font plus fines, "& moins rapides, & moins réunies.

÷

"Ainfi une bougie allumée brûleroit l'œil "qui ne feroit qu'à quelques lignes d'elle, & "éclaire l'œil qui en est à quelques pouces. "Ainfi les rayons du Soleil épars dans l'es-"pace de l'Air, illuminent les objets, & "réunis dans un Verre ardent fondent le "Plomb & l'Or.

"Ce feu est dardé en tout sens du point "rayonnant; c'est ce qui fait qu'il est apper-"çu de tous les côtés; il faut donc toujours "le considérer comme des lignes partant "d'un centre à la circonférence. Ainsi tout "faisceau, tout amas, tout trait de rayons "venant du Soleil ou d'un feu quelconque, "doit-être considéré comme un cone dont "la base est fur notre prunelle, & dont la "pointe est dans le feu qui le darde"<sup>1</sup>.

Après

Elémens de la Philosophie de Newton mis à la portée de tout le monde par Mr. de Voltaire, Chap. 1. p. 24.

т

TOM. IV.

Après que Mr. de Voltaire a établi quelle est la nature de la Lumiére, il passe à la manière plus lente, ou plus prompte, dont nous la recevons; ensuite il examine la proportion dans laquelle elle agit <sup>2</sup>.

Mr. deVoltaire tire une preuve de la progreffion 3 de la Lumiére, qu'il est impossible qu'il

1 2 Idem, ibid. p. 27.

3 Nous pouvons en passant conclurre de la célérité avec laquelle la fubstance du Soleil s'échappe ainfi vers nous en ligne droite, combien le Plein de Defeartes eft chimérique. Car 1. comment une ligne droire pourroit-elle parvenir à nous, à travers tant de millions de couches de Matiére mues en ligne courbe, & i mvers tant de mouvemens divers ? 2. Comment un Corps fi délié pourroit il en 7 ou 8 minutes parcourir l'espace de trente millions de nos lieues, qui est entre le Soleil & nous, s'il avoit à pénétrer dans cet espace une Matiére réliftante ? Il faudroit que chaque rayon de rangeât en un moment trente millions de lieues de Matiere fubtile. Remarquez encore que cette précendue Matière fubrile rélifteroit dans le Plein abiolu, aurant Car une livre de que la Matiére la plus compacte. poudre d'Or, presse dans une Boite, réfifte aurent gu'un morceau d'Or pefant une livre. Ainfi un ravon du Soleil auroit bien plus d'effort à faire, que s' avoit à percer un cone d'or, dont l'axe feroir trent millions de lieues.

Il y a plus : l'Expérience, ce vrai Maître de Philefophie; nous apprend que la lumière en venant d'un qu'il n'y ait du vuide. Il passe enfuite plus avant, toujours guidé par les opinions de l'illustre Newton, & il prouve qu'avant cet Anglois, la propriété que la Lumiére a de se réflechir n'étoit pas véritablement connue; & qu'elle n'est point réfléchie 4 par les parties solides des Corps, comme on le croyoit,

Elément dans un autre Elément, d'un milieu dans un autre milieu, n'y passe pas toute entière, comme nous le dirons: une grande partie est réfléchie, l'air en fait rejaillir plus qu'il n'en transmet; ainsi il seroit imposfible qu'il nous vînt aucune lumière des Etoiles, elle feroit toute absorbée, toute répercutée, avant qu'un seul rayon pût seulement venir à moitié de notre Atmosphére. Idem, ibid. p. 28, & suiv.

4 Tout corps opaque réduit en lame mince, laisse passer à travers sa substance des rayons d'une certaine espèce, & réfléchit les autres rayons: or, si la lumiére étoit renvoyée par les Corps, tous les rayons qui tomberoient sur ces lames, seroient réfléchis sur ces lames. Enfin nous verrons que jamais si étonnant paradoxe n'a été prouvé en plus de maniéres. Commencons donc par nous familiariser avec ces vérités.

1. Cette lumière qu'on croit réfléchie par la surfacei solide des Corps, rejaillit en effet sans avoir touché a cette surface.

2. La lumière n'est point renvoyée de derrière un Miroir par la furface folide du vif-argent: mais elle est renvoyée du sein des pores du Miroir, & des pores du vif argent même.

T 2

croyoit, vû que plus les pores 5 font petits & ferrés, plus la lumière passe. "Un pa-"pier fec, dit-il 6, dont les pores font très-"larges, est opaque, nul rayon de lumiére "ne le traverse: étrécissez ses pores en l'im-"bibant, ou d'eau, ou d'huile, il devient stransparent; la même chose arrive au linge, "au fel, &c. Je vous ai parlé, Monfieur, dans ma Lettre précédente des fameuses découvertes de Mr. Newton fur la Lumiére: Mr. de Voltaire les explique avec beaucoup de netteté; il examine auffi quelle est la conformation de nos yeux, & comment la lumié-En cela il est auffi Cartére agit fur eux. fien que Newtoniste, car tous les Philosophes modernes ont expliqué à peu près de la même manière les effets qui fe paffent dans l'intérieur des yeux, ou pour mieux dire les mystères de la vision; puisque enfin c'en sont de véritables, de l'explication defquels

3. Il ne faut point, comme on l'a pensé jusques à present, que les pores de ce vis-argent soient très petits pour réfléchir la lumière: au contraire il faut qu'il soient larges. Idem, ibid. Chap. II. p. 40, & suiv.

s Ce sera encore un nouveau sujet de surprise pour ceux qui n'ont pas étudié cette Philosophie, d'entendre dire que le secret de rendre un Corps opaque, est souvent d'élargir ses pores, & que le moyen de le ren-

quels nous n'avons bien fouvent que des conjectures apparentes. Mr de Voltaire convient lui-même que les raisons qu'en donnent les Mathématiques ne sont point toujours suffisantes.

De la Lumiére Mr. de Voltaire passe à l'Attraction & aux forces centrifuges, dont je vous ai parlé affez amplement dans l'Article de Mr. Newton. Je croirois cependant oublier un des meilleurs endroits du Livre de Mr. de Voltaire, si je ne faisois mention de celui où, en prouvant que la gravitation est dans chaque partie de la Matiére, il a rendu non-feulement aifée, mais fenfible une des plus fublimes & des plus abstraites découvertes de Mr. Newton, qui par les loix de la Gravitation a ofé calculer quelle eft la pefanteur des Corps dans d'autres Globes que le nôtre. Voyez, Mon-

dre transparent est de les éttécir. L'ordre de la Nature paroîtra tout changé: ce qui sembloit devoir faire l'opacité, est précisément ce qui opérera la transparence; & ce qui paroissoit rendre les Corps transparens, sera ce qui les rendra opaques. Cependant rien n'est si vrai, & l'expérience la plus grossière le démontre. Idem, ibid. p. 41.

6 Idem, ibid. p. 41, & fuiv. T 3

## 294 ... HISTOIRE

Monsieur, ce passage 7 au bas de la page. Je ne doute pas que ce ne soit un de ceur qui

7 1. Quand on dit densité, quantité de matière, dans un Globe quelconque, on entend que la matière de ce Globe est homogène; par exemple, que tout pied cubique de cette matière est également pesant.

2. Tout Globe-attire en raison directe de sa mass; ainsi, toutes choses égales, un Globe qui aura 10 sois plus de masse, attirera 10 sois davantage qu'un Corps 10 sois moins massif n'attirera à pareille distance.

3. Il faut absolument confidérer la groffeur, la circonférence de ce Globe quelconque; car plus la circonférence est grande, plus la distance au centre augmente, & il attire en raison renversée du quarré de cette distance. Exemple, si le diametre de la Planete A est 4 sois plus grand que celui de la Planete B, routes deux ayant également de matière, la Planete A artires les Corps à sa superficie 16 sois moins que la Planete B, & ce qui pesera une livre sur la Planete A peser 16 livres sur la Planete B.

4. Il faut favoir fur-tout en combien de terms les mobiles attirés par ce Globe duquel on cherche la denfité, font leur révolution autour de ce Globe; car, comme nous l'avons vu au Chap. 19. tout corps crculant autour d'un autre, gravite d'autant plus qu'il tourne plus vîte; or il ne gravite davantage que par l'une de ces deux raifons, ou parce qu'il s'approche plus du Centre qui l'attire, ou parce que ce Cent attirant contient plus de matière. Si donc je veux is voir la denfité du Soleil, par rapport à la denfité de

qui ont fait crier certains Newtoniens contre Mr. de Voltaire. Ils ont été fans doute fâchés

notre Terre, je dois comparer le tems de la révolution d'une Planete comme Venus autour du Soleil, avec le cours de la Lune autour de notre Terre, & la distance de Venus au Soleil avec la distance de la Lune à la Terre.

5. Voici comme je procéde. La quantité de matiére du Soleil, par rapport à celle de la Terre, est comme le cube de la distance de Venus au centre du Soleil est au cube de la distance de la Lune au centre de la Terre (prenant la distance de Venus au Soleil 257 fois plus grande que celle de la Lune à la Terre,) & aussi en raison réciproque du quarré du tems périodique de Venus autour du Soleil, au quarré du tems périodique de la Lune autour de la Terre.

Cette opération faite, en supposant toujours que le Soleil est à la Terre en grosseur comme un million à l'unité, & en comptant rondement, vous trouverez que le Soleil, plus gros que la Terre un million de fois, n'a que 250000 fois ou environ plus de matiére.

Celà supposé, je veux favoir quelle proportion se, trouve entre la force de la gravitation à la surface du Soleil, & cette même force à la surface de la Terre; je veux savoir en un mot combien pese sur le Soleil ce qui pese ici une livre.

Pour y parvenir, je dis: La force de cette gravitation dépend directement de la denfité des Globes attirants, & de la diftance du centre de ces Globes aux

HISTOIRE 296

chés qu'il rendît faciles des connoissances qu'ils auroient voulu couserver pour eux feuls, & cacher aux autres hommes fous d'épaisses ombres. Un Régent de Collége & un Professeur d'Université ne pourront plus dire avec un air fastueux, nous pesons les Etoiles de notre Cabinet ; qu'elle force de génie ne faur-il pas pour cela? Aujourd'hui le Public est en droit de leur dire: "Ne vantez plus tant vos rares connoifían-"ces, nous favons comment il faut s'y pren-"dre pour cela; nous connoifsons ces fa-"meux Calculs de Newton, & pour pefer les "Etoiles, comme vous, il ne nous faut que "du tems & du papier. Une chose qui "dépend uniquement du Calcul est à la por-"tée

Corps pefants fur ces Globes: or les Corps pefants fe trouvant à la superficie du Globe, leur distance eff précilément le rayon du Globe; mais le rayon du Globe de la Terre est à celui du Soleil comme 1 eft à 100; & la densité respective de la Terre est à celle du Soleil comme 4 est à 1. Dites donc: comme 100, rayon du Soleil multiplié par un, est à 4, denfiré de la Terre multipliée par 1: ainfi est la pesanteur des Corps fur la furface du Soleil à la pefanteur des mêmes corrs fur la surface de la Terre: ce rapport de 100 à 4 ré. duit aux plus petits termes, eft comme 25 à 1; donc une livre pele 25 livres fur la furface du Soleil, ce que je cherchais.

"tée de tout homme qui a affez de génie pour faire quelque progrès dans l'Algèbre "& dans la Géométrie". Avant Newton un Philofophe qui eût voulu entreprendre de pefer la maffe de la Lune, ou cellel de Saturne, & qui en eût connu le véritable poids, auroit du être regardé comme un mortel qui participoit aux connoiffances de la Divinité: mais depuis que l'illustre Anglois a donné les règles qui l'ont conduit, il ne faut plus être qu'homme pour le fuivre.

Le vingt-troisième Chapitre du Livre de Mr. de Voltaire qui contient la Théorie de notre Monde Planétaire est un Morceau magnifique, & qui seul peut illustrer un Savant.

J'ai supposé' ici les densités respectives de la Terre & du Soleil comme 4 & 1: mais ce n'est pas tout-àfait 4; aussi la pesanteur des Corps sur la surface du Soleil est à celle des Corps sur la Terre environ comme 27 & non pas comme 25 à 1.

On ne peut avoir les mêmes notions de toutes les Planetes, car celles qui n'ont point de Lunes, point de Satellites, manquant de Planetes de comparaison, ne peuvent être soumises à nos recherches; ainsi nous ne favons point le rapport de gravitation qui est entre Mercure, Mars, Venus & nous: mais nous favons celui des autres Planetes. Elémens de la Philosophie de Newton, &c. Chap. XXII, p. 278, & suiv.

Τs

Que les ennemis de cet illustre Savant. Auteur disent ce qu'ils voudront, qu'ils se tourmentent pour diminuer, s'il leur eft poffible, fa réputation, on ne peut traiter des matiéres très-abstraites avec plus de clarté & de précision. Cet ingénieux Ecrivain a fait dans ce Chapitre une digreffion très - favante & très-curieuse sur la Période de 1944000 ans nouvellement découverte. Si ce Chapitre étoit moins grand, je me ferois un vrai plaisir de le rapporter en entier au bas de la page: mais comme il excède de beaucoup la longueur ordinaire des passages que je fuis accoutumé de rapporter, je vous exhorte de le lire avec attention, il le mérite à tous égards.

Mr. de Voltaire aux questions Physiques qu'il traite en amene quelques-unes qui ont beaucoup de rapport à la Métaphysique, quoiqu'elles soient pourtant de la compétence du Physicien ; elles sont intéressantes & donnent un nouvel agrément à son Livre. En voici une qui m'a paru des plus curieuses & des plus remarquables.

"L'Ame, dit-il<sup>8</sup>, ne confidére pas fi "telle partie va se peindre au bas de l'œil; "elle ne rapporte rien à des lignes qu'elle ne "voit

\* Idem, ibid. Chap. VI. p. 79, & fuiv.

"voit point. L'œil se baisse seulement, pour "voir ce qui est près de la Terre, & se re-"leve pour voir ce qui est au-dessus de la "Terre.

"Tout cela ne pouvoit être éclairci, & "mis hors de route contestation, que par ,quelqu'Aveugle - né; à qui on auroit donné "le fens de la vûe. Car fi cet Aveugle, au moment qu'il eût ouvert les yeux, eût jugé des distances, des grandeurs & des fituastions, il eut été vrai que les Angles optiques, formés tout d'un coup dans la rétine, "eussent été les caufes immédiates de fes "fentimens. Auffi le Docteur Barclay affa-"roit aprés Mr. Locke, (& allant même en "cela plus loin que Locke), que ni fituation, "ni grandeur, ni distance, ni figure, ne feroit "aucunement discernée par cet Aveugle, "dont les yeux recevroient tout d'un coup la "lumiére.

"Mais où trouver l'Aveugle, dont dépendoit la décifion indubitable de cette quefntion? Enfin en 1729. Mr. Chifelden, un de ces fameux Chirurgiens, qui joignent l'addreffe de la main aux plus grandes lumières de l'efprit, ayant imaginé qu'on pouvoit donner la vûe à un Aveugle-né, en lui abbaiffant ce qu'on appelle des catamattes, qu'il foupçonnoit formées dans fes yeux,

"yeux, presqu'au moment de sa naissance, nil propofa l'opération. L'Aveugle eut de ala peine à y consentir. Il ne concevoit pas "trop, que le sens de la vue put beaucoup augmenter les plaifirs. Sans l'envie qu'on "lui inspira d'apprendre à lire & à écrire, il "n'eût point defiré de voir. Il vérifioit par "cette indifférence, qu'il est impossible d'être malheureux, par la privation des biens dont non n'a pas d'idée : verité bien importante, "Quoi qu'il en foit, l'opération fut faite & réuffit. Ce jeune homme d'environ qua-"torze ans, vit la lumiére pour la premiére "fois. Son expérience confirma tout ce que "Locke & Barclay avoient fi bien prévu. Il "ne distingua de long-tems ni grandeur, ni "distance, ni situation, ni même figure. Un "objet d'un pouce, mis devant son œil & qui "lui cachoit une maison, lui paroifsoir auffi "grand que la maison. Tout ce qu'il "voyoit, lui fembloit d'abord être fur fes "yeux, & les toucher comme les objets du "tact touchent la peau. Il ne pouvoit dif-"tinguer ce qu'il avoit jugé rond à l'aide de "ses mains, d'avec ce qu'il avoit jugé angu-"laire, ni discerner avec ses yeux, fi ce que "fes mains avoient senti être en haut ou en "bas, étoit en effet en haut ou en bas. п "étoit si loin de connoître les grandeurs, -qu'a-

"qu'après avoir enfin conçu par la vûe, que fa maifon étoit plus grande que fa cham-"bre, il ne concevoit pas comment la vue "pouvoit donner cette idée. Ce ne fut qu'au bout de deux mois d'expérience qu'il "put appercevoir que les Tableaux repré-"fentoient des Corps solides : & lorsqu'a-"près ce long tâtonnement d'un fens nou-"veau en lui, il eut fenti que des corps & "non des surfaces seules, étoient peints dans "les Tableaux; il y porta la main, & fut "étonné de ne point trouver avec ses mains "ces Corps soliders, dont il commençoit à "appercevoir les répréfentations. Il deman-"doit quel soit le trompeur, du sens du "toucher, ou du fens de la vue?

"Ce fut donc une décifion irrévocable, "que la maniére dont nous voyons les cho-"fes, n'est point du tout la fuite immédiate "des angles formés dans nos yeux; car ces "angles Mathématiques étoient dans les "yeux de cet homme comme dans les nôtres, "& ne lui fervoient de rien fans les fecours "de l'expérience & des autres fens",

Parmi les Observations que Mr. de Voltaire fait sur les principales matiéres qui concernent la Lumiére, il y en a plusieurs qui expliquent le Méchanisme de l'Arc-en-Ciel, & qui prouvent, ainsi que l'a démontré Newton,

## 302 HISTOIRE

Newton, que ce Météore est une suite nécessaire des loix de la réfrangibilité. Le Chapi-

9 Le célébre Antonio de Dominis, Archevêque de Spalatro en Dahnatie, chaffé de son Evêché par l'Inquisition, écrivit vers l'an 1590. son petit Traité De radiis Lucis & de Iride, qui ne sut imprimé à Venile que vingt ans après. Il sut le premier qui sir voit que les rayons du Soleil réfléchis de l'intérieur même des goutes de pluie, formoient cette peinture qui patoît en Arc, & qui sembloit un Miracle inexplicable; il rendit le Miracle naturel, ou plutôt il l'expliqua par de nouveaux prodiges de la Nature.

- Sa découverte étoit d'autant plus finguliére, qu'il n'avoit d'ailleurs que des notions très-fausses de la manière dont se fait la vision. Il assure dans son Livre, que les images des objets sont dans la prunelle, & qu'il ne se fait point de réfraction dans nos yeux; chose asser des réfractions, alors inconnues, dans les goutes de l'Arc-en-Ciel, & il nioit celles qui se font dans les humeurs de l'œil, qui commençoient à êrre démontrées; mais laissons ses erreurs pour examiner la vérité qu'il a trouvée.

Il vit avec une fagacité alors bien peu commune, que chaque rangée, chaque bande de goutes de plus qui forme l'Arc-en-Ciel, devoit renvoyer des rayons de lumière fous différens angles: il vit que la différence de ces angles devoit faire celle des couleurs: il fat mefurer la grandeur de ces angles: il prit une Boule d'un Crystal bien transparent, qu'il remplit d'eau; il la

Chapitre 9 où elles font n'est pas un des moins intéressans de son Ouvrage. Aprés

suspendit à une certaine hauteur exposée aux rayons du Soleil.

Descartes qui a suivi Antonio de Dominis, qui l'a rectifié & surpasse en quelque chose, & qui peut-être auroit du le citer, fit aussi la même expérience. Quand cette Boule est suspendue à telle hauteur que le rayon de lumière, qui donne du Soleil sur la Boule, fait sinsi avec le rayon allant de la Boule à l'osil, un angle de quarante-deux degrez deux ou trois minutes, cette Boule donne toujours une couleur rouge.

Quand cette Boule est suspendue un peu plus bas, & que ses angles sont plus petits, les autres couleurs de l'Arc-en Ciel paroissent successivement, de façon que le plus grand Angle, en ce cas, fait le Rouge, & que le plus petit angle de 40 degrez, 17 Minutes, forme le Violet. C'est-là le sondement de la connoissance de l'Arc-en-Ciel; mais ce n'en est encore que le sondement.

La réfrangibilité seule rend raison de ce Phénomene fi ordinaire, si peu connu, '& dont très-peu de Commençans ont une idée nette ; tâchons de rendre la chose sensible à tout le monde. Suspendons une Boule de crystal pleine d'eau, exposée au Soleil : plaçonsnous entre le Soleil & elle ; pourquoi cette Boule m'envoye-t-elle des couleurs? & pourquoi cettaines couleurs? Des masses de lumière, des millions de faisceaux, tombent du Soleil sur cette Boule : dans chacun de ces faisceaux il y a des traits primitifs, des

Après avoir donné à l'Ouvrage de Mr. de Voltaire les louanges qu'il mérite, je dirai

rayons homogènes, plufieurs rouges, plufieurs jaunes, plusieurs verds, &c. tous se brisent à leur incidence dans la Boule, chacun d'eux se brise différemment & felon l'espèce dont il est, & selon l'endroit dans leguel entre.

Vous favez déja que les rayons rouges font les moins refrangibles; les rayons rouges d'un certain faifcem déterminé iront donc le réunir dans un certain point dérerminé au fond de la Boule, tandis que les rayens bleus & pourpres du même faisceau iront ailleurs. Ces rayons rouges fortiront aufli de la Boule en un endroit, & les verds, les bleus, les pourpres en un sutre endroit. Ce n'eft pas affez : il faut examiner les points où tombent ces rayons rouges en entrant dans cette Boule & en fortant pour venir à votre l'œil.

Pour donner à ceci tout le degré de clarté nécessaire, concevons cette Boule telle qu'elle eft en effet, un affemblage d'une infinité de furfaces planes; car le cercle étant composé d'une infinité de courbes, la Boule n'est qu'une infinité de surfaces.

Des rayons rouges A, B, C, viennent parallèles du Soleil fur ces trois petites furfaces. N'eft-il pas visi que chacun se brife selon son degré d'incidence? N'efil pas manifeste que le rayon rouge A, tombe pus obliquement fur la petite furface, que le rayon rouge B, ne tombe fur la fienne? Ainfi tous deux viennent point R, par différens chemins.

dirai naturellement que j'ai cru y appercevoir quelques légers défeuts. Le premier, c'eft

Le rayon rouge C, tombant sur sa petite surface encore moins obliquement, se rompt bien moins, & arrive aussi au point R, en ne se brisant que très peu.

J'ai donc déja trois rayons rouges, c'est-à-dire, trois faisceaux de rayons rouges, qui aboutissent au même point R.

A ce point R, chacun fait un angle de réflexion égal à fon angle d'incidence, chacun fe brife à fon émergence de la Boule, en s'éloignant de la perpendiculaire de la nouvelle petite furface qu'il rencontre, de même que chacun s'eft rompu à fon incidence en s'approchant de fa perpendicule; donc tous reviennent pafallèles; donc tous entrent dans l'œil, felon l'ouverture de l'angle propre aux rayons rouges,

S'il y a une quantité suffisante de ces traits homogènes rouges pour ébranler le nerf optique, il est incontestable que vous ne devez avoir que la sensation du Rouge.

Ce font ces rayons A, B, C, qu'on nomme rayons visibles, rayons efficaces de cette goute; car chaque goute à ses rayons visibles.

Il y a des milliers d'autres rayons rouges, qui, venant fur d'autres petites furfaces de la Boule, plus haut & plus bas, n'aboutissent point en R, ou qui, tombés en ces mêmes furfaces à une autre obliquité, n'aboutissent point non plus en R; ceux-là sont perdus pour yous, ils viendront à un autre œil placé plus haut, ou plus bas,

TOM. IV.

c'est qu'il me paroît que le Titre du Livre est fautif: Elémens de la Philosophie de New-

Des milliers de rayons orangés, verds, bleus, violes, font venus à la vérité avec les rouges vifibles fur ces furfaces A, B, C: mais vous ne pourrez les recevoir. Vous en favez la raifon, c'eft qu'ils font tous plus réfrangibles que les rouges ; c'est qu'en entrant tous au même point, chacun prend dans la Boule un chemin différent ; tous rompus davantage, ils viennent au-delfous du point R, ils fe rompent auffi plus que les rouges en fortant de la Boule. Ce même pouvoir qui les approchoit plus du perpendicule de chaque furface dans l'intérieur de la Boule, les en écarre donc divantage à leur retour dans l'air; ils reviennent dont tous au-deffous de votre œil : mais baiffez la Bouk, vous rendez l'angle plus petit. Que cet Angle foir è quarante degrez environ dix - fept minutes, vous ne recevez que les objets violets.

 Il n'y a personne qui sur principe ne conçoive trèsaisément l'artifice de l'Arc - en - Ciel; imaginez plusieus rangées, plusieurs bandes de goutes de pluye, chaque goute fait précisément le même effet que cette Boule.

Jettez les yeux fur cet Arcs &, pour éviter la confusion, ne confidérez que trois rangées de goures de pluye, trois bandes colorées.

Il est visible que l'angle P, O, L, est plus petit que l'Angle V, O, L; & que l'Angle R, O, L, est le plus grand des trois. Ce plus grand Angle des trois est donc celui des rayons primitifs rouges : cet autre saitoyen est celui des primitifs verds; ce plus petit P, Q,

ton mis à la portée de tout le monde. Il faut que Mr. de Voltaire ait une bonne opinion de

L, est celui des primitifs pourpres. Donc vous devez voir l'Iris rouge dans son bord extérieur, verte dans son milieu, pourpre & violette dans sa bande intérieure. Remarquez seulement que la derniére couche violette est toujours teinte de la couleur blanchâtre de la nuée dans laquelle elle se perd.

Vous concevez donc aifément que vous ne voyez ces goutes que fous les rayons efficaces parvenus à vos yeux après une réflexion & deux réfractions, & parvenus fous des angles déterminés. Que votre œil change de place, qu'au lieu d'être en O il foit en T; ce ne font plus les mêmes rayons que vous voyez: la bande qui vous donnoit du Rouge vous donne alors de l'Orangé, ou du Verd, ainfi du refte; & à chaque mouvement de tête vous voyez une Iris nouvelle.

Ce premier Arc-en-Ciel bien conçu, vous aurez aifément l'intelligence du fecond que l'on voit d'ordinaire qui embraise ce premier, & qu'on appelle le faux Arc-en-Ciel; parce que ses couleurs sont moins vives, & qu'elles sont dans un ordre renversé.

Pour que vous puissiez voir deux Arcs - en - Ciel, il fuffit que la nuée soit asse étendue & asse épaisse. Cet Arc qui se peint sur le premier & qui l'embrasse, est sormé de même par des rayons que le Soleil darde dans ces goutes de pluye, qui s'y rompent, qui s'y réfléchissent de façon, que chaque rangée des goutes vous envoye aussi des rayons primitis; cette goute un rayon rouge, cette autre goute un rayon violet.

HISTOIRE

de la sagacité & de la pénétration de l'esprit des hommes qui passent même pour les plus simples

Mais tout fe fait dans ce grand Arc d'une maniére opposée à ce qui se passe dans le petit; pourquoi cela? C'est que votre œil qui reçoit les rayons efficaces du petit Arc venus du Soleil dans la partie supérieure des goutes, reçoit au contraire les rayons du grand Arc venus par la partie basse des goutes.

: Vous appercevez que les goutes d'eau du petit Arc reçoivent les rayons du Soleil par la partie fupérieure, par le haur de chaque goute; les goutes du grand Arc - en - Ciel au contraire reçoivent les rayons qui paryiennent par leur partie baffe. Rien ne vous fera, je crois, plus facile que de concevoir comment les rayons fe réfléchiffent deux fois dans les goutes de ce grand Arc - en - Ciel, & comment ces rayons deux fois réfractés, & deux fois réfléchis, vous donnent une Iris dans un ordre opposé à la première, & plus affoiblie de couleur. Vous venez de voir que les rayons entrent ainfi dans la petire partie baffe des goutes d'eau de cette Iris extérieure.

Une Masse de rayons se présente à la surface de la goute en G; là une partie de ces rayons se réfracte en dedans, & une autre s'éparpille en dehors ; voillà déje une perte de rayons pour l'œil. La partie réfractée parvient en H ; une moitié de cette partie s'échappe dans l'air en sortant de la goute, & est encore perdue pour vous. Le peu qui s'est conservé dans la goute, s'en va en K; là une partie s'echappe encore; troisient diminution. Ce qui en est resté en K s'en va en M

fimples & les plus bornés, s'il a cru que fon Livre étoit à la portée de tout le monde; car qui

& à cette émergence en M, une partie s'éparpille encore: quatrième diminution; & ce qui en refte parvient enfin dans la ligne M, N. Voilà done dans cette goute autant de réfractions que dans les goutes du petit Arc: mais il y a comme vous voyez deux réflexions au lieu d'une dans ce grand Arc. Il fe perd donc le double de la lumière dans ce grand Arc où la lumiére fe réfléchit' deux fois; & il s'en perd la moitié moins dans le petit Arc intérieur, où les goutes n'éprouvent qu'une réflexion. Il est donc démontré que l'Arc-en Ciel extérieur doit toujours être de moitié plus foible en couleur que le petit Arc intérieur. Il est auffi démontré par ce double chemin que font les rayons, qu'ils doivent parvenir à vos yeux dans un fens oppole à celui du premier Arc, car votre œil est placé en O.

Dans cette place O, il reçoit les rayons les moins réfrangibles de la première bande extérieure du petit Arc, & il doit recevoir les plus réfrangibles de la première bande extérieure de ce fecond Arc; ces plus réfrangibles font les violets. Voici donc les deux Arcsen - Ciel ici dans leur ordre, en ne mettant que trois couleurs pour éviter la confusion.

Il ne reste plus qu'à voir pourquoi ces couleurs sont toujours apperçues sous une figure circulaire. Considérez cette ligne O, Z, qui passe par votre œil. Soient conçues se mouvoir ces deux Boules toujours à égale distance de votre œil, elles décriront des bases de cones dont la pointe sera toujours dans votre œil. qui dit tout le monde n'excepte perfonne. Or je fuis perfuadé qu'il n'y a pas peut-être trois mille perfonnes en France qui foient en état de pouvoir retirer quelque fruit de la lecture de fon Livre ; encore parmi ces trois mille s'en trouvera-t-il bien qui n'y entendront rien dans plufieurs endroits. Il faut être abfolument Géometre paffable, pour s'en pouvoir fervir utilement, fans cela dès le premier Chapitre on commence à ne plus comprendre l'Auteur. Je fuis fermement

Concevez que le rayon de cette goute d'eau R, ve nant à votre œil O, tourne autour de cette ligne O, Z, comme autour d'un axe, faifant toujours, par exemple, un Angle avec votre œil de 42 degrez deux minutes; il eft clair que cette goute décrira un cercle qui vous paroîtra rouge. Que cette autre goute V feit conçue tourner de même, faifant toujours un aurre Angle de 40 degres 17 min. elle formera un cercle violet; toutes les goutes qui feront dans ce plan formeront donc un cercle violet, & les goutes qui font dans le plan de la goute R feront un cercle rouge. Vons verrez donc cette Iris comme un cercle, mais vous ne voyez pás tout un cercle ; parce que la Terre le coupe, vous ne voyez qu'un Arc, une portion de cercle.

La plûpart de ces vérités ne purent encore être apperçues ni par Antonio de Dominis, ni par Descartes: ils ne pouvoient savoir pourquoi ces différents Angles donnoient différentes couleurs: mais c'étoit beaucous

ment perfuadé que ce que je dis n'est point outré, & je crois en trouver un preuve évidente dans la Démonstration que donne Mr. de Voltaire pour prouver que la Lumiére employe sept à huit minutes dans le chemin qu'elle fait du Soleil à la Terre.

"On observe, dit-il <sup>10</sup>, de la Terre en C, "ce Satellite de Jupiter, qui s'éclipse régu-"liérement une fois en 42 heures & demie. "Si la Terre étoit immobile, l'Observateur "en C, verroit en trente fois quarante deux "heures

d'avoir trouvé l'Art. Les fineffes de l'Art font rarement dues aux premiers Inventeurs. Ne pouvant done deviner que les couleurs dépendoient de la réfrangibilité des rayons ; que chaque rayon contenoit en foi une couleur primitive ; que la différente attraction de ces rayons failoit leur réfrangibilité, & opéroit ces écartemens qui font les différens Angles; Descartes s'abandonna à fon Efprit d'invention pour expliquer les couleurs de l'Arc - en - Ciel. - Il y employa le tournoyement imaginaire de ces globules & cette tendance au tournoyement; preuve de génie, mais preuve d'erreur. C'eft ainfi que pour expliquer la Systole & la Diastole du cœur, il imagina un mouvement & une conformation dans ce viscère, dont tous les Anatomistes ont reconnu la fausfeté. Descartes auroit été le plus grand Philosophe de la Terre, s'il cut moins inventé. Elémens de la Philofaphie de Newton, Chap. XI. p. 144, & fuiv. 10 Idem, ibid. Chap. I. p. 20, & fuiv.

p. 20, & V 4

312

"heures & demie, trente émerfions de ce Sa-"tellite: mais au bout de ce tems, la Terre "fe trouve en D. Alors l'Observateur ne "voit plus cette émerfion précifément au "bout de trente fois quarante-deux heures "& demie: mais il faut ajouter le tems que "la Lumiére met à se mouvoir de C en D. "& ce tems est sensiblement confidérable. "Mais cet espace C, D, est encore moins "grand que l'espace G, H; car C, D, est "corde du Cercle, & G, H, est le diametre Ce Cercle eft le grand Orbe "du Cercle. "que décrit la Terre, le Soleil est au milieu; "la Lumiére en venant du Satellite de Jupi-"ter, traverle C, D, en dix minutes, & G, "H, en 15 ou 16 minutes. Le Soleil eft "entre G, & H, donc la Lumiére vient du "Soleil en 7 ou 8 minutes".

Combien peu y a-t-il, je ne dis pas de Femmes, de Petit-Maîtres, de Courtifans, d'Officiers; mais de Magistrats, d'Avocats, qui soient en état de comprendre cette Démonstration? On peut être à coup sûr bon Juge, bon Théologien, & bon Jurisconsulte son y rien entendre; il faut avoir pour le moins une connoissance médiocre des Mathématiques. Or c'est supposer une chose trés-fausse que de prétendre que tout le monde est Mathématicien; à peine au contraire

, .

traire parmi quarante mille perfonnes s'en trouve-t-il une. Je joindrai ici une feconde preuve à la premiére que je viens de rapporter; je la tire du Chapitre XX: où Mr. de Voltaire foutient avec raifon, que les découvertes de Kepler, qui s'accordent avec les preuves de la Gravitation & les loix felon lesquelles Mr. Newton montre qu'elle agit, fervent à démontrer que c'eft la Terre qui tourne autour du Soleil. "Voilà donc, "dit Mr. de Voltaire <sup>11</sup>, cette loi de la Gra-"vitation en raifon du quarré des distan-"ces, démontrée.

" 1. Par l'Orbite que décrit la Lune, & "par son éloignement de la Terre, son "centre:

" 2. Par le chemin de chaque Planete "autour du Soleil dans une Elliple;

" 3. Par la comparaison des distances & "des révolutions de toutes les Planetes au-"tour de leur centre commun.

"Il ne fera pas inutile de remarquer que "cette même Règle de Kepler, qui fert à "confirmer la découverte de Newton touchant la Gravitation, confirme aussi le Syf-"tême de Copernic sur le mouvement de la "Terre. On peut dire que Kepler par cette "feule

11 Idem, ibid. Chap. XX. p. 256, & fuiv.

VS

"feule Règle a démontré ce qu'on avoit trou-"vé avant lui, & a ouvert le chemin aux "vérités qu'on devoit découvrir un jour. "Car d'un côté il est démontré que fi la loi "des forces centripètes n'avoit pas lieu, la "Règle de Kepler seroit impossible; de l'au-"tre, il est démontré que fuivant cette même "Règle, fi le Soleil tournoit autour de la "Terre, il faudroit dire: Comme la révolu-"tion de la Lune autour de la Terre en un "mois, est à la révolution prétendue du "Soleil autour de la Terre en un an, ainfi "la racine quarrée du cube de la distance de "la Lune à la Terre, est à la racine quarrée "du cube de la distance du Soleil à la Terre. "Par ce calcul on trouveroit que le Soleil "n'est qu'à 510000. lieues de nous: mais il "eft prouvé qu'il en est au moins à environ "30 millions de lieues; ainfi donc le mou-"vement de la Terre a été démontré en ri-"gueur par Kepler".

Si cela est à la portée de tout le monde, il faut que les hommes de ce Siècle reçoivent en naissant la Science infuse.

Paffons à un autre fujer de critique. "La "lumière, dit Mr. de Voltaire <sup>12</sup>, est celui "de tous les corps dont la nature intime est

13 Idem, ibid. Avant - Propos, p. 11. ligne dernière.

"le plus développée". Je crois que cet ingénieux Auteur est le seul entre les Modernes qui ofe foutenir ce fentiment. Dire que la nature intime d'une choie est développée, c'est prétendre en connoître fi parfaitement l'effence, & par conséquent toutes les propriétés, que cette chose n'ait d'autres qualités que celles que nous lui attribuons, & qui découlent par une fuite nécessaire de Je connois, par exemple, la fon effence. nature intime d'un Triangle, parce que j'en connois toutes les proprietés effentielles, & qu'il ne peut en avoir d'autres que celles que je lui connois: mais il en est de la Lumiére comme de la Matiére, c'est en vain que nous prétendons connoître fon effence intime. La Nature ne se manifeste à nous que par des fenfations; les réflexions qu'elles occasionnent dans notre esprit ne pourront nous conduire qu'à découvrir certains rapports produits par ces mêmes fenfations, Nous connoiffons plusieurs propriétés effentielles de la Lumiére, ainfi que nous en connoissons plusieurs de la Matiére, comme d'être étendue, impénétrable, divisible, indifférente pour le repos ou pour le mouvement ; les notions que nous avons de la Lumiére font-elles plus propres à nous instruire de sa nature intime que celles que nous

nous avons de la Matiére? Je suis assuré du contraire; & dès que l'on convient que l'on ne fauroit dire qu'on connoît la nature intime de la Matiére, quoiqu'on en fache certaines proprietés essentielles, il faut auffi avouer que nous fommes dans la même ignorance à l'égard de la nature intime de la Lumiére, dont nous avons cependant découvert certains attributs qui lui font effentiels, mais que pourtant on ne fauroit affârer conftituer eux feuls fon effence, & par conféquent sa nature intime, que nous ne développerons peut-être jamais. Il femble même que Mr. de Voltaire n'a pas ofé définir proprement ce que c'est que la Lumiére; & fans doute il auroit pu le faire facilement s'il avoit connu sa nature intime. Il demande à la pag. 24, Qu'est-ce donc enfin que la Lumiére? c'est le Feu lui-même, dit-il. Cette définition fatisfait elle? En connoilfons-nous mieux par-là la nature de la Lumiére

13 Varias Ignis proprietates novimus, multa tamen eirca hunc nos latent.

Hypothefes non fingam, ex Experimentis raciocinanrus fum, & quod nondum plenifime notum eft intactum relinguam.

316 .

6.0

Lumiére? Supposez que la Lumiére ne foit que la matiére du Feu plus fine, moins réunie, du moins auroit-il fallu montrer quelle est la nature du Feu: mais de l'aveu des plus grands Philosophes l'essence intime de ces Elémens, ou, fi Mr. de Voltaire aime mieux, de la Lumiére, ne nous est point connue.

Citons un illustre Philosophe Newtoniste pour autorifer cette opinion, dont la doctrine ne fera point suspecte à Mr. de Voltaire. Mr. s'Gravesande avoue que nous ne connoissons point la nature du Feu. Voici les termes dont il fe fert : "Nous avons "plusieurs notions distinctes de certaines "propriétés du Feu: mais il y en a plusieurs "dont nous n'avons aucune connoiffance ; Varias Ignis proprietates novimus, multa stamen circa hunc nos latent". Après cet aveu modelte & véritable, Mr. s'Gravefande 13 examine quelles sont les proprietés du Feu

Ignis corpora quantumois denfa & dura facilime penetrat. Nullum enim novimus corpus quod admoto igne non in omnibus punctis calefiat.

Ignis celerrime movetur; constat hoc ex Observationi-Dus Astronomicis. Feu qui nous sont connues. Il cite celles de pénétrer dans tous les corps, quelque denses & quelque durs qu'ils foient; de se mouvoir avec beaucoup de rapidité; de se joindre aux corps; & d'être attiré par eur à une certaine distance. A ces premiéres observations il en ajoute une autre, c'est que tous les corps contiennent en eux des parties du Feu, puisqu'ils s'échauffent & s'embrasent même lorsqu'ils sont violemment agités & frotés les uns contre les autres. Il me paroît que Mr. s'Gravesande, qui avoue ignorer la nature intime du Feu, instruit cependant mieux fes Lecteurs de fes propriétés effentielles, que Mr. de Voltaire qui croit la connoître & qui n'en dit rien ou du moins très-peu de chofe.

Un autre défaut que je condamne dans l'Ouvrage de Mr. de Voltaire, c'est qu'il fait quelquefois mention de certaines choses dont

Ignis sesse corporibus jungit. Nam quando igni admoventur, ut jam dictum, incalescunt : in hoc etiam cafa expandantur; quæ expansio etiam observatur in corponbus quorum partes non cohærent, in quo casu elastintatem, sape perquàm magnam acquirunt, ut illud observatur in Aëre & Vaporibus.

Ignem à corporibus ad certam ab his diffantiam attrations in Parte sequenti patebit.

dont la connoifsance est peu utile, & qu'il en oublie de beaucoup plus effentielles. En parlant de l'iris qui est sous la cornée, il dit 14, "que c'est cette iris, membrane co-"lorée par elle-même; qui tantôt brune, "tantôt bleue, rend les yeux bleus ou noirs". Cette remarque est peu instructive & peu importante pour un Phyficien, eu égard à bien d'autres qu'auroit pu faire Mr. de Voltaire: Il me paroît qu'il devoit indiquer le principal usage de l'iris, qui est celui de réflechir, ou de suffoquer les rayons, qui passant ou tombant trop obliquement fur les extrémités de la cornée transparente, & pénétrant julqu'à la rétine ne pourroient s'y réunir au même point où les autres rayons de l'objet se réunifient; parce que les premiers ne fouffriroient point une affez grande réfraction, feroient moins convergens, & par-là causeroient de la confusion à la vûe. Les

Si corpora quæcunque juxta mutuo violento motu agitentur, ex attritu incalefcunt, & quidem magnopere, quod Ignis præfentiam indicat, id est omnia Corpora ignem continere; ex attritu enim Ignis quidem moveri, a corpore separari, minime vero generari potest. Physices Elementa Mathematica, Experimentis confirmata. Lib. III. Part. I. Cap. I. Tom. II. p. 1. Auctore Guillelmo Jacobo s'Gravefande, &c.

- 14 Elémens de la Philosophie, &c. Chap. IV. p. 50.

Les rayons donc qui viennent trop obliquement, & qui tombent fur l'iris, fe réfléchiffent fur elle, & reflortent de l'œil, ou y font abforbés par la matière noire que l'on trouve entre elle & le corps vitré; en forte que par ce moyen il ne tombe fur la retine que les rayons qui étant entrés par la cornée, ou la prunelle, peuvent par leurs différentes réfractions fe réunir en un point fur la rétine, les autres par le moyen de l'iris ou de la matière noire qui est au-dessous entre elle & le corps vitré étant interceptés dans leur passage. Je pourrois encore citer plufieurs ulages de l'iris mais je passe à une remarque qui me paroît plus essentielle.

Il femble que Mr. de Voltaire ait pris à tâche de parler non-feulement avec une hauteur infinie, mais avec un mépris outrageant des plus grands Hommes qu'ait produit la Nature. Les Modernes ne trouvent pas plus d'indulgence auprès de lui que les Anciens. Je ne condamnerois point cet ingénieux Ecrivain d'avoir relevé quelques fautes commifes par les Auteurs les plus illustres:

15 Elémens de la Philosophie de Newton, par Mr. de Voltaire, Chap. I. p. 18.

16 Le Pere Mallebranche, génie plus, fubril que vrai qui confulta toujours ses méditations, mais non la Na

la vérité doit - être plus chére & plus respectable que la mémoire & la personne des Savans les plus renommés : mais en critiquant leurs défauts, & en blâmant leurs erreurs, on ne sauroit employer des termes trop mesures; la hauteur & le mépris n'ont jamais bonne grace, lorfqu'on parle de certaines gens qui ont mérité l'effime du Public, & qui font encore regardés actuellement comme des Personnages qui par leurs rares productions font honneur à l'Huma-On est faché, par exemple, & j'ose nité. dire indigné d'entendre affûrer que Descartes ne favoit pas grand' chofe; cette décifion porte avec elle un certain air d'orgueil qui révolte le Public. Mr. de Voltaire eût beaucoup mieux fait de ne pas dire en parlant de cet illustre Philosophe, le destructeur des Chiméres Scholastiques : "Il faut 15 avouer "que tout grand génie qu'il étoit, il favoit, "encore peu de chose en vraie Philosophie.

On peut louer les nouvelles découvertes fans méprifer un des plus illustres Génies qu'il y ait eu. Mallebranche <sup>16</sup> a eu le même

ture, 'adopta' fans preuve les trois Elémens de Descarres: mais il changea beaucoup de choses à ce Château enchanté. Il imagina sans autre preuve une autre explication de la Lumiére, Idem, ibid. p. 23.

Том. 1У.

# 322 HISTOIRE

même fort que Defcartes. Kirker <sup>17</sup> & tous les Savans qui vivoient de fon tems n'ont pas été mieux traités. Albert le Grand <sup>18</sup> n'a obtenu ce titre, que parce que les hommes de fon Siècle étoient bien petits. Les Anciens n'avoient pas le Sens - Commun fur ce qui concerne la Phyfique. Lucrèce ne débite au nom d'Epicure que des abfurdités <sup>19</sup>. Sans vouloir, *Monsieur*, redire ici les obligations que Newton a au Syftème d'Epicure, je me contenterai de vous prier de jetter les yeux fur la Septième Lettre que

17 J'avois toujours entendu dire, que c'étoit dans Kirker que Newton avoit puise cette découverte de l'analogie de la Lumiére & du Son. Kirker en effet dans fon Ars Magna Lucis & Umbre, & dans d'autres Livres encore, appelle le Son le Singe de la Lumiere Quelques perfonnes en inféroient, que Kirker avoit connu ces rapports: mais il est bon, de peur de méprile, de mettre ici fous les yeux ce que dit Kirker page 146 & fuivantes. Ceux, dit-il, qui ont une voix haute & forte, tiennent de la nature de l'Anc : ils sont indiferent & pétulants, comme on fait que font les Anes; cette voix reffemble à la couleur noire. Ceux dont la voix est grave d'abord, & enfuite aigue, tiennent du Bouf; ils font, comme lui, triftes & caléres, & leur voix répond au Bleu célefte. Il a grand foin de fortifier ces belles découvertes du témoignage d'Ariftote. C'eft - là tout ce que nous apprend le Pere Kirker, d'a-

ま

j'ai eu l'honneur de vous écrire, dans laquelle je crois avoir prouvé, & prouvé évidemment, qu'indépendamment des Principes généraux, Newton a adopté plusieurs opinions sur la Lumiére, du Philosophe Grec.

Si Mr. de Voltaire avoit été moins féduit par la grande passion qu'il a pour la gloire de Newton, & par l'envie de rabaisser le Genre-Humain, pour élever ensuite des Autels au Physicien Anglois, il eût peut-être traité tous les Anciens avec moins de mépris : il eût imité un grand Philosophe; c'est

leurs l'un des plus grands Mathématiciens & des plus favans hommes de son tems; & c'est ainsi, à peu près, que tous ceux qui n'étoient que Savans, raisonnoient alors. Idem, ibid. p. 178, & suiv.

<sup>18</sup> Albert qu'on a furnommé le Grand, parce qu'il vivoit dans un Siècle où les hommes étoient bien petits, imagina que les couleurs de l'Arc-en-Ciel venoient d'une rosée qui est entre nous & la nuée, & que ces couleurs reçues sur la nuée, nous étoient envoyées par elle. Vous remarquerez encore que cet Albert le Grand croyoit avec toute l'Ecole que la Lumière étoit un Accident. Idem, ibid. p. 143.

<sup>19</sup> Et par toutes les absurdités qu'il débite au nom d'Epicure sur la Lumière & sur la vision, il paroît que son Siècle, si poli d'ailleurs, étoit plongé dans une profonde ignorance en fait de Physique. Idem, ibid. p. 142, & suiv.

X 2

c'eft Mr. Keill, qui, Disciple de Newton, n'e pas cru cependant devoir injurier les autres Savans pour augmenter la gloire de son Maître. Il examine au contraire les différentes

20 Philosophorum, qui de Rebus Physicis scripferum quatuor præ cæteris Genera inclaruerunt. Primum di eorum, qui rerum naturas per numerorum & figure rum geometricarum proprietates illustrarunt, dicas an occuluerunt ? quales scilicet fuere Pythagonici & Platonici, quippe qui Dogmata fua temere in protanum vulgus effundere non fustinuerunt, ideòque larvis & Hieroglyphis ex Geometria & Arithmetica petitis Phyficam fuam velarunt, nec quisquam eorum Discipulas. nifi post plures exactos probationis annos, ad veras Phylicam atque arcanam illorum Philosophiam pericendam admillus fuit. Quamvis hoc modo fua Philes phiæ dignitas confervata fuerit, peffime tamen not horum Philosophorum posteris confultum eft : exet enim adeo larvata arque tenebris involuta ad neitra pervenere manus corum Dogmata, ut quales fuert veræ de rebus atque rerum naturis fententiæ, parts confter ; quantumvis autem obscuram acceptions has Secta Philosophiam, certius tamen ex ea liquet Phile phos illos Geometriam & Arithmeticam ad folvenda No turæ Phænomena neceffarias duxiffe, atque in hume f nem eas adhibuiffe.

Secunda Phyficorum Gens & Schola Periparetici es ginem duxit. Hæc Secta per Materiam & Formas, Pr vationes, Virtutes elementares, Qualitates occultas, Syr pathias & Antipathias, Facultates, Attractiones, & s rentes façons de philosopher des principales Sectes, & il trouve dans toutes bien de bonnes & excellentes choses parmi d'autres qu'il rejette. Il loue beaucoup les Platoniciens <sup>20</sup> &

genus alia, Phyficam fuam explicavit. Verum, ut opinor, hujus nominis Philofophi non tam rerum caufas indagaffe vifi funt, quam idonea rebus impofuisfe nomina, atque terminos adinvenisfe, quibus actiones naturales ritè designare possumus.

Tertium Philosophantium Genus per Experimenta procedit : atque in id solum incumbit, ut Corporis cujusque proprietates & actiones omnes, per Sensuum repræsentamina nobis innotescant. Hujus Sectæ laboribus haud exigua debet Philosophia incrementa; plura fortasse exinde receptura, si Methodi experimentalis sectatores nullas sibi ipsi finxissent Theorias, ad quas confirmandas Experimenta sua pessime detorserunt.

Quarta denique Physicorum Classis Mechanica dici folet, & qui huic Sectæ nomina dant, omnia Naturæ phænomena, per materiam & morum, partium figuram atque texturam, particulas subtiles atque effluviorum actiones se posse enodare putant; atque horum operationes secundum notas atque stabilitas Mechanicæ leges fieri contendunt.

Ex variis hisce philosophandi Methodis, uti nulla est in qua omnia placent, ita in omnibus quædam probare possumus; quocirca ut delectus habeatur oportet, ea eligendo quæ usui maxime futura sunt, & rationem ex hisce omnibus compositam sequendo. & les Pythagoriciens de s'être fervis de la Géométrie & de l'Algèbre, pour expliquer les Phénomênes de la Nature, & d'avoir cru que ces Sciences étoient abfolument néceffaires aux Phyficiens : mais il les blâme d'avoir couvert leurs fentimens d'un voile obfcur, & d'avoir rendu par-là leurs opinions incompréhenfibles à la plûpart des hommes. Il

Et prino, cum antiquis Pythagoricis & Plarenici, Geömetriam & Arithmeticam, ranquam Artes ad nire philosophandum necessarias, in auxilium accersenus, fine quibus parum admodum certi de causis naturalbus constabit. Cum enim omnis Actio Physica à motu dependeat, aut saltem non siat absque motu, mota quantitas & proportio, corporum motorum magnitudnes, figuræ, numerus, collisiones, & vires ad alia copora movenda, investiganda erunt. Verum hæc omna nisi ex nota quantitatis & proportionis natura, derminari non possi investiganda erunt. Verum hæc omna nisi ex nota quantitatis & proportionis natura, derminari non possi adeoque opus erit iis Artibus, qui harum proprietates demonstrant: & proinde Geomern & Arithmetica necessaria ad rite philosophandum cafendæ sunt.

Secundo, cum Peripateticis non verebimur usurpet terminos Qualitatis, Facultatis, Attractionis, & fimilius non quod his vocibus veram causam seu rationem per ficam, & modum actionis definimus, sed quia actions hæ possiunt intendi & remitti: adeòque cum illa que tatum proprietate gaudeant, jure possiunt earum atte insigniri, & sub hoc nomine virium seu intensions a convient que cette manière de s'expliquer auroit toujours confervé une certaine dignité à la Philosophie; mais il croit avec raison qu'il valoit mieux qu'elle en fût privée, & qu'elle devint plus vulgaire, que d'exposer les hommes à recevoir comme des vérités des erreurs inintelligibles.

remifionis .rationes expendi poffunt : v. g. poffumus Gravitatem Qualitatem dicere, qua corpora omnia deorfum feruntur, five ejus caufa à virtute corporis centralis oriatur, five fit corporibus innata, feu ab actione ætheris vi centrifuga agitati, & altiora petentis procedat; five demum alio quocunque producatur modo. Sic etiam Corporum conatus ad fe mutuo accedendi attractiones vocabimus, qua voce non determinamus actionis iftius caufam, five fiat ab actione corporum vel se mutuo petentium, vel per effluvia emissa fe invicem agitantium, feu ab actione ætheris, aut aëris, aut medii cujuscunque corpora innatantia ad fe invicem urcunque impellentis; poffumus, inquam, has actiones illis vocibus denotare . . . Denique Academici, cum antiquis Atomiftis, & novæ Philofophiæ Sectatoribus, experiemur que & qualia Phœnomena per Materiam & Motum, & notas atque stabilitas Mechanicæ leges explicari poffunt. Introductio ad veram Physicam, feu Lectiones Physica habita in Schola Naturalis Philosophia Academica Oxonensis, &c. Auctore Joanne Keilio, M. D. Aftronomiæ Professore Saviliano. Oxoniæ, Edit. 3. Lect. I. p. 1. & feg. 11.1 X 4

Ce

Ce fage Neutonien examine enfuite quel étoit la maniére de philosopher des Péripatéticiens' qui cherchoient à donner des raisons des Causes physiques par la Matiére, la Forme, la Privation, les Vertus élémentaires, les Qualités fecretes, les Sympathies, les Antipathies, les Facultés & les Attractions; il pense que ces Philosophes avoient plutôt pour but de définir les choses par des noms qui leur fussent propres & qui leur convinssent, que de découvrir les Secrets de la Nature, & de pénétrer dans ses mystères.

Mr. Keill vient enfuite aux Cartéfiens, qu'il loue beaucoup d'avoir cherché à faire un grand nombre d'Expériences. Il convient qu'ils ont rendu par-là des fervices confidérables à la Philofophie; & il ajoute fagement qu'ils l'euffent fervie encore plus utilement, s'ils avoient toujours voulu conformer leurs opinions aux Expériences, au lieu de chercher par toute forte de moyens à faire cadrer les Expériences à leur Syftème.

Il est encore une quatrième Secte de Philosophes, qui pensent que tous les Phénomênes de la Nature & l'arrangement de l'Univers peuvent s'expliquer par la Mariére, le Mouvement, la différente figure des parties, la texture subtile des petits Corpuscules & leur écoulement; ils tâchent de faire accorder order toutes leurs opinions avec les loix du féchanisme. On voit que Mr. Keill entend ar ces derniers Philosophes les Gaffendistes, u les Epicuriens modernes : mais il n'a, opte pas davantage leur manière de philoopher que celle des autres Sectes. Il croit ue dans toutes il y a du bon & du mauvais. gue ce que l'on peut faire de mieux, c'est le les suivre dans ce qu'elles ont de plus vantageux; d'imiter les Pythagoriciens & es Platoniciens dans leur amour pour la Béométrie & l'Algebre, puisque rien n'eft slus néceffaire que ces Sciences pour se perectionner dans la Phyfique; d'emprunter les Péripatéticiens les termes propres & ignificatifs, dont ils fe font fervis pour exprimer les Facultés, les Qualités, les Attracions; & d'imiter enfin les anciens Atomites & les Cartéfiens, en examinant quels ont les Phénomenes qu'on peut expliquer par la Matiére, le Mouvement & les loix connues & établies du Méchanisme.

Il s'en faut bien que Mr. Keill affecte pour es Philosophes qui ont précédé Newton le mépris dont Mr. de Voltaire les accable sans distinction, & sans daigner examiner si parmi les erreurs qu'ils ont soutenues, il ne se trouve pas d'excellentes choses. Ce fameux Anglois qu'on peut regarder comme

XŞ

le

le plus illustre Disciple de Newton, &, j'ole dire, comme le plus, digne d'être, après son Maître, le Prince de sa Secte, rend aux grands Génies de l'Antiquité, & aux Savans modernes, la justice qu'ils méritent. Il s'eft bien gardé de dire "que Lucrèce ne débiteit que des absurdités : que Descartes favoit "peu de chofes en Philofophie : que Kirker "& tous les Savans de fon tems raifonnoient "d'une manière pitoyable"; il auroit cru, en avançant des sentimens aussi faux & aussi choquans, diminuer le triomphe qu'il décernoit à Newton. Il ne l'estimoit pas moins cependant que Mr. de Voltaire, & n'avoit pas moins de vénération pour lui; puisqu'il n'hésite pas à dire 21, qu'il a éclairei des mystères & développé les causes de plusieurs Phénomênes, dont la connoiffance sembloit être interdite aux mortels. On peut lover, & louer fortement un grand Homme, fas en injurier un autre.

Mr. de Voltaire a du s'appercevoir que k Public a été très-choqué de la maniére méprifante avec laquelle il parloit quelquefois des Ecrivains les plus respectables. Son Temple

<sup>21</sup> Cujus (Newtoni) fagaciflimum ingenium plura <sup>1</sup> abstrutiora patefecit Naturæ mysteria, quam spers mortalibus fas erat. Idem, ibid. in Pref.

330

Temple du Goût lui a nui, & quelques corrections qu'il ait faites à cet Ouvrage, il cût mieux valu le supprimer entiérement. C'étoit-la un moyen infaillible pour terminer les reproches qu'on lui fait. D'ailleurs il n'eft rien de fi glorieux que de reconnoître qu'on s'est trompé en ne rendant pas à de grands Hommes toute la juffice qu'on leur Si c'étoit la jalousie qui fît agir devoit. Mr. de Voltaire différemment, cette jaloufie feroit bien mal placée. Quand on a autant de mérite qu'il en a, on ne doit pas craindre que celui des autres', quelque brillant qu'il foit, l'obscurciffe. Je ne parlerai point ici des Ouvrages historiques & poétiques de Mr. de Voltaire. J'en ferai mention lorsque je ferai parvenu aux historiens & aux poetes françois. Je ne le confidere actuel-Jement que comme philosophe, & c'est en cette qualité que je crois devoir le justifier contre l'accusation atroce qu'on lui a intentée fur l'affaire qu'il a cue avec le Juif Hirfch, affaire indigne, & qui lorsqu'elle sera connue du public, fera éternellement la honte des gens qui l'ont sufcitée à Mr. de Voltaire. L'on verra le détail & l'intrigue odieuse & fecrete de cette affaire dans l'article fuivant,

§. IL

#### §. II.

#### MAUPERTUIS.

Moreau de Maupertuis, naquit à S. Malo l'an . . . Son pere Jean Moreau étoit un fimple Matelot qui s'éleva par son mérite jusqu'au grade de Capitaine de Vaisseau Corfaire, Il prit plufieurs Navires aux Anglois, & les belles actions qu'il fit lui obtinrent des Lettres de Noblesse, bien plus honorables, que relles que tant de riches financiers achetent des deniers de la veuve & de l'Orphelin. Les richesses que Jean Moreau avoit gagnées par les prifes qu'il avoit faites sur les Anglois lui fournirent le moyen de donner une éducation & un état convenable à fon fils. Il le fit instruire par des Maîtres habiles, & lui acheta après qu'il eut fini ses Etudes, une Compagnie de Cavalerie. Le metier de Militaire, la contrainte qu'il exigeoit, déplut à Mr. de Maupertuis. Il revendit sa Compagnie, & s'appliqua uniquement aux sciences & aux belles Lettres. Il s'appercut bientôt qu'il n'avoit recu de la nature qu'un mediocre talent pour l'éloquence & pour la poéfie. Et comme la vanité eut toujours beaucoup de part dans toutes les actions de sa vie, & qu'elle fut leur principale, & même leur unique source, il tourna ses vues du côté de la géomé-

géométrie. Il favoit qu'un génie médiocre foutenu par une grande patience & par une forte affiduité, peut toujours faire des progrès dans cette partie de la philosophie. Mr. de Maupertuis fut à Bâle; & prit des lecons de l'illustre Bernoulli, dont le mérite étoit connu & admiré de toute l'Europe. Sous un maître aussi favant, Mr. de Maupertuis acquit des connoiffances affez étendues pour être recu à l'Académie Royale des Sciences. Cela lui fut d'autant plus facile que Mr. de Fontenelle le fervit avec zéle dans cette occa-Ce juge éclairé des philosophes eut fion. fouvent lieu dans la fuite de se repentir d'avoir contribué à faire entrer Mr. de Maupertuis dans l'Académie des Sciences. Quelque tems après il s'y forma un parti en faveur de Newton contre les partifans de Descartes, à la tête desquels étoit Mr. de Fontenelle. Mr. de Maupertuis fut autant determiné par la vanité que par l'amour du vrai à deffendre les nouvelles opinions. embrassa avec chaleur la défense du Newtonianisme, & fous le spécieux pretexte de foutenir la verité, il perfécuta les Fontenelle, les Mairan, les Réaumur, & tous les anciens Academiciens dont la gloire irritoit fon orgueil.

La

La mesure des degrés de la terre prife par Mr. Cassini ne s'accordant pas avec celle que Newton avoit donné, & la dispute s'echauffant à ce sujet comme sur bien d'autres entre les Cartesiens & les Newtoniens, le gouvernement envoya aux poles des Academiciens pour examiner & décider cette question. Voici dequoi il s'agissoit.

Les philosophes anciens ont été divisés entre eux fur la figure de la terre, ainfi que l'ont été les modernes. Thales 22, les Stoïciens & ceux qui fuivoient leurs opinions, disoient que la terre étoit un globe sphérique. Aristote avoit la même opinion. Anaximandre affuroit qu'elle étoit faite comme une Colonne; Leucippe, comme un tambour; Democrite, comme un disque dont le milieu étoit cave ; Anaximenes, comme une table. Les philosophes modernes, parmi toutes ces différentes opinions, en adopterent deux. La premiere faisoit la terre un sphéroïde parfait; & la seconde, un Ellipsoïde allongé vers les poles. Cette derniere opinion fut recue

22 Θαλής και όι απ' αυτου, και οι τωιχοί, σΦαιροειδή την γην. Αναξιμανδρος λίβω χίονι την γην προσφερη των έπιπέδου. 'Αναξιμένης; τραπεζοειδή; Λεύχιππος, τυμπανοειδή. Δημόχριτος, δισχοειδή μέν τω πλάτει, χόιλη δε το μίσον. Thales, Stoici, & qui hos sequuntur, terram

ecue de presque tous les philosophes, lorsue Mr. Cassini eut publié son livre de la randeur & de la figure de la terre, dans equel il rapportoit toutes les opérations ju'il avoit faites. Cependant, quelque tems près on découvrit que la terre, bien loin l'être allongée par les poles, étoit applatie; x cette opinion a été fi bien vérifiée, qu'il n'y plus lieu d'en révoquer la verité en doute. Voici un abregé fuccint de l'histoire de cette découverte qui a fait tant de bruit pendant plusieurs années dans la République des Lettres, & dont la République civile paroît avoir retiré fi peu de profit, par le peu d'ulage qu'elle a fait de ces decouvertes, qui ont coûté plus deux cents mille Ecus à l'Etat.

L'Illustre Dominique Cassini avoit commencé en 1701 cette Méridienne qui traverse la france; il avoit tiré, du pié des Pyrénees, à l'observatoire, une ligne aussi droite qu'on le pouvoit à travers les obstacles presque insurmontables que faisoient naître à chaque instant, la hauteur des Montagnes.

finxerunt globi forma; Anaximander, plans columne lapidez; Anaximenes menfo; Loucippus tympani, Democritus, difci in fuperficie, in medio cavam. Plat. de Plant: Philos. L. III, c. 10.

HISTOIRE 336

tagnes, les changemens de la réfraction dans l'air, les altérations & les défectuofités des instrumens, quelque soin qu'on prit pour les rendre parfaits. Mr. Callini ayant donc mesure fix degrés dix-huit minutes de cette Meridienne, trouva les degrés vers Paris (c'est à dire vers le Nord) plus petits que ceux qui alloient aux Pyrenées vers le Midi, Cette mesure étoit entierement contraire à celle de Norwood, & à la nouvelle Théorie de la terre applatie aux poles. Les Mathematiciens eurent beau s'étonner; des mesures prifes avec beaucoup de précifion, paroissoient devoir être preferées à des raisonne mens qui, fondés sur des théories subtiles, laiffent toujours des doutes (de l'aveu des Mathematiciens) fi l'on n'y a fait entrer toutes les circonstances nécessaires. La terre passe donc pour être allongée, parce que, par les mesures de Mr. Cassini elle devoit avoir néceffairement la figure d'un spheroïde allonge ou d'un citron. Ces mefures furent prifes & répétées par Mr. Cassini en differents tems & en differens lieux. La Meridienne fur continuée fur ce principe, de Paris à Dunckerque; on trouva toujours les degrés du Meridien plus petits en allant vers le Nord Enfin, pendant trente fix ans, le gouvernement n'épargna ni les foins ni la depenfe pour

pour la fureté de cette découverte. Et le refultat des operations faites en 1701, 1713, 1718, 1733, 1734, & 1736, fut toujours que la terre étoit allongée par les poles. Car la question de la figure de la terre dépend absolument de la mesure exacte & juste des degrés du Méridien. Si ces degrés sont égaux, la terre doit être sphérique: s'ils sont plus petits vers le pole que vers l'Equateur, il faut absolument que la terre soit allongée: si au contraire les degrés sont plus petits vers l'Equateur que vers le pole, il faut qu'elle soit applatie. En voici la preuve.

Si la terre étoit une sphere parfaite, & que ses Méridiens fussent des Cercles parfaits, il s'ensuivroit nécessairement que tous les degrés du Méridien seroient égaux; car toutes les lignes verticales se rencontreroient dans un seul point qui feroit le centre du Méridien, & le centre de la terre. Or, par les mesures prises, les degrés ne sont point égaux; donc la terre ne sauroit être un sphéroïde.

La terre n'étant pas sphérique, & son Méridien étant une courbe, si l'on suppose à la circonference de cette ovale toutes les lignes verticales tirées de la façon qu'elles soient toutes prolongées au dedans de l'ovale, & que chacune de ces lignes fasse avec

• Y

TOM. IV.

la

la verticale voifine un angle d'un degré, ces lignes ou ces verticales ne fe rencontreront plus toutes au même point; & les arcs du Méridien, interceptés entre deux de ces verticales voifines, ne feront plus d'egale longueur. Il arrivera que dans l'endroit où le Méridien sera le plus courbe, qui est à l'estrémité du grand axe de l'ovale, le point de concours où se rencontrent les deux verticales voifines, fera moins éloigné; ou, fi l'on veut, moins enfoncé au dessous de la surface de la terre; & ces deux lignes intercepteront une partie du Méridien plus petite que dans l'endroit où le Méridien est moins courbe, qui est à l'extrémité du petit axe de l'ovale : parce que la courbure des lignes étant en raison réciproque du rayon du cercle osculateur, il faut que la courbure de ces mêmes lignes foit toujours plus grande, plus le rayon du cercle ofculateur est pent.

Confidérons actuellement le Meridien de la terre comme formé d'un certain nombre de petits arcs de cercle, chacun d'un degré, dont les centres font dans les points du concours des deux lignes verticales voifines & dont les rayons font les parties de ces verticales comprifes depuis les points, julqu'à la furface de la terre : nous verrons qu'il eft évident que là où les rayons de ces cercles

cles sont plus petits, les degrés de leur cercle, qui sont les mêmes que les degrés du Méridien, font auffi plus petits: & là où les rayons des cercles font plus grands, leurs degrés & ceux du Méridien doivent être auffi plus grands. Il est donc incontestable, que c'eft aux deux bouts de l'ovale où les centres des cercles, qui font les points de concours des deux lignes verticales voifines, font le moins abaillés au dessus de la surface de la terre; que c'est là où les rayons des cercles font plus courts, & où les degrés, toujours proportionnés aux rayons, sont plus petits; qu'au contraire au milieu de l'ovale, à égale distance de ces deux bouts, les rayons des cercles font plus longs, & par conféquent les degrés plus grands.

Il s'enfuit de là que fi les degrés du Méridien vont en diminuant de l'Equateur vers les poles, les poles font aux bouts de l'ovale, la courbure y étant moins forte : & la terre est applatie. Or, Mr. Cassini pretendoit que par les mesures, les degrés du Méridien devenoient plus petits en allant vers le Nord. Donc, par une fuite de ces mêmes mesures, la terre devoit être allongée.

On auroit pu s'en tenir aux mesures de Mr. Cassini. Mais dans une affaire de li grande importance, on voulut lever tous les

Y 2

doutes,

doutes, & connoître évidemment, lequel des deux grands hommes s'étoit trompé, ou Mr. Newton, ou Mr. Caffini ? Le Ministere envoya en 1736, Mrs. de Maupertuis, Clairaut, Camus, le Monnier & Cuthier, au cercle polaire. Ces Mrs. trouverent, par les mefures prifes avec la plus ferupuleufe exactitude, que le degré étoit dans ces climats beaucoup plus long qu'en France. Lorsque ces Messieurs furent retournés à Paris, on douta entre eux & Mr. Caffini. Mais ils firent bientor cesser tous les doutes. Car ils examinerent encore le degré que Mr. Picard avoit mesuré en 1670 au Nord de Paris; & ils démontrerent que ce degré eft de 123 toifes plus long que Mr. Picard ne l'avoit déterminé. L'erreur de Mr. Picard, qui fervoit de fondement aux mesures de la Méridienne, excufoit celle qu'avoient pu commettre d'excellens Aftronomes. qui avoient été féduits par la faute des mesures de Mr. Picard: car ce Mathématicien, malgré les précautions qu'il avoit prifes, ayant fait fon degré de 123 toiles trop court, il étoit vraissemblable qu'on eut enfaite trouvé les degrés vers le midi plus longs qu'ils ne devoient être. Enfin, après bien des écris publiés par les differents partis, la dispute fut terminée par un aveu aussi honorable

340

que

que fincere, & qui montroit la candeur & la probité de celui qui le faifoit. Mr. Callini, petit fils de l'illustre Cassini, héritier du mérite de son Pere & de son grand Pere, après avoir achevé la mesure d'un parallele à l'Equateur, convint que cette mesure, prise avec tout le soin possible, donnoit la terre applatie.

Mr. de Maupertuis revint triomphant de Torno. Il ramena avec lui deux Lapones, dont l'une après avoir refté plufieurs années chez Mad. la Ducheffe d'Aiguillon, a eu il y a environ deux ans, un procès contre fon Mari, qui l'accufoit d'adultere. C'eft à ces deux Lapones que Mr. de Voltaire fait allufion, lorsqu'en parlant du retour des Academiciens qui étoient allés au pole, il dit:

Rainenez vos Secteurs, & furtout deux Lapones.

Cependant Mr. de Voltaire célébra d'abord, ainfi que tous les autres Newtoniens, l'arrivée de Mr. de Maupertuis, qui fe fit peindre en habit de Lapon, applatissant la terre. On grava une estampe où il étoit repréfenté de même. L'on y mit ces quatre vers de Mr. de Voltaire, qui ne s'accordent pas avec l'Akakia.

Ce globe mal connu, qu'il a fu mefurer, Devient un monument où fa gloire fe fonde: Son fort est de fixer la figure Monde,

De lui plaire & de l'éclairer.

Y 3

L'Union

L'Union de Mr. de Voltaire & de Mr. de Maupertuis fut alterée par quelque démêlé qu'ils eurent enfemble au fujet de l'ouvrage de Mad. Du Chatelet, fur lequel il échapa quelque plaifanterie à de Mr. de Maupertuis. Cependant la rupture entre ces philosophes n'eut lieu que lorsqu'ils fe trouverent tous les deux à la Cour du Roi du Prusse. Une chose l'avoit préparée; & c'est par elle que je commencerai le récit de cette fameuse difpute qui a tant fait de bruit dans la République des Lettres.

Mr. de Voltaire ayant été reçu à l'Academie francoife, il envoya à Mr. de Maupertuis son discours de réception, & lui remarqua que Mr. le Comte de Maurepas Miniftre d'Etat l'avoit obligé de supprimer un endroit où Mr. de Maupertuis étoit comparé à Platon voyageant à la Cour de Denys. La vanité du philosophe de S. Malo fut d'abord révoltée, & le premier objet de la haine tomba fur le Ministre d'Etat., Avant été informé dans la suite (à ce qu'il disoit à fes Amis) que le poete n'avoit pas songé à le louer, il ne put lui pardonner ce manque d'attention, & concut contre lui la haine la plus forte. Mr. de Voltaire arriva peu de tems après à Potsdam, & entra au service du Mr. de Maupertuis fot Roi de Prusse. ET 1 1.8 1 oblige

bligé de cacher fon inimitié; mais il traailla sourdement à porter les coups les plus enfibles. Il s'unit pour exécuter fon defein avec quelques François qui étoient à Berlin. Il se présenta bientôt une occasion pour exécuter ce dessein que les compatrioes de Mr. de Voltaire avoient formé contre Mr. de Voltaire avoit remis de l'arui. gent à un Juif pour acheter des billets de la banque de Leipzig (appellé la Steuer.) Peu de tems, après, jouant un perfonnage dans une tragedie avec des Dames de la Cour, il emprunta des Diamans, du Juif auquel il avoit remis fon argent. Cet Israélite crut avoir trouvé le moyen de s'approprier la fomme que lui avoit remis Mr. de Voltaire : il plaça plusieurs diamans faux parmi ceux qu'il lui prêta. Et lorsque Mr. de Voltaire vint à les lui rendre, il prétendit qu'il les avoit changés. Ce Juif fut d'abord protegé hautement par Mr. de Maupertuis & par tous les François de sa'cabale. Mr. de Voltaire fut à la veille de passer pour avoir volé des diamans. Ses ennemis manderent à Paris cent mensonges. Enfin la verité prit le dessus, le Juif fut condamné malgré tous ceux qui le protégoient ; & Mr. de Voltaire reparut à la Cour, où il avoit été obligé de cesser d'aller pendant la durée de ce procès. Malgré Y 4

344 HISTOIRE

Malgré une justification aussi autentique, M. de Maupertuis & ses partisans ne cesserent de publier la même calomnie dans toute l'Europe : mais il furent dans la suite réduits au silence ; car le même Juif fut mis dans un cul de basse-fosse pour avoir fait fix fausses lettres de change & plusieurs autres friponneries dans le goût de celle qu'il avoit voulu faire à Mr. de Voltaire. Il a été ensuite renfermé pour sept ans à la Citadelle de Magdebourg, où il est encore aujourd'hui.

Le procès du Juif avoit fait une trop grande bleffure dans le cœur de Mr. de Voltaire pour qu'elle pût fe cicatrifer par l'avantage qu'il remportoit fur les ennemis. Il fit courir plufieurs pieces manuscrites contre M. de Maupertuis: quelques unes furent même imprimées. Enfin ce géometre s'avifa de publier des Lettres pleines de réveries qui ont donné sujet à l'Akakia, & qui feront par leur bizarre fingularité une preuve éternelle des excès où l'envie de dire des choses nouvelles peut entraîner les hommes qui ont cultivé pendant toute leur vie un genre de science qui semble les obliger à raifonner toujours conféquemment. Les Lettres de Mr. de Maupertuis fournillent des armes à la fimple logique contre la géométrie;

métrie. Aquoi fert cette derniere dans tout ce qui n'est pas soumis au calcul, si lorsqu'il s'agit de raisonnement & de spéculation, les géometres disent les plus grandes chimeres, & veulent les donner pour de rares découvertes?

Jusques ici Mr. de Voltaire avoit eu raifon : mais fon tempérament ardent & fon caractere vif & bouillant lui firent commettres plusieurs fautes qui lui attirerent de trèsgrands chagrins. Un Officier qui faisoit imprimer un Ouvrage sur la fortification des places, furprit chez fon imprimeur, plufieurs feuilles de l'Akakia: il avertit Mr. de Maupertuis, qu'il alloit bientôt paroître une Satyre sanglante contre lui. M. deMaupertuis eut recours au Roi, pour en empêcher la publication. Sa Majesté ordonna qu'on faifit tous les exemplaires, & qu'on les lui portât. Elle envoya enfuite chercher Mr. de Voltaire, & en lui montrant ces exemplaires, elle lui dit, Comment avez-vous pu, Monfieur, vous réfoudre à Ecrire un Ouvrage auffi des - obligeant, contre un homme avec lequel vous mangez tous les jours à ma Table, & avec qui votre état vous oblige de vivre avec bienfeance. Je fuis perfuadé que vous comprenez actuellement combien votre vivacité eft condamnable. Quant a moi, quoique vous YS mayez 346 HISTOIRE

m'ayez manqué dans cette occafion, joublie entierement cette affaire, & je ne veux y prendre part que pour vous raccommoder avec Maupertuis. Donnez-moi donc votre parole que cet ouvrage ne fera pas imprimé ailleurs. Mr. de Voltaire fembla touché de ce que lui disoit le Roi, & lui promit que l'Akakia ne paroîtroit jamais. Le Marquis d'Argens, qui fut le feul temoin de cette converfation, félicita Mr. de Voltaire en fortant de chez le Roi, de la maniere sage dont il s'étoit conduit en parlant à Sa Majesté: mais trois semaines après l'Akakia parut imprimé à Berlin. Le Roi sensiblement & justement piqué, ordonna qu'il seroit brûle par la main du Bourreau dans tous les Carrefours de la Ville. Voila quelle a été la Cause de la disgrace de Mr. de Voltaire. Il est certain qu'il avoit été pouffé à bout par les mauvais procedés de Mr. de Maupertuis : mais il n'eft pas moins certain, qu'il eût dû facrifier son reffentiment à un Roi qui l'avoit accablé de bienfaits, & à qui il avoit donné la parole de supprimer l'Akakia.

Je vais encor examiner avec la même impartialité deux affaires qui furent uniquement les suites des intrigues & de la vanité de Mr. de Maupertuis.

Mr.

Mr. de la Beaumelle en revenant de Copenhague, ayant passé à Berlin, se flata de pouvoir entrer au fervice du Roi. 11 auprès de Mr. de Voltaire une chercha protection, pour obtenir ce qu'il fouhaitoit : mais celui-ci qui avoit déja effuyé tant de chagrin des François, ne crut pas devoir en multiplier le nombre à Berlin, & ne fe conduisit pas avec beaucoup de Chaleur pout faire réuffir les deffeins de Mr. de la Beaumelle. Cependant les liaifons que ces deux perfonnes avoient eues enfemble alarmerent Mr. de Maupertuis, qui commenca à cabaler contre la Beaumelle: mais ayant appris qu'il étoit affez froidement avec Mr. de Voltaire, il concut le dessein de le rendre son Ennemi. Le hafard favorila ion projet, peu de tems après. Dans un des soupers du Roi, où l'on étoit de très, bonne humeur, Mr. de Voltaire dit tout doucement au Marquis d'Argens, qui étoit auprès de lui : Frere, moderez votre Gaieté : un Auteur vient de nous comparer dans un ouvrage nouveau à des fous & à des nains. Cette idée fit rire le Marquis d'Argens. Le Roi s'étant appercu que Mr. de Voltaire avoit dit quelque chofe tout bas, fut curieux de savoir de quoi il s'agissoit. Le Marquis, qui ne connoisfoit ni l'auteur ni l'ouvrage, se contenta de r I répon348

répondre, que c'étoit une plaisanterie qui ne valoit pas la peine d'être redite. Mais le Roi ayant infilté avec empressement, le Marquis lui répondit : Sire, Mr. de Voltaire m's dit, qu'un Auteur avoit comparé les Gens de Lettres qui ont l'honneur d'être auprès de Votre Majesté, à des Fous & à des Nains. Le Roi ayant paru trouver cette plaifanterie affez mauvaile, demanda quel étoit cet auteur. Je ne connois, Sire, répondit le Marquis, ni l'Auteur ni le Livre, & je n'en fais que ce que vient de me dire Mr. de Voltaire. Le Roi ayant demandé alors à Mr. de Voltaire comment on appelloit cet Ecrivain, il fe trouva malgré lui obligé, de nommer Mr. de la Beaumelle. Voila comme s'eft paffée cette affaire, que Maupertuis rendit le lendemain avec les Couleurs les plus Noires, à un homme déja disposé à ne pas aimer Mr. de Voltaire. Dès ce moment Mr. la Beaumelle, entra dans toutes les vûes de Maupertuis, & publia ces invectives qui ont été réfutées par d'autres invectives, & qui ne font egalement dans la republique des Lettres d'aucune autre utilité, que de montrer jusqu'à quel excès la haine & la Vengeance peuvent porter les Gens de Lettres les plus estimables par leurs Talens.

La

La dispute que Mr. de Maupertuis a eue ivec Mr. König a éronné avec raifon toute 'Europe ;- l'on peut dire hardiment qu'il n'y a aucun exemple dans la république des Lettres, d'une conduite aussi orgueilleuse, & auffi injuste. Mr. de Maupertuis voyant que les Operations faites pour mefurer les degrés de la terre lui étoient communes avec les autres Académiciens qui l'avoient accompagné, qui tous n'avoient fait d'ailleurs que vérifier ce que Newton par la force de son Genie avoit calculé dans son s'apercevant encor, malgré fon Cabinet : Amour propre, que fa Venus phylique n'étoit regardée que comme une foible compilation, en style précieux & guindé, fur les differents fistèmes de la génération, & voulant publier quelque chose de nouveau, il prit malheuresement pour une découverte une Opinion aussi Ancienne que la philosophie: il annonça avec beaucoup d'Emphafe, & avec tout l'apareil Scientifique du Calcul, que le mouvement dans la matiere étoit produit par la moindre quantité qu'il en falloit pour l'effectuer. Mais tous les philofophes Anciens avoient dit cela en d'autres termes; car ils avoient établi, qu'il n'y avoit rien d'inutile dans la nature; qu'elle n'employoit rien de superflus. 11 s'ensuivoit done

donc nécessairement de ce principe, qu'il n'y avoit dans la loi Generale du mouvement que ce qui étoit nécessaire à cette loi. Les Modernes ont tous repeté dans vingt endroits differents la même chofe. Mr. de Fontenelle dit, que la nature agit avec la plus grande Economie; le Pere Mallebranche, que Dieu employe toujours les voies & les moyens les plus fimples. Quoique la decouverte de Mr. de Maupertuis fût renouvellée des Grecs, il n'en étoit pas moins jalour & moins glorieux. Mr. König, qui avoit été fon camarade de Collége, & de tous tems fon Ami, étant venu à Berlin, lui dit qu'il étoit dans le dessein de publier quelques Lettres de Mr. Leibnitz, où l'idée du minimum. (c'étoit la découverte de Mr. de Maupertuis) étoit traitée amplement. Mr. König s'étant apperçu, par la suite de la conversation, que ce qu'il avoit dit à Mr. de Maupertuis lui avoit déplu, il lui écrivit le lendemain en lui envoyant le manufcrit dont il étoit question ; le priant de le bruler s'il le. jugeoit à propos; & protestant qu'il n'avoit aucune idée de rien faire qui pût lui déplaire. La fierté de Mr. de Maupertuis lui fit méprifer la politesse de Mr. König, à qui il témoigna depuis ce tems beaucoup d'indifference, & même d'éloignement. Celui-ci piqué

siqué d'un procedé aussi deplacé fit impriner les Lettres de Mr. Leibnitz. Alors Mr. le Maupertuis devint furieux: il cita Mr. lonig devant le tribunal de l'Académie, & ui demanda d'y présenter la Lettre originale Mr. König répondit, qu'il le Leibnitz. voit toujours dit qu'il n'avoit qu'une Copie le cette Lettre, qui lui avoit été communiuée par un des principaux Citoyens l'Amsterdam, dont il produisit un Certifi-Mr. de Maupertuis s'opiniâtra touat. ours à demander l'Original, à un homme ui avant la dispute avoit annoncé qu'il ne avoit pas. Toutes les raisons de Mr. König le furent pas écoutées, il fut declaré par Académie de Berlin, à laquelle Mr. de Maupertuis préfidoit, que la Lettre n'avoit janais été écrite par Mr. Leibnitz, & que la Copie qu'on en produisoit étoit fausse, & abriquée selon toutes les apparences, pour ernir la gloire de l'illustre Président. Ce juement de l'Académie ne fut rendu que par ine très - petite partie des Académiciens. Le Comte Algaroti, Mr. de Voltaire, Mr. Suler, le Marquis d'Argens, & plufieurs aures ne furent pas à l'affemblée le jour de la ondamnation de Mr. König, qui ne trouva our la tranquillité de Mr. de Maupertuis ue trop de deffenseurs dans la république les Lettres. Tant

Tant de peines, de foins, d'embarras, altererent la Santé de Mr. de Maupertuis. Il ft un voyage en France pour la remettre: mais la Guerre qui étoit pour lors entre les Francois & les Pruffiens, & les Ennemis que lui avoient fait les disputes littéraires l'obligerent à quitter Montpellier, & à se retirer à Bâle en Suiffe, où il mourut entre les bras de deux moines Franciscains. Il avoit toujours été fort indévot, tandis que Mr. de Voltaire n'avoit pas été à Berlin : mais lorsqu'il y fut, Mr. de Maupertuis devint croyant, & même scrupuleux, L'on peut appliquer à la devotion de Mr. de Maupertuis ces vers de la comédie de Don-Japhet.

> "Deux Soleils dans un lieu trop etroit "Rendent trop excessif le contraire du froid:

Au reste la dévotion de Mr. de Maupertuis ne l'empêcha pas de protéger toujours la Metrie, qu'il avoit fait venir à Berlin, parce qu'il espéroit pouvoir se fervir tôt ou tard de cet insensé pour publier quelque Satyre contre Mr. de Voltaire. Mr. de Maupertuis ordonna par son testament, la France & la Prusse étant en Guerre, qu'il seroit enterré en terre neutre : un Prince Souverain n'eût pu agir avec plus de ménagement Il est bien fâcheux que Mr. de Maupertuis n'at

'ait pas eu un pré au delà du Rhin, & ne Vigne en deçà : il auroit pu dire, pour endre fon testament plus digne d'un Roi, u'il donnoit ses Domaines en delà du thin à fon Neveu, & ceux en deçà à fa Jiece.

#### §. Ш.

#### S'GRAVESANDE.

Mr. s'Gravesande est sans contredit un des olus illustres Disciples de Newton, & un des olus habiles Phyficiens qu'il y ait en Europe. e Cours de Phyfique qu'il a donné au Public, intitulé Phylices Elementa Mathematica, Experimentis confirmata, five Introductio ad Philosophiam Newtonianam, est un excellent Duvrage. Ce Philosophe Hollandois admet 'Attraction, ainfi que fon Maître, dans oute son étendue, & la fait dominer dans 'explication de tous les Phénomenes; elle At après Dieu la premiére & la principale aufe de l'harmonie de l'Univers. Mr. s'Gravesande a soin de prévenir ses Lecteurs, qu'il ne regarde pas la Vertu qu'ont les Corps de s'attirer mutuellement, & de se repousser, comme une Qualité occulte; mais qu'il la confidére au contraire comme la Loi TOM IV. z univeruniverfelle établie dans la Nature. Il cite à ce fujet ce qu'a dit Mr. Newton fon Maître, & que je vous ai rapporté, lorfque j'ai parlé de ce grand Homme, qui prétend que c'eft avoir fait un grand progrès dans la bonne Philofophie, que d'expliquer chairement par le moyen de deux ou trois Phénomenes de la Nature les Principes généraux du Mouvement, & les propriétés de toutes les chofes qui découlent de ces Principes.

Mr. s'Gravesande réduit, ainsi que son Maître, à trois loix toutes celles du Mouvument. Par la première il établit que tout Corps persévére dans son état de mouvement ou de repos, s'il n'est déterminé par quel-

<sup>23</sup> Et ne quis credat, quia caufam prædictæ Antractionis & repulfionis non damus, illas inter Qualiners occultas effe recenfendas. Cum Newtono hie dicinus, nos illa Principia confiderare non ut occultas Qualintes; quæ ex fpecificis rerum formis oriri fingumur, fed ut univerfales Naturæ leges, quibus res ipfæ funt formatæ; nam principia quidem talia revera exiftere oftendunt Phœnomena Naturæ, licet ipforum caufæ quæ fat nondum fuerit explicatum. Affirmare fingulas rerum fpecies fpecificis præditas effe Qualitatibus occultis, per quas eæ vim certam in agendo habeant, hoc utique ef nihil dicere. At ex Phœnomeniş Naturæ duo vel ma

# DE L'ESPRIT HUMAIN. 355.

quelque force, dont il reçoit une impression qui le fait changer d'état. - Par la feconde loi le changement de Mouvement est toujours proportionné à la force motrice qui agit, & se fait toujours aussi felon la ligne droite par laquelle cette force agit. Par la troisième loi la réaction est toujours égale, mais contraire dans deux corps différens. Si on presse une pierre avec le doigt, le doigt à son tour est pressé par la pierre. C'eft fur ces trois uniques Principes du Mouvement que Mr. s'Gravesande établit, ainfi que tous les Newtonistes, toutes les caufes des mouvemens particuliers; il y a joint quelques explications affez courtes, & quelques exemples familiers que vous pourrez voir au bas de la page 24.

#### Ces

derivare generalia Motús Principia, & deinde explicare quemadmodum proprietates & actiones rerum omnium, ex Principiis istis confequantur; id vero inagnus effet factus in Philosophia progressis, etiamsi Principiorum istorum causæ nondum effent cognitæ. Physices Elementa Mathematica, Experimentis confirmata, sive Introductio ad Philosophiam Newtonianam, Auctore Guillelmo Jacobo s'Gravesande, &c. Tom. I. Libr. I. Part. I. Cap.V. p. 13.

24 Tres à Newtono traduntur leges, quibus omnia quæ ad Motum pertinent explicari posse credimus.

Z a

Ces Eclaircissemens ne sont point inutiles: ils facilitent dans la suite l'intelligence de

#### LEX I.

Corpus omne perfeverat in statu suo quiescendi vel movendi uniformiter in directum, nisi quarenus à viribus impressis cogatur statum illum mutare.

Videmus Corpus sua natura esse incapar sele movendi, unde nisi causa extranea moveatur, in quiere semper necessario manet.

Corpus etiam femel motum, in motu fecundum eandem rectam lineam eadem cum velocitate continuare quotidianis experimentis plenifime conftat ; nullam enan unquam mutationem in motu fieri videmus, nifi aliqua ex caufa. Quomodo verò, cum Motús fit continua loci mutatio, mutatio fecundi momenti ex mutatione primi momenti fequatur, & quænam fit caufa continuationis motús, mihi omnino ignotum videtur; cum autem Phænomenon certum fit, pro Naturæ lege habendum eft.

#### LEX II.

'Mutatio Motús est semper proportionalis vi motrici impresse, & fit semper secundum rectam lineara, qui vis illa imprimitur.

Quando Corpori moto alia superadditur vis, ad illud movendum in eadem directione, motus celerior fir, & quidem pro ratione novæ impressionis.

Quando nova impressio motui Corporis contraria est, retardatio sequitur proportionem impressionis, ita ut vis dupla aut tripla, &c. producat retardationem duplan aut triplam.

de bien des endroits du Livre de Mr. s'Gravesande. Ce n'est pas qu'on puisse l'accuser d'être

Et in genere, omnes vires producunt mutationes in motu fecundum directiones fuas, & pro magnitudinibus fuis: aliæ actiones virium contradictionem involvunt; illud clariùs patebit per Experimenta in fequentibus circa vires obliquas memoranda.

#### LEX III.

Actioni contraria femper & æqualis est reactio, five, corporum duorum actiones in se mutuo semper sunt æquales, & in partes contrarias diriguntur.

Quomodocunque Corpus in aliud agat, ipfum reactionem æqualem & contrariam pati femper videmus. Digito lapidem premo, premitur æqualiter digitus à lapide. Currum Equus protrahit, à Curru æqualiter retrotrahitur; lora enim æqualiter verfus utrainque partem diftenduntur.

Corpus in aliud impingitur, quæcunque fit impreffio, utrunque æqualem patitur; impreffiones vero contrariæ funt: illud plenifime confirmatur per Experimenta circa collifiones corporum.

Magnes Ferrum ad se trahit, trahitur æqualiter à

#### EXPERIMENTUM.

Suspenditur Magnes M, ita ut facillime moveri possit, & Fetro admoto ad certam distantiam, accedit Magnes ad Ferrum; & hoc retrahendo, antequam Magnes ad hoc pervenerit, Magnes Ferrum sequitur; eodem omnino modo, ac Ferrum ad Magnetem accedit, & hunc

Z 3

d'être obfcur: mais il est ordinairement si concis, qu'il faut prendre garde aux moindres Principes qu'il établit; fans cela on court risque de ne le plus entendre, ou de l'entendre fort mal.

L'ordre qu'il a gardé dans fon Livre est fort beau; les matières s'y fuccédent à propos, & l'une conduit nécéssairement & imperceptiblement à l'autre. Le Corps de fon Ouvrage est divisé en quatre Livres, subdivisés chacun en deux ou trois Parties. Dans la première du premier Livre, il traite du Corps en général; dans la seconde du moument des Corps folides.

La première Partie du fecond Livre concerne la gravité des parties fluides & les effets de cette gravité fur ces mêmes Fluides: l'autre est fur le mouvement des Fluides;

fequitur, quando illud suspenditur, & Magnes admo-

Sedet quis in Cymba, Cymbam aliam æqualem & æqualiter onuftam; fune trahit : ambæ Cymbæ æqualter moventur, & in medio diftantiæ primæ concurrunt; fi una Cymba altera fit major, aut magis onufta, pro diverfis quantitatibus materiæ in fingulis celeritæts erunt diverfæ, quantitates vero motûs æquales ab umque parte, fepofitâ aquæ refiftentiå. des; la troisième sur le fluide & l'élasticité de l'Air.

1. La nature du Feu : 2. L'infléxion, la réfraction & la réflexion de la lumiére; 3. L'opacité des Corps & leurs couleurs font les Matiéres qui font examinées dans les trois Parties du troifième Livre.

Le Syftème du Monde est traité dans la première Partie du quatrième Livre, & dans la feconde les Causes physiques des Mouvemens célestes.

Mr. s'Gravefande fuit dans tous ces points différens, les fentimens de Newton. Ainfi que ce favant Anglois, il explique toute l'harmonie de l'Univers par le moyen de l'Attraction. Les Planetes font retenues dans leurs Orbes par le pouvoir que tous les Corps ont de pefer mutuellement les uns fur les autres <sup>25</sup>, & de s'attirer en raifon inverfe

Et hæc eadem Lex generaliter in omnibus Corporum actionibus in alia corpora locum haber. Idem, ibid. Cap. XVI. p. 36.

<sup>25</sup> Leges, juxta quas Corporum motus diriguntur, antea expoluimus. Si hilce unicam addamus, totum patet. Artificium, quo ingens Machina, Syltema Planetarium, regitur.

Lex cæteris addenda, hæc eft : Omnia Corpora in fe mntuo gravia funt : gravitas hæc materiæ quantitati. pro-

Z 4

verse du quarré de leurs distances. La Lumiére qui nous vient du Soleil, son infléxion, sa réfraction & sa réflexion: tout cela est expliqué dans Mr. s'Gravesande selon les Principes de Newton que nous avons déja vus amplement; ainsi, *Monsieur*, je ne my arrêterai pas d'avantage pour ne point tomber dans une répétition inutile.

Au reste, il y a dans le Livre du Disciple beaucoup d'Expériences, qui autorisent ses fentimens & ceux de son Maître. Mr. s'Gravesande en a marqué plusieurs sur toutes

portionalis eft : ad inæquales diftantias eft inverse, at quedratum distantiæ. Id est, omnia Corpora sefe munuo petunt, aut versus sese mutud tendunt vi, quæ singulis particulis Materiæ in singulas particulas competir; & vis, qua corpus in alia agit, formatur ex omnibus viribus conjunctis virium particularium ex quibus corpus constat; sic vis hæc crescit in ratione, in qua materiæ quantitas augetur; & immutabilis est in singulis particulis, ad eandem distantiam semper eadem; aucha autem distantia decrescit vis, ut quadratum distantiæ augetur. Phys. Elementa Mathem. & Tom. II. Lib. IV. Cap. XI. p. 146.

<sup>26</sup> In omnibus Corporibus liquidis partes omnes feie mutud attrahere videmus, ex figura sphærica quam guttæ semper habent; ex co etiam quod nullum deur

tes les matiéres qui femblent les plus douteufes, ou, fi l'on aime mieux, les plus fufceptibles de difpute. On ne fauroit trouver de meilleure Méthode pour foutenir fon opinion, que de la fonder fur des Expériences; c'eft un excellent moyen pour connoître la Nature que de la confulter avec attention dans fes opérations. Je vous ai parlé de plufieurs Expériences fur lesquelles Mr. Newton a établi la réalité de l'Attraction; Mr. s'Gravefande en rapporte quatorze. Vous pourrez en voir une ou deux au bas de la page <sup>26</sup>. La premiére paroît tous les

liquidum, cujus partes non fint quasi conglutinatæ, quod in ipso Mercurio clarè apparet.

Sed multo meliùs hæc mutua particularum attractio probatur, ex eo quod in omnibus liquidis duæ guttæ ut A, & B, statim ac se invicem quàm minime tangunt, in unam guttam majorem F redigantur; quæ omnia cum etiam in Metallis liquefactis locum habeant sequitur particulas illa componentes & tum sese mutuo attrahere, cum motu ignis à junctione arcentur.

Hæc non oriuntur ab Aëris preffione, quia & in loco aëre vacuo procedunt, neque ab alia Materiæ cujuscunque preffione ab omni parte æquali; talis enim preffio ad figuram sphæricam in guttis servandam quidem valet, minimè vero illam ils tribuere potest. Idem, Tom. I. Cap. V. p. 10.

les jours à nos yeux; deux goutes d'eau, féparées par une petite diftance, fe réunifient, & n'en forment qu'une feule, pour peu furtout qu'elles viennent à fe toucher. Lorsqu'on fait réflexion à cette facilité de s'unir, quelque Cartéfien qu'on foit, fi l'on veut fe dépouiller de fes préjugés, il est impossible qu'on ne fente qu'il pourroit bien y avoir dans tous les Corps cette attraction que Newton leur accorde.

Quelques perfonnes ont prétendu que Mr. s'Gravelande avoit rendu la Phyfique trop méchanique : ceux qui parlent ainfi, en croyant blâmer ce Philosophe, font son éloge; il n'est besoin pour le justifier que de répondre ce qu'a dit avec tant de raison l'illustre Fontenelle. "Assez de gens, dit - il 27, nont toujours dans la tête un faux Merveilnleur

Vitrea duo Plana A, B, C, D, junguntur in A, E, & in C, D, interposità laminà paululum separantur, aque aliquo colore tincte immerguntur, ita ut latera A, E, & C, D, sint verticalia; antea iisdem Planis inrus eodem liquore madefactis. Aqua inter illa Plana, planotum attractione ascendit, & ad majorem altitudinem ascendit, pro minori inter plana distantia; cum vero continuò à C, D, versus A, B, illa minuatur, aqua ubique ad diversa altitudines ascendit, & formar lineas curvam E, F, G, ex cujus figura attractionem in dithap-

eux enveloppé d'une obscurité qu'ils respectent. Ils n'admirent la Nature, que parce qu'ils la croyent une espèce de Magie où l'on n'entend rien; & il est fûr qu'une chose est deshonorée auprès d'eux, dès qu'elle peut être conçue". Le favant Acalémicien fait ces réflexions, parce qu'ayant lit à la Marquise, que qui verroit la Nature elle qu'elle est, ne verroit que le derriére du Théâtre de l'Opera, cette Dame répond: A ce compte, la Philosophie est devenue bien méchanique.

Après avoir loué Mr. s'Gravefande fur le grand nombre d'Expériences dont il a enrichi fa Phyfique, je croirois oublier une des chofes qui lui fait le plus d'honneur, fi je passois fous filence fa modestie. Il apprend <sup>28</sup> à ses Lecteurs qu'il doit aux Anglois

tia minima fubito admodum decrescere, ad majorem vero distantiam lentissime, primo intuitu patet. Idem, ibid. Tom. I. Lib. I. Cap. V. p. 11.

27 Eutretiens sur la Pluralité des Mondes, par Mr. de Fontenelle, Premier Soir, p. 19.

<sup>28</sup> Mathematicus enim circa illa quæ mathematice demonstrantur, Experimenta superflua credit : nos autem Mathematicas Demonstrationes, semper abstractas, faciliores reddi, si Experimentis conclusiones sub oculis ponantur, extra omne dubium habuimus: in hoc imitaglois l'idée de démontrer par l'ufage des Expériences ce qui peut l'être par des Démonstrations Mathématiques : la premiere façon d'instruire étant plus aisée & moins abstraite. A ce premier aveu il en ajoure un second <sup>29</sup> encore plus rare & plus estimable dans un Auteur, c'est qu'il est redevable à Mr. Jean Musschenbroek de l'invention & de la connoissance de plusieurs Machines qui lui ont été très-utiles, & qui ont beaucoup enrichi se Ouvrages.

Ce Jean Musschenbrock, bon Physicien, a un frere à Utrecht, qui a donné un Livre de Philosophie fuivant les Principes de Newton. Cet Ouvrage est fort bon, d'une grande clarté, & sur-tout très-utile à l'inftruction des Jeunes Gens pour lesquels il a été composé. Le stile en est aisé & clair: il n'en est pas de même de celui de Mr. s'Gravesande; il est souvent embarrassé, quelquesois

ti Anglos, quorum docendæ Philosophiæ Naturalis Methodus nobis occasionem dedit cogitandi de hac quan in hoc Opere secuti sumus; illorum vestigia tenere semper gloriabinur, qui, Principe Philosophorum Duce, primi in Philosophicæ detegendæ veritatis viam ingressi funt. Physices Elementa Mathematicis Experimentis confirmata, sive Introductio ad Philosophiam Newtonianam, Auctore Jacobo s'Gravesande, Præsat. sub fin. Tom. L

quefois confus & toujours dur. On peut dire que ce grand Philosophe dit de fort belles choses en de mauvais termes. Il eft bien éloigné d'avoir la façon d'écrire claire & brillante des Bacon & des Descartes; encore moins celle des Gaffendi. Il vous sera aisé de sentir toute la différence du stile de Mr. s'Gravesande & de celui de ces Philosophes, en comparant les différens passages que j'ai cités de ces Auteurs avec ceux que vous venez de lire, extraits du meilleur Ouvrage de Mr. s'Gravefande. Car, quoique fon Introduction à la Logique & à la Métaphyfique contienne d'excellentes choses, il s'en faut bien qu'elle égale ses Elemens de Physique. Cet Ouvrage a, selon moi, un grand défaut, c'eft qu'il n'eft point, en général, affez élevé, & si j'ose me servir de ce terme, affez approfondi pour les Savans; & qu'il est trop bref, trop concis, pour les

29 Circa Machinas ulterius monebo, plerasque conftructas esse ab Artifice in hac Urbe ingeniosissimo, & funul Philosopho non imperito, Joanne van Musfchenbroek, cui omnes quæ hic explicantur plenissime notæ sunt; quod monere non ingratum fore iis credidi, qui forte quasdam Machinas innitatas desiderarent. Idem, ibid. les Ecoliers, quoiqu'il paroisse dans la Préface, qu'il a été fait pour eux.

Les Jeunes Gens ont souvent besoin, pour comprendre les choses, & fur-tout celles qui font aussi abstraites que les plus subimes Questions de la Méraphyfique, qu'on les leur préfente à l'esprit de plus d'une Dans fon Introduction Mr. s'Gramaniére. vefande ne cherche point à fuivre cette Méthode: il instruit ses Disciples d'une manie re tout-à-fait opposée ; il ne regarde que dans un seul point de vûe la Question la plus épineuse. Il est vrai qu'ordinairement ce point est le véritable; mais lorsqu'il et obscurci par quelques nuages, ils ne font point diffipés; or une bonne raifon & m argument pressant peuvent être sujets à bien des difficultés. Je pense donc qu'il est d'un grand Philosophe de les prévenir, & d'obvier d'avance à tout ce qu'on pourroit faire pour empêcher la Vérité de paroître # grand jour.

Mr. s'Gravesande a traité la Question de l'immatérialité de l'Ame avec une briéveté qui ne contente point les Savans, & qui n'instruit

gue & la Logique, par G. J. s'Gravefande, Liv. I. Part. I.

n'inftruit guère les Ecoliers. Voici tout ce qu'il dit au fujet d'un Dogme fi important & fi fouvent contredit. "Nous avons dit <sup>30</sup>, "qu'il y avoit une étroite union entre l'Ame "& le Corps; cette union a jetté quelques "Philofophes dans une erreur très dange-"reufe. Ils ont cru que notre Ame étoit "corporelle, & que nos penfées n'étoient "autre chofe que l'agitation de certaines par-"ticules de Matiére.

"D'autres remarquant que la Pensée & le "Mouvement n'ont rien de commun, & que "le Corps ne fauroit acquérir, par le seul "mouvement, la faculté de penser, ont cru "cependant que Dieu a pu donner aux Corps "cette faculté; & que pour cela même il est "impossible de décider, si notre Ame est cor-"porelle ou non.

"Mais il me paroît, qu'on peut démon-"trer par un Argument très-fimple, que la "faculté de penfer ne fauroit être l'attribut "d'aucun Etre étendu.

"Tout ce qui a de l'étendue a des parties, "& on ne peut rien attribuer à cette éten-"due, qui ne convienne en même tems à fes "par-

p. 88. Je me fers d'une Traduction approuvée par Mr. s'Gravesande. L'Original de ce Livre est en Latin. "parties. Suppofons à préfent qu'un Em "étendu penfe : ou la penfée fera entiére "dans chacun des points de cette étendue, "ce qui est absurde; ou elle fera répandue "dans toute l'étendue, & par cela même di-"visible avec elle, ce qui est opposé à la me "ture des perceptions.

"Que fi quelqu'un dit que les idées font "divifibles, & qu'il conçoit clairement que "l'idée de l'Etendue est telle : je réponds "qu'il confond l'idée de la chose avec la "chose même. Celui qui a une idée, sent "qu'il a cette idée; mais personne n'affirme-"ra, que ce sentiment soit divisible & éten-"du; cependant ce sentiment ne sauroit être "féparé de l'idée, & devroit être partagé avec "elle, fi la pensée étoit étendue; ainsi penser "& être étendu ne sont pas les attributs d'un "feul & même sujet".

Je trouve plusieurs choses à reprendre dans ce passage indépendamment de l'extrême briéveté; c'est qu'en proposant le sentment de ceux qui ont cru qu'il n'étoit pas impossible que Dieu pût communiquer la pensée à la Matiére, on ne fait aucune mention des raisons très-fortes & très-embaraffantes sur lesquelles ils fondent leur opinion. Or ces raisons préviennent en quelque maniére, & diminuent beaucoup la force de l'Argul'Argument que Mr. s'Gravesande confidêre comme une démonstration si évidente, qu'après l'avoir proposée de la manière la plus simple, il passe à une autre Question, & regarde celle-là comme entiérement éclaircie. Permettez, *Monsieur*, que je vous fasse sentir une foule d'Objections qu'on peut faire contre cette prétendue démonstration.

Vous prétendez, eft-on en droit de dire à Mr. s'Gravesande, que la Pensée ne fauroit être le mode d'une Substance étendue, parce que "ou elle fera entiére dans chaque point "de l'étendue, ce qui est absurde, ou elle "fera répandue dans toute l'étendue, & par "cela même divifible avec elle, ce qui eft "oppolé à la nature des perceptions. Qui "vous affûre que la Matiére est divisible à "l'infini phyfiquement? Je vous le nie, & "vous le nie appuyé de l'autorité de Newton "votre Maître. Il est, selon lui, des parti-"cules qui out été créées indivisibles, inaltéra-"bles par leur nature: Dieu peut avoir ac-"cordé la pensée, à ces particules; & par "conféquent la pensée répandue dans leur "étendue ne fauroit jamais être divisée. "Tour ce que vous ajoutez est inutile, & ne "fert qu'à réfuter une réponse que vous "faites faire à votre fantaisie; car loin de prétendre que les idées font divisibles, on Том. IV. Aa , yous

"vous foutient que la Subfrance étendue, à "laquelle la penfée est attachée, ne fauroit "jamais être divisée".

Voyons encore, Monfieur, une autre Objection qui se préfente naturellement contre le sentiment de Mr. s'Gravesande. Nous ne connoissons que très-imparfaitement la Matiére: nous ignorons une partie de fes attributs : un Philosophe moderne vient d'en d'écouvrir un qui lui est aussi essentiel que l'étendue; c'est l'Attraction, vertu dont Mr. s'Gravesande convient, qui est atrachée non-seulement à la Matière en général, mais à chaque partie de la Matiére. Or y ayant des propriétés très-effentielles dans la Matiére qui peuvent nous être inconnues, comment pouvons-nous favoir fi celle d'étre susceptible, par le Pouvoir divin, de la pensée, n'en est pas une? L'Attraction n'est point divifible, plusieurs autres propriétés de la Matiére ne le font point, comme le mouvement, la vie, l'électricité, la végétation; donc la Matière a des propriétés qui ne sont pas divifibles; donc la Pensée en peut être une, fans qu'elle foit fujette à la division.

Les Bêres n'ont point d'Ame fpirituelle, Mr. s'Gravesande en convient. Jusqu'à présent personne, excepté Mr. Boulier, n'a soutenu une opinion aussi hétéroclite: cependant pendant elles penfent, l'Expérience, la Raion, l'Evidence, nous en convainquent; lonc la Penfée n'est point incompatible avec a Matiére; donc elle est même le mode Je ne poufferai l'une Substance étendue. has plus loin cette foule d'Argumens qu'on beut opposer à Mr. s'Gravesande : nous wons déjà examiné fort au long cette Maiére dans l'Article de Mr. Locke ; vous bourrez y jetter les yeux, & vous ferez enore plus perfuadé que, foit pour la Satisaction des favans, foir pour l'instruction les Jeunes Gens, il auroit été à souhaier que Mr. s'Gravesande n'eût point traité i fuccintement la plus grande & la plus pineuse Question de la Métaphysique.

Au reste, je crois devoir vous faire renarquer que la difficulté que fait Mr. s'Graesande fur l'impossibilité que la Pensée soit ntière dans chacun des points d'une étendue, ie peut embarrasser qu'un Protestant. Car. lans l'état où est la question, un Catholijue ne feroit point en droit de la proposer. l s'agit de favoir si Dieu, qui a le pouvoir le se rendre en cent mille lieux différens out entier, corporellement, de même enfin ue lorfqu'il étoit homme, & cela dans le nême tems, n'est pas le maître de faire le nême Miracle, lorsqu'il s'agit de mettre la Aa 2 Penfee

Pense entière dans chacun des points d'un étendue? Dès qu'on convient que Dieu peut changer l'effence des chofes, comme il faut le soutenir quand on admet la Transubstantiation, on ne doit plus fonder la réjection d'une opinion sur la contrariété qu'on apperçoit avec la nature des choses, lorfqu'il est question du Pouvoir divin, qui ne trouve aucune borne. le m'étonne, Monheur, que nos Théologiens Catholiques, qui fe font récriés affez mal-à-propos contre le sentiment de Mr. Locke, n'ayent pas fait cette réflexion. Car il ne s'agit point de lavoir fi l'Ame est matérielle ou spirituelle: on convient qu'elle est spirituelle, puisque la Religion nous l'a appris; mais on demande si elle n'auroit pas pu être matérielle si Dieu l'avoit voulu? Or foutenir le contraire chez les Catholiques, c'est détruire le plus facré & le plus auguste de nos Sacremens: chez les Protestants, c'est borner mal-1propos la puissance de Dieu; & chez les Philo-

3<sup>r</sup> Pour faire mieux fentir l'ulage de cette feconde Règle, je proposerai un Exemple, qui n'est pas des phis faciles quoiqu'assez simple. Il est en Latin, & a éré écrit, en changeant la signification des lettres.

Il est indifferent que l'on employe des lettres, des nombres, ou quelques autres caractères. La Methode

Philosophes de toutes les Religions, c'est raisonner mal, & supposer pour certain ce dont on dispute.

Je viens d'accufer Mr. s'Gravesande d'avoir été fouvent trop concis, je le condamne actuellement pour avoir examiné fort au long des Queftions très-peu importan-Il eût mieux tes, & même fort inutiles. valu qu'il les eût omifes, & qu'il en eût approfondi d'autres. Je mets aux nombre des endroits de son Livre qui me paroisfent superflus, le long & presque inintelligible Chapitre qu'il a fait fur l'Art de déchiffrer les Lettres. Ce Traité n'est guère bon que pour des Ministres d'Etat, ou des Secrétaires d'Ambaffade : il me paroît déplacé dans un Livre auffi court que celui de Mr. s'Gravefande; & je ne fai fi beaucoup de ses Ecoliers y ont compris quelque chofe. Vous pourrez juger de fa clarté par quelques morceaux que vous verrez au bas de la page 31.

Le

de raisonner est toujours la même pour le déchiffrement.

> ab c d efgh i k flm kgnekdgeihekfbceef iclahfcg fg oine bh fb hiceikffm fpim fhi abcqibcbieie a cgb.fbcbg pigbgrb kdgh i k fsm khitefm. Aa 3

Le Traité de l'Argumentation, ou de l'Art de raisonnér par Syllogismes, qui termine

Je commence d'abord par faire la liste des Caractères; je marque combien de fois chacun d'entr'eux est répété, & je mets les premiers ceux qui reviennent le plus fouvent.

| f 14.]                     | g. 10 | o.] wn. | 5.7  | Π.   | 2.7 | r. | 1. ] |  |
|----------------------------|-------|---------|------|------|-----|----|------|--|
| i. 14. 5                   | C. 9  | 9. La.  | 4.5  | . p. | 2:  | 5. | 1. 5 |  |
| b. 12.                     | h. 1  | 8   d.  | 3. [ | 0.   | 1.  | t, | Lſ   |  |
| i. 14.<br>b. 12.<br>e, 11. | k, 1  | B. J I. | 2. ] | 9.   | 1.  |    | j    |  |

J'observe qu'il n'y a que dix-neus Caractères, entre lesquels il y en a cinq, qui ne se trouvent qu'une fois; d'où je conclus, qu'un seul Caractère est employé pour chaque lettre.

Pour qu'on entende plus facilement ce qui fuit, je vais mettre des lettres capitales au-deffus de quelques endroits, dont il sera parlé dans la fuite.

| Α.          | В.       |        |        |  |  |
|-------------|----------|--------|--------|--|--|
| *bcdefghikf |          | lmkgne |        |  |  |
| (           | <b>.</b> |        |        |  |  |
| kdgeihe     | kf:      | bceet  | ficlah |  |  |
| D.          |          | .E.    | F.     |  |  |
| fcgfgo      | inebh    | fbhic  | eiaf:  |  |  |
|             | н.       |        | I.     |  |  |
| fmfpi       | mfhi     | abcgil | cbieie |  |  |
| K           |          | - L.   |        |  |  |
| acgbf       | bcbgp    | igbgr  | bkd.   |  |  |
| М.          |          |        |        |  |  |
| chikf:      | sm kl    | hitefn | 6      |  |  |

mine l'Introduction, à la Logique ne me paroît ni plus clair ni plus utile que celui de

Je cherche à préfent un petit nombre d'endroits plus remarquables que les autres; & je découvre que les cinq lettres g, h, i, k, f, fe trouvent deux fois dans le même ordre (B, M.) que dans un autre endroit, les lettres i. k, f, (F.) fe trouvent répétées. Enfin, je m'apperçois que h, e, k, f, (C.) a de la relation avec h, i, k, f, (B, M.)

Je remarque ces endroits: & je conclus, qu'il est probable que des mots se terminent en ces quatre endroits; ce qu'il faut indiquer, en mettant des points.

Les trois dernières Règles doivent être appliquées indistinctement; & c'est en comparant l'arrangement des mêmes Caractères, en différens endroits de l'Ecrit proposé, avec l'ordre des lettres dans les mots Latins, qu'il faut former des Hypothèses, dont chacune doit être examinée, en l'appliquant aux autres endroits de l'Ecrit dont il s'agit. Je marquerai à présent, de quels raisonnemens je me suis servi autresois, pour déchistrer l'Ecrit en question; en me bornant à indiquer les raisonnemens qui m'ont donné quelque lumière, sans faire mention des autres.

Je compare h, i, k, f, (B, M.) avec h, e, k, f, (C). Quelques mots fe terminent en ces endroits: or rien n'eft plus ordinaire, dans la Langue Latine, que de trouver des terminaifons, dans lesquelles, entre les quatre derniéres lettres, il n'y a de différence que dans les feules pénultièmes; lesquelles, en ce cas, font ordinairement des voyelles. Cette conjecture, que i, & e, font des

Aa 4

# 376 HISTOIRE

de déchiffrer les Lettres. Mr. s'Gravelande a cru devoir s'éloigner dans cette occafion

voyelles, est confirmée parce que ces Caractères sont du nombre de ceux, qui reviennent le plus souvent. Pur conséquent, i, & e, sont probablement des voyelles.

Voici le commencement d'un mot f, m, f, (G.) Par conféquent, m, ou f est une voyelle: mais m ne se trouve que cinq fois, & f quatorze fois; donc, il y a une plus forte probabilité pour cette dernière.

Ainfi, f est probablement une voyelle, & = une consonne.

J'examine l'endroit g, b, f, b, c, b, g, (K.) :; f est une voyelle; donc b est une consonne; c'est pourquoi c doir aussi être une voyelle.

Je marque donc, que c est probablement une voyelle, & b une consonne.

Dans g, b, g, r, b, (L) il y a trois confonnes, favoir b, b, & r, à caufe que cette lettre ne fe trouve qu'une feule fois dans l'Ecrit; donc g est probablement une voyelle.

Je ne donne toutes ces Conclusions que pour prebables, quoique les dernières découlent manifestement des Prémisses: mais le fondement de toutes n'est que probable.

Dans f, c, g, f, g, (D) nous avons cinq voyelles, mais les voyelles ne fe trouvent jamais dans cet ordre, quand même nous supposerions, que les lettres v, & v, aussi bien que j & i, sont marquées par les mêmes caractères : ce que le nombre des caractères donne lieu

fion des routes ordinaires : il n'a pas jugé à propos de preferire la forme que les Régens

de conclurre; ainsi le principe dont il a été déduit, que f, c, g, étoient des voyelles, est faux. Et nous affirmons que f n'est point une voyelle, mais que m en est une; & c'est de quoi nous ne doutons plus à présent.

Ainfi nous posons comme certain que m est une voyelle, & f une consone.

Delà il s'enfait, que b eft une voyelle.

Dans g, b, f, b, c, b, g, (K) nous avons un endroit remarquable, dans lequel la même voyelle est répétée trois fois, & n'est séparée chaque fois, que par l'interposition d'une seule lettre. Voici donc comment j'écris les voyelles,

| . a.  | a, | 2. |
|-------|----|----|
| . e.  | e. | e. |
| . i.  | i. | i. |
| ·. o. | 0. | 0. |
| . u.  | u. | u. |

& en fuppléant les confonnes, je cherche fi je puis découvrir quelque chofe qui ait du rapport avec la Langue Latine. D'abord les mots, legere, edere, emere, &c. s'offrent à mon esprit, & je découvre aussi, amara, si tibi . . . J'en trouverois peut-être d'autres: mais je n'en cherche pas encore, à cause que je m'apperçois, que la voyelle e est celle, qui se trouve le plus souvent répétée ainsi trois fois.

Donc b est probablement e, & par la même raison c est probablement r.

Aas

gens ont coutume de donner pour ferrir de base à l'Argumentation; mais ce qu'il sub-

J'écris q, i, b, c, b, i, e, i, e, (I.), en mettant au-deffus des caractères connus leur fignification. Outre cela, i, & e font des voyelles: mais elles ne fauroient être disposées comme elles le font, fi l'une des deux n'étoit pas employée pour une confonne, c'est-à-dire n'étoit pas j ou v

Enssupposant, que c'est j, je ne découvre rien; mais en supposant que c'est v, j'ai d'abord revivi.

Donc i eft probablement v,

Et e est probablement i.

Cela étant, j'écris le même endroit avec ce qui précéde & ce qui fuit;

n er neretivi

iabe qibebieieac,

& je lis uterque revivit ; donc a eft t, & q eft ...

Je marque alors, dans cet autre endroir, la fignification des caractères connus.

e urin

hfbhiceikf, (E,F.)

& je lis esurinnt.

Donc, b eft f, k eft n, & f eft t. Mais nous avons déja vu, que a étoit t; ainfi il s'agit de déterminer de quel côté eft la plus grande probabilité. Dans l'Ecrit on trouve quatre fois a, & quatorze fois f: parmi les confonnes, t eft une de celles dont on fait le plus fréquent ufage dans la Langue Latine: outre cela, i, k, f, fe trouvent trois fois (B, F, M.), & unt eft une terminailée

substitue à la place de ce qu'il rejette, n'est à coup fûr ni plus clair ni plus utile, "Il "y a

Latine très-ordinaire; donc f, fera t, & il faudra de nouveau chercher la fignification de a, comme auffi celle de q. Cependant fans nous arrêter à cet incident, nous pourrons continuer notre recherche.

Nous avons déja vu, que m étoit une voyelle: & e, i, n, font connues: par conféquent, m, est a, ou o; c'est pourquoi j'écris ainsi les endroits G, & H.

| t | a | t | 11 | a | at | s | ĸ  |  |
|---|---|---|----|---|----|---|----|--|
| t | 0 | t | 11 | 0 | t  | s | 14 |  |

fmfp imfhi.

11 eft clair, qu'il faut lire

Tet quot su ----

Donc m eft o, & p eft q.

J'ajoute l'endroit examiné dans l'Article 1028 : & après avoir rejetté les fignifications trouvées en cet endroit, j'ai

Tot quot su - er - nere vivi, & je lis, tot quot supersuere vivi p.

Je corrige à préfent les erreurs des No. 1028. & 1029. que j'ai découvertes; & je m'apperçois que a est p, & que q est f.

Le commencement de l'Ecrit eft

```
per. it. funt
```

```
abcdefghikf,
```

& il est clair, qu'il faut lire, perdita funt; donc d est d, & g est a.

Comme je n'ai aucun lieu de douter de la verité de ce que j'ai découvert ; & que j'ai eu soin de marquer, "y a, dit-il, une Méthode plus facile a "prouver, qu'il n'y a que dix Modes con-"cluans; & cela en confidérant d'abord "les seules Prémisses, & en faisant atten-"tion ensuite à la Conclusion.

"Les quatre lettres A, E, I, O, ne peuvent "être prifes deux à deux, que de feize manié-"res, comme leur arrangement le fait voir.

| A'A, | AE, | AI, | AO, | EA,  | IA, | 0.4, |
|------|-----|-----|-----|------|-----|------|
| EE,  | EI, | EO, |     | 1 E, | OE, |      |
| I I, | 10, |     |     | O I, |     |      |
| 00.  |     |     |     |      |     |      |
|      |     |     | 1.1 |      |     | "De  |

dans un endroit à part, la fignification de chaque Ciractère, à mefure que je parvenois à la connoître, je mes ici cette lifte.

| a, p, " | e, i, 7 | i, n, " | n,<br>o,<br>p, q,<br>q, f, | ] r,]  |
|---------|---------|---------|----------------------------|--------|
| b, e,   | (f, t,  | k, n,   | 50,                        | 5 5, 5 |
| e, r,   | g, a,   | 1,      | P, 9,                      | [ t, j |
| d, d, j | h, s, J | m, o,   | q, f,                      | ] ]    |

Il ne fera pas difficile de suppléer ce qui manque. pourvû qu'on mette au dessus de chaque ligne de l'Ecit. la signification connue de chaque caractère.

Perditasunt. ona. indainsint abcdefghikflmkgnekdgeihekf riitur. pstrata. u. iestes n zi nutt ceeficlahfcgfgoinebhfbhi ceikfi t quots uperfuerevivi praetereau f pimfhi abcqibc bieieacgbfbcbg uea. endasunt.onsu. ito. gbgrbkdghikfskhitefm.

380

"De ces dispositions nous rejettons, "E E, EO, OE, II, IO, OI, OO: IE, doit "aussi être rejettée à cause que la Conclu-"sion feroit négative ; & par cela même, "le grand Terme universel, qui devroit "être de même dans la Majeure, ce qui "ne fauroit être dans I. Ainfi il ne reste sque ces huit dispositions des Prémisses: "A A, A E, A I, A O, E A, I A, O A, E I.

"De AA, nous ne pouvons conclurre qu'en "A, ou en I. De AE, nous ne concluons "qu'en E. A la vérité la Conclusion en O feroit

Il est clair qu'il faut lire, perdita sunt bona; donc l est b. Par conséquent en mettant b pour l dans l'autre en. droit, où cette dernière lettre se trouve, nous avons Urbp au sieu qu'il autoit du y avoir Urbs.

11 est facile de s'appercevoir, que dans l'endroit où il y a strata, n. i. est, il faut lire strata humi est.

Donc o est m, & le nom propre, dans la première ligne, est Mindaius, qui devoit être Mindarus.

11 ne reste à présent que r, s, t : mais on peut les trouver sans difficulté, & l'Ecrit se trouve déchissré de la manière suivante :

> Perdita funt bona. Mindarus interiit, Urbs Strata humi est. Esuriunt tot quot superfuere viri. Præterea quæ agenda sunt consulito.

Introduction à la Philof contenant la Méraphyf, & la Logique, Liv, II. Chap, XXXV. pag. 393, & fuiv. "feroit bonne, mais on n'en fait jamais ul-"ge, quand on en peut avoir une plus "générale; ce qui fe peut toujours dans "le cas préfent, parce que le petit Terme "eft univerfel dans la Mineure. De A1, "& de IA, on conclut feulement en I: de "AO, OA, & EI, feulement en O; de EA, "feulement en E, ou en O. Cela étant, "voici tous les Modes poffibles des Syllo-"gismes AAA, AAI, AII, IAI, qui font "les Modes affirmatifs; AEE, AOO, OAO, "EIO, EAE, EAO, qui font les négatifs 32".

Je vous demande, Monsteur, fi vous trouvez cela fort intelligible? Quant à moi, je pense que ces Préceptes figureroient fort bien dans le Bourgeois Gentilhomme. Il me semble ouïr Mr. Jourdain: AEE, AOO, OAO, EIO, EIE, EAO; que cela est beau! que cela est favant ! la façon d'apprendre aux hommes à raisonner est bien sublime & bien élevée ! EAE, EAO, &c.

Quand on veut se vanter de donner de nouveaux Préceptes, ils doivent être plus clairs que ceux qu'on abandonne. Dites-

moi,

22 Idem, ibid. p. 449, & fuiv.

#### 382 .

moi, je vous prie, Monsieur, fi ces EAE, EAO, ont un grand avantage fur

Barbara, Celarent, Davii, Ferio, Baralipton: Celantes, Ec.

Puisque Mr. s'Gravesande avoit fuivi dans tant d'endroits les opinions & les sentimens de Mr. Locke, il n'auroit pas mal fait de l'imiter dans ses Règles sur le Syllogisme & l'Argumentation.

En critiquant quelques défauts que je crois appercevoir dans le Livre de Mr., s'Gravesande, je fuis bien éloigné de vouloir diminuer le prix des bonnes choses qu'il contient: il y en a une grande quantité, & quoique cet Ouvrage foit inférieur de beaucoup à ses Elémens Phyliques, il est aise de voir qu'il part de la main d'un grand Maître; il y a des Morceaux d'une beauté raviflante. Ne croyez donc pas que je cherche par mes critiques à diminuer la gloire d'un si grand Homme. le remplis, ou du moins je tâche, autant qu'il m'est possible, de remplir le caractère que j'ai pris; & si je parle des fautes que j'apperçois, ce n'est que pour empêcher que la réputation du Génie illustre qui les a commises, ne les fasse passer comme des beautés auprès de certaines gens, qui ne ne jugent guère de tout ce qui fe trouve dans un Livre, que par le nom de celui qui l'a fait. Si je voulois vous parler de toutes les excellentes chofes qui fe trouvent dans celui

33 Quoique ce que nous venons de dire suffise, pour mettre dans un grand jour la matière de la Liberté, nous ne laisserons pas, eu égard aux Questions importantes qu'on agite sur cette matière, d'ajouter encore quelques Eclaircissemens, afin de prévenir quelques difficultés embarrassantes, auxquelles l'équivoque & l'abus des termes ont principalement donné lieu.

Il ne s'agit point ici de la Liberté de Dieu, laquelle est totalement différente de la Liberté Humaine; l'indépendance de Dieu est souveraine, & son Intelligence ne reconnoit aucunes bornes; en un mot, lui seul pofséde une liberté absolue & parfaite.

Il y a trois sentimens principaux concernant la Liberté Humaine.

1. Quelques Philosophes prétendent que l'Homme 4 une liberté, qu'ils appellent d'indifférence. Scion eux, Dieu a donné à l'Homme la faculté de choisir entre deux ou plusieurs objets, à l'égard desquels il a le pouvoir physique nécessaire; de sorte qu'il peut déterminer sa volonté, en mettant à part toutes les raisons & toutes les causes externes, qui pourroient le porter à préférer un de ces objets aux autres.

C'est ce qui paroît impossible. Il est question de choisir entre A & B : vous dites que, toutes choses mises à part, vous pouvez choisir l'un ou l'autre Vous choisissez A; pourquoi? Parce que je le veux celui de Mr. s'Gravefande, l'étendue que j'ai prefcrite à ces Lettres ne fuffiroit pas. Je me contenterai de placer au bas de la page celles qu'il a dites fur la Liberté 33. Il.

Mais pourquoi voulez-vous A, & non dites - vous. point B? Vous répliquez, parce que je le veux; Dieu Mais que fignifie je veux m'a donné cette faculté. vouloir, ou je veux parce que je veux? Ces paroles n'ont d'autre sens que celui-ci, je veux A. Mais vous n'avez pas encore fatisfait à ma queffion, pourguoi ne voulez-vous point B? Parce que j'ai la faculté de me déterminer comme il me plait. Pourquoi vous plaît - il de déterminer cette faculté en faveur d'A, & non point de B? Eft-ce fans raifon que vous rejettez. B? Si vous dires, A me plait, parce qu'il me plait; ou cela ne fignifie rien, ou doit être entendu ainfi: A me plait à caufe de quelque raison, qui me le fait paroître préférable à B; fans cela, le Néant produiroit un effet. Conféquence que sont obligés de digérer les défenseurs de ce premier Système.

Mais je fens, ajoutent-ils, que je fuis libre. Qui a jamais fongé à le nier? Mais cela empêche-t-il, que tout effet ne doive avoir une cause?

Si l'on n'admet pas la Liberté d'indifférence, continuent-ils, les Actions humaines deviennent néceffaires, les Loix font inutiles, les récompenses & les peines abfurdes; il n'y a ni vertu, ni vice, ni louange, ni blâme, &c.

Nous verrons dans la Logique, qu'une conféquence abfurde forme une preuve en faveur du fentiment con-

TOM. IV. Bb

## 386 HISTOIRE

Il examine, avec une pénétration & une fagacité merveilleuses, toutes les différentes

traire; mais que si le premier sentiment est prouvé d'ailleurs, ce sentiment ne fauroit être renverse par un pareil Argument, lequel en ce cas, ne fait que rendre incertaines les deux propositions opposées.

Ce n'est pas que nous croyions que cette Règle soit applicable à l'exemple en question ; car nous n'avons garde d'accorder d'un côté, que dans le Système de l'Indifférence, la Liberté Humaine soit exempte de toure nécessité; & de l'autre, que toute nécessité donne lieu aux conséquences qu'on paroît craindre.

• En admettant l'Indifférence dont il s'agit, je foutiens, que les déterminations de la Volonté Humaine n'en fort pas pour cela moins nécessaires. Il est vrai, que cent nécessité n'est ni absolue ni fatale: mais elle est telle cependant, que dans chaque détermination le contrait est impossible. Vérité qu'on ne fauroit révoquer en doute, dès qu'on fait attention à la prescience de Dies.

Ils répondent, que la prescience ne contraint pas la Volonté, & n'est pas cause de ses déterminations. Mais ce n'est pas de quoi il est question; contraindre la Volonté, est une contradiction. Il s'agit de favoir, si le contraire de ce que Dieu a prévu peur arriver? Or comme cela est impossible, ce que Dieu a prévu devient nécessaire, par la définition même de ce rerme.

Ceux-mêmes qui, en admettant l'Indifférence dans la détermination de la Volonté, nient la prefcience Divine. ne fauroient éviter d'admettre une forte de Néceffire; comme il feroit aifé de le faire voir. Mais, fi c'es étoit ici le lieu, il feroit bien plus facile encore, de

tes opinions; & conclut avec raison que celle qui tient un juste milieu entre l'Indifférence

prouver, que c'est la chose du monde la plus absurde, que de concevoir un Dieu qui ignoroit hier ce qu'il vient d'apprendre aujourd'hui.

J'ai dit secondement, que toute Nécessité ne donne pas lieu aux conséquences qui ont été indiquées. Ces conséquences ne font rien contre la Nécessité Morale, comme on le verra dans la suite.

II. Le fecond fentiment fur la Liberté, a été expliqué dans le Chap. X. Les partifans de ce fentiment foutiennent que l'Ame ne fe détermine jamais fans caufe: que la caufe de fes déterminations n'est point phyfique, mais morale, & agit fur l'intelligence même; de maniere qu'un homme ne puisse propres à le perfuader.

Voilà pourquoi il faut des Loix, & que les peines & les récompenses sont nécessaires; l'espérance & la crainte agissent immédiatement sur l'Intelligence.

En admettant l'Indifférence, ce n'eft ni la crainte, ni l'espérance, ni la connoissance des Loix, qui déterninent la Volonté, mais le Néant. On répond que toutes ces choses déterminent la Volonté, mais nonpas nécessairement; c'est-à dire, que la connoissance. de la Loi étant posée, l'Ame peut s'y conformer, out non: ce qui est très-vrai du pouvoir physique: mais, si la constitution présente de l'Ame étant posée, la connoissance de la Loi ne suffit pas pour que la Volonté se détermine, il faut quelque chose de plus; & nous avons vu, que ce quelque chose, dans le Système de l'Indifférence, ne peut être que le Néant tout pur-

## 388 HISTOIRE

férence & la Fatalité, est la plus raisonnable.

Un

Examinons auffi ce qui regarde la Vertu, & nous ne trouverons plus de difficulté dans ce qu'on dit de la louange & du blâme.

Commençons par déterminer les conditions nécellaires, pour qu'une Action humaine puisse être appellée vertueuse.

1. Il faut que cette Action ait son origine dans l'intelligence de l'Homme, c'est-à-dire, qu'il agisse parce qu'il veut agir.

2. Il faut que cet homme, pendant qu'il agit, fache quel est fon devoir dans les circonstances où il fe trouve; & qu'il soit constamment dans la disposition de diriger ses actions suivant la règle que lui a prescrit le souverain Maître du Monde.

3. Enfin, il faut que ces dispositions jointes à la comnoissance de son devoir, soient les motifs qui plient si volonté, & qui le déterminent à agir.

Ceux dont nous examinons les fentimens, ajoutent une quatrième condition aux trois que nous venons de propofer: ils difent, qu'une Action ne fauroit être vertueuse, à moins que celui qui l'a faite n'ait pu, dans ce tems-là même, s'en abstenir; & que c'eff dans l'usage de ce pouvoir, d'agir ou de ne point agir, qu'il faut chercher les fondemens de la Vertu.

Mais je demande, fi l'amour de la Vertu ne pournai pas monter à un tel point, que de l'aveu même de ceux qui admettent cette quatrième condition, la détermination opposée à la Vertu devint impossible ?

#### Un Anonyme a attaqué affez impoliment Mr. s'Gravelande fur fes fentimens fur la Liber-

Je fuppose un homme éclairé sur ses devoirs, & qui, dans le tems qu'il doit agir, ait devant les yeux ce qu'il doit à la Divinité; qui apperçoive clairement, que son bonheur dépend de cet Etre bon & tout-puissant, & qu'il dépend de lui seul. Je suppose, que cet homme soit frappé si vivement de ces pensées, que toute autre considération ne le puisse toucher que soiblement. Je demande s'il est possible, que cet homme ne se détermine pas à ce qu'il fait que Diéu exige de lui? Il faudroit qu'il changeât sa propre nature, pour agir autrement. Voici donc une nécessité morale; & est-ce que, pour cela, cet homme ne mérite aucune louange?

Il peut donc y avoir au moins quelques cas, dans lesquels la Vertu se trouve dans un degré éminent, & où la quatrième condition manque; laquelle, par conséquent n'est pas essentielle à la Vertu.

Ceux qui admettent cette quatrième condition, disent que la connoissance de nos devoirs, & le desir de nous y conformer, sont inséparables de la Vertu; mais que notre Ame doit donner à ces motifs un degré de force, sans lequel ils deviennent inutiles; & que dans le tems qu'elle donne cette force aux motifs, elle peut ne la point donner.

Mais donner de la force à un motif, ou n'en point donner, font des choses différentes; & on peut appliquer ici le raisonnement que nous avons proposé au commencement de ce Chapitre. Alors il paroîtra, que, fi la Vertu consiste dans ce qui porte l'Ame à donner Liberté: mais il est aisé de justifier ses sentimens chez tous les gens raisonnables, de quelque Religion qu'ils soient. Les Protestans ne sauroient les condamner, sans manquer à leur Synode de Dordrecht, ni les Catholiques sans blâmer en lui ce qu'ils approu-

aux motifs une force qu'elle pouvoit ne poit donner, la Vertu est un pur Néant.

III. Le troisième sentiment est celui des partifans de la Fatalité.

Ge sentiment est sujet à toutes les difficultés que nous avons rapportées, & comme d'ailleurs il n'est appuyé fur aucun Argument solide, les difficultés dont il s'agit le renversent de sond en comble. Nous avons vu de quelle manière on doit s'y prendre, pour le combattre directement.

La détermination de la Volonté, quand la Fatalité 1 lieu, est l'effet d'une cause physique, & la persuasion précédente ne fauroit empêcher une détermination contraire; une persuasion qui est l'effet d'une cause méchanique, pouvant être changée par une autre cause méchanique, l'Homme n'est plus Auteur de se actions, les Loix deviennent inutiles, &c.

Nous croyons avoir suffisienment démontré, que l'epinion qui tient un juste milieu entre l'Indifférence & la Fatalité, est la seule véritable. Ce qu'il y a de remarquable, c'est que ces deux derniéres opinions, quoique manifestement opposées entre elles, doivent leur origine à la même erreur.

prouvent dans St. Augustin, qui non-feulement bannit toute indifférence, & admet la Prédéstination absolue, ainsi que nous l'avons vu dans la seconde Lettre que j'ai eu l'honneur de vous écrire; mais qui regarde comme un crime d'attribuer rien au Hasard, à la

Cette Erreur confifte à confondre la Néceffité morale avec la Néceffité abfolue. Quand on a démontré ch géneral, que le contraire d'une chofe est impossible, sout le monde dit que cette chose est nécessaire : mais quand on regarde une chose comme nécessaire, il n'est que trop ordinaire de négliger toute distinction, & de s'imaginer d'abord, qu'il s'agit d'une Nécessité fatale.

Ceux qui admettent la Fatalité, prouvent que la Néceffité morale a lieu dans la détermination de la Volonté, & concluent, que cette Néceffité est fatale; fans fe mettre en peine des conséquences, ils soutiennent, qu'elles doivent être admises, si le Principe est vrai.

D'autres, voyant que ces conféquences ne fauroient être vraies, concluent, que le Principe est faux, & rejettent la Fatalité: mais, comme ils confondent les deux Nécessités, ils ne veulent pas même admettre la Nécessité morale, & s'imaginent ne pouvoir trouver de sûr refuge, que dans l'Indifférence; mais, sans y penser, ils sont tombés dans un autre genre de Nécessité, auquel je ne sai quel nom donner. Idem, ibid. Lib. I. Chap. XII. p. 74, & suiv.

Bb 4

à la Fortune & à l'Indifférence 34, Dieu seul étant la cause unique de tous les événemens, & rien n'arrivant que par les ordres absolus de sa providence.

Il est d'autant plus criminel de prêter des fentimens dangereux à Mr. s'Gravesande, que l'on voit par tout dans ses Ouvrages le caractère d'un homme rempli de candeur & de probité. Tous ceux qui le connoisfent personnellement assurent que ses Livres donnent une idée juste de son mérite, & qu'il est aussi galant homme que favant. Il est furprenant que l'Académie des Sciences, toujours attentive à s'honorer de la réception des plus grands Hommes, ait tardé jusqu'à présent à augmenter segloire, en recevant pour remplacer Newton un de ses plus illustres Disciples.

Je vous ai souvent parlé dans mes Lettres, Monsieur, du Jésuite Regnault: quelquefois je vous en ai dit du bien, & quelquefois du mal,

34 Sed in iisdem tribus Libris meis (contra Academicos) non mihi placet toties me appellasse Fortunam, quamvis non aliquam Deam voluerim hoc nomine intelligi, fed fortuitum retum eventum, vel in corporis nostri, vel in externis bonis aut malis, unde & illa verba fum,

mal, je ferai encore de même. Ce Religieux a publié deux Ouvrages : le premier est intitulé, Entretiens Physiques d'Ariste & d'Eudoxe, ou Physique Nouvelle en Dialogues; le second, l'Origine ancienne de la Physique nouvelle, où l'on voit dans des Entretiens par Lettres ce que la Physique nouvelle a de commun avec l'ancienne, & c.

Le premier de ces Livres contient un Corps complet de Phylique fondée fur les Principes Cartéfiens. Cet Ouvrage eft écrit d'une manière fort claire & à la portée de tout le monde. Il est même instructif, & peut feul rendre un jeune homme Phyficien, fans qu'il ait besoin d'autre Maître. llva plusieurs choses intéressantes, & qui sont dignes de la curiofité & de l'attention des Savans. Ce Jésuite, quelque Cartésien qu'il foit, abandonne fon Maître dans certains endroits, & les corrections qu'il fait au Syftème qu'il a embrassé font ordinairement affez justes. Il rejette l'opinion qui range les

quæ nulla Religio dicere prohibet, forte, forfan, forsitan, fortasse, fortuità; quod tamen totum ad divinam Providentiam revocandum est. Sanct. Aurel. August. Hippan. Episcop. Retractationum, Lib. I. Cap. I. num. 2.

Bb 5

les Bêtes 35 au rang des fimples Machines. Quoiqu'il admette la Matiére fubtile, & qu'il rejette le Vuide, il ne pousse point les chofes

35 Endoxe. On voit dans les Journaux des Savans un Cheval artificiel, capable de faire dans une platte Campagne 7 à 8 lieues en un jour ; & une Figure humaine, une Statue de fer, imaginée par un prifonnier, laquelle étant fortie d'une prifon, alla par plufieurs détours préfenter à genoux une Requête au Roi de Maroc dans fon Palais, & revint dans la prifon. Et ne dit on pas qu'Albert le Grand fit une Tête, qui proféra quelques paroles? Je ne garantis pas ces faits ; mais j'ai vu un Cheval d'airain que des refforts fecrets faifoient tourner comme les Chevaux tournent dans le Manège.

Si l'industrie des hommes fait des Machines d'une structure si ingénieuse, que ne peut pas faire une Sagesse infinie ?

Arifte. Ne bornons point une Sageffe fans borne i mais mille endroits de l'Ecriture donnent, ce femble, quelque connoiffance, quelques paffions aux Animaux. L'Auteut de la Nature nous a fait naître avec un penchant qui nous porte tous à leur en attribuer, & qui dément peutêtre intérieurement quiconque effaye de leur en refuier. Ils ont des Sens comme nous, & qui paroiffent femblables à nos Sens. Les impressions que nous-recevons par les Sens ne produisent point les mouvemens de notre Corps, fans que notre ame y foit pour quelque chose. Nous ne fentons pas dans nos membres des impressions, qui d'dles-mêmes nous transportent vers les objets fensibles. Nous ne nous fentons pas forcés d'user du pouvoir de notre Ame, pour arrêter l'impétuolité du Corps à la vie

394

choses à l'extrême, ainsi que Descartes, qui en nie <sup>36</sup> la possibilité même par le pouvoir divin.

#### En

des mets les plus exquis, lors même que nous fommes presses par la faim. Sur quels principes dirons - nous que les impressions sensibles reçues dans les Animaux par des organes qui paroissent si femblables à ceux de notre Corps, transportent par elles - mêmes les Corps des Animaux, fans qu'une Ame s'en mêle pour déterminer leur mouvement? *Entret. Physiques*, Tom. III. p. 98.

36 Ariste. Le Vuide est proprement une surface capable de contenir un Corps, fans en contenir néanmoins aucun.

Eudoxe. C'eft-là l'idée que j'ai du Vuide; mais le Vuide eft-il possible?

Arifte. La Raifon peut-elle en douter?

Eudoxe. Ce qui ne renferme point de contradiction eff possible: le Vuide ne renferme point de contradiction; car quelle contradiction dans une surface propre à contenir un Corps, & qui cependant n'en contient point? Ces termes ne se détruisent nullement; donc le Vuide est possible.

En effet, si Dieu anéantissoit tout-à-coup l'air & toute la matière dont nous sommes enveloppés dans ce Cabinet, fans rien changer dans la situation du Cabinet ni des Corps qui l'environnent, il y auroit du vuide, & l'on peut dire qu'alors nous nous trouverions immédiatement au-dessous du rien : Or cette supposition n'a rien d'impossible, rien qui se contredise, rien qui soit au-dessus de la puissance d'un Dieu, qui n'a besoin de rien, qui conterve librement des Corps qu'il conferve; qui peut anéantir les uns sans les autres, puisque-ce sont autant de SubEn général, on peut dire que l'Ouvrage du Jéluite Regnault est bon, & qu'il est peut-être plus vrai qu'aucun de ceux qu'ont écrit les autres Disciples de Descartes; mais il est dangereux d'y ajouter foi trop aisément sur certains Faits historiques, qui peuvent avoir quelque rapport avec la Société. Le Pere Regnault, ainsi que tous ses Confreres, n'oublie pas d'autoriser, tant qu'il peut, tout ce qui part de la main des Loyolistes,

frances distinguées, qu'il peut opérer du changement en elles, ou non; Donc, &c.

Eudoxé. Mr. Descartes, ni Mr. Rohault, ni Mr. Régis, deux des plus fameux Cartéfiens, n'étoient pas de vorre avis.

Arifte. Je le fai, mais je fai auffi qu'en ce point leur esprit fut la dupe de l'imagination : l'imagination leur faifoit voir de l'étendue dans tous les intervalles des Corps, & cette étendue, ils la prirent pour une étendue rèelle, pour une portion de matière; mais ils prirent le Phantome pour la réalité. Portons, tant qu'il nous plaira, notre imagination au-delà de 6000 ans environ, qui fe font écoulés depuis la Création du Monde : notre imagination s'y fait toujours de l'étendue; dans cette étendue y a - t - il de la folidité? Point du tout; autrement le Monde feroit éternel. Notre imagination fe repait d'images corporelles, la vûe des Corps la remplit de De-là par-tout où l'imaginal'image de l'étendue. tion se transporte, l'image de l'étendue l'accompagnes

listes, & de diminuer le poids de ce qui vient des gens qu'ils n'aiment point. Voici un exemple de la partialité de ce Religieux. Il se moque finement de ce que les Journalistes de Leipsick avoient dit au sujet d'un Lièvre; & il raconte comme un fait certain une Histoire encore plus surprenante qu'ont debité les Journalistes de Trevoux. Voyez, *Monsieur*, ces deux Passages au bas de la page <sup>37</sup>.

Le

mais ce n'est qu'une étendue d'imagination, qui n'a point de corps, & qui s'évanouït aux yeux de la Raison.

Endoxe. Jusqu'ici je fuis dans votre pensée fur le Vuide; mais y a-t-il du Vuide dans l'Univers? Ja n'en crois rien; pourquoi? Parce que rien n'en prouve l'existence, & que je ne vois rien de plus inutile que le Vuide, pour opérer les merveilles de la Nature. Entretiens Physiques, Tom. I. p. 53.

37 Cet événement réel & singulier rend vraissemblable, du moins en partie ce que les Journaux d'Allemagne ont dit d'un Lièvre. Ce Lièvre célebre avoit deux têtes, l'une fur l'autre; huit pieds, quatre sous le ventre, quatre fur le dos. Quand il étoit las de courir sur quatre pieds, les Journalistes l'ont fait courir sur les quatre autres; jusqu'à ce qu'enfin, après avoir échapé par-là bien des dangers, il tomba entre les mains d'un Prince. Entretiens Physiques, & Tom. III. page 96.

Le stile du Pere Regnault est guindé trèsfouvent: il imite celui des Romans modernes; & il n'y a au monde que les Auteurs du Journal Littéraire qui se soient avisés de lui donner les louanges. Ce Philofophe court après les pointes & les faillies : il cherche à mettre de l'esprit par-tout; & l'on est souvent indigné des fades plaisanteries qu'il place dans les endroits qui en éxi-Par exemple, en parlant gent le moins. du Vuide : "Voyons, dit - il, s'il y a réelle-"ment du Vuide dans la Nature, ou s'il "n'en est point d'autre que celui qui, felon "le langage du Vulgaire, se trouve souvent "dans la Bouteille, dans la Bourfe, ou dans "la tête".

Voici un autre endroit qui ressemble parfaitement à la *tirade* d'Arlequin Médecin <sup>38</sup>. "Vous voyez des os, des cartilages, des "ligamens, des membranes, des fibres, des "nerfs, des veines, des artères, de la chair, "ou des muscles, le cœur dans son péricarde, "les poumons avec la trachée-artère, le "diaphrag-

Que pensez vous, Ariste, de ce qu'on dit d'un Aloes, qui, après avoir été de tems immémorial dans un Jardin de Montpellier, poussa tout d'un coup, lorsqu'il sembloit se dessecher & mourir-, un jet si prodigieux,

398

"diaphragme, l'eftomac avec l'éfophage, les "inteftins, le mefentère, les glandes, les "vaiffeaux lymphatiques, les veines lactées, "le réfervoir du chile, le canal thorachique, "le foye, le pancreas, la rate, les uretères, "la vessie l'abdomen, le péritoine, l'épiploon, "le cerveau, le cervelet, la moelle, les or-"ganes des Sens, la peau, le nez, la langue, "les oreilles, les yeux".

Le Pere Regnault fait faire aussi quelquefois de petits complimens à ses Interlocuteurs, qui seroient beaucoup mieux placés dans la *Civilité Puérile* (Livre qu'on fait lire à des enfans de fix ou sept ans) que dans un Ouvrage de Physique. Encore feroiton mieux de les supprimer entiérement; car ils pourroient gâter les Jeunes Gens, & leur donner du goût pour ce doucereux galimatias que quelques Auteurs ont tâché de mettre à la mode. Jugez vous-même, Monsieur, de la justesse de ma critique par ce se se fau endroit que je me contenterai de rapporter <sup>39</sup>.

#### "Eu-

qu'en moins de 24 heures le Jet s'eleva à la hauteur de 20 pieds avec un bruit de ronnerre. *Idem*, ibid. p. 65. 38 *Idem*, ibid. Tom. II. p. 148. 39 *Idem*, ibid. p. 24. "Eudoxe. Vous raisonnemens sont so-"lides.

"Ariste. Ils doivent l'être; je les ai tirés "de vos Ecrits.

"Eudoxe. Vous faisifilez trop aisement, "Ariste, l'occasion de louer; le vrai goût de "la vérité loue rarement.

"Ariste. Le vrai goût de la vérité rend "au mérite le tribut qu'on lui doit ; & la "louange est le tribut naturel du mérite".

Si ce n'est pas là du *Phæbus*, & du plus mauvais, j'avoue que je suis bien trompé. Le Pere Regnault ne parle pas toujours sur le même ton: quelquesois il quitte le Chalumeau, & prend en main la Trompette: il a mis à la fin d'un de ses Livres de Physique la Peroraison de quelqu'un de ses Sermons; car comment peut on appeller autrement le Morceau que vous allez lire 40.

"Julques à quand fouffrirez-vous, Seig-"neur, que l'ingratitude, malgré les cris de "la Confcience & de la Raifon, abufe de "votre lumiére & de vos bienfaits pour "effayer de vous anéantir ? Humiliez ces "Efprits préfomptueux, inquiets & rebelles "contre le premier Souverain : Imple facies "eorum ignominia. Frappez, & ceux qui "mécon-

4º Idem, ibid. Tom. III. p. 367. & fuiv.

400

"méconnoiffent votre main bienfaifante, fen-"tiront le poids de votre bras appefanti fur "leur tête: ne trouvant plus de rélfource "dans la vanité, dans des amis frivoles, dans "les faveurs de la fortune, ils tourneront "leurs regards vers vous & querent nomen "tuum; ou plutôt, faites luire, dans le fond "de leur Ame, de ces rayons doux, mais "vifs & efficaces qui ont fi fouvent triomphé "de l'Impie. Et l'incrédule réunifiant enfin "fa voix avec celle de tout ce qu'il y a "d'hommes fages & fenfés, fera gloire de "benir & d'adorer avec foumifion la main "puiffante qui tira du néant le Ciel & la "Terre: Et adorabunt coram te, Domine".

Je fuis encore plus étonné de trouver quelqu'idée de la Grace efficace dans ce Paffage que de le voir placé où il fe trouve. Est-ce que le Pere Regnault seroit par hazard Janséniste? Autrefois cela auroit paru impossible; mais depuis que Mr. de Mongeron convertit de tems en tems quelque Jésuite, ce n'est plus une chose insoutenable que de croire qu'un Membre de la Société puisse avoir quelque opinion qui vise au Jansénisme.

Le fecond Ouvrage du Pere Regnault, intitulé, l'Origine ancienne de la Phyfique nouvelle, est, à mon gré, au-deffus du pre-Tom. IV. Cc mier;

mier; il y régne'une érudition choisie. Il est vrai qu'il seroit à souhaiter quelquefois que les Passages que l'Auteur rapporte des anciens Philosophes Grecs & Latins fuffent un peu plus étendus : on en comprendroit mieux le véritable fens; mais ce défaut eft réparé par la fidélité avec laquelle ce Jésuite Ce Livre eft l'Oules cire & les explique. vrage d'un véritable Savant; c'est dommage que le ftile foit celui d'un Petit - Maître. On trouve dans trois Tomes affez médiocres 'tout ce que la nouvelle Phyfique a emprunte de l'ancienne; on y voir, pour ainsi dire, Tenfance, l'adolefcence & l'âge viril de l'Efprit l'Humain.

Il auroit fallu, pour rendre cet Ouvrage plus parfait & plus utile, que le Pere Regnault eut voulu examiner la vraisemblance qu'il y a entre les Opinions Métaphysiques & Morales des Philosophes anciens & modernes; & qu'il ne se fut point borné uniquement à ce qui regarde la Physique.

Me voilà, Monfieur, parvenu au dernier des Philosophes dont je m'étois 'engagé de vous parler: j'ai tâché de vous donner de tous les différens Systêmes l'idée la plus juste & la moins confuse qu'il m'a été possible: j'ai traité, suivant les Auteurs dont je parlois, presque toutes les Questions les plus impor-

402

importantes de la Phyfique & de la Métai phyfique; j'oserois presque nommer les huit Lettres que je vous ai écrites sur les Philosophes, Un Cours de Philosophie ancienne & moderne.

l'ai rarement embrallé avec vivacité les fentimens des Auteurs dont je parlois; parce que je crois qu'une juste ménance de nos connoissances est la qualité la plus essentielle aux Gens de Lettres, qui ne veulent point être la dupe de leurs préjugés ni de leur bonne foi. Quel est l'homme en effet, qui failant réflexion fur l'étonnante diversité, qui régne dans les fentimens de tous les Philofophes, ne fe défie des opinions qui lui parois tront quelquefois les plus claires? Descartes dit une chose, Gassendi soutient le contraire: Newton les condamne tous les deux; & un quatrième à fon tour les blâme tous les trois. Chacun de ces Philosophes a fes Disciples, qui soutiennent que leur Maître est le seul fondé dans ses opinions; ils s'acculent mutuellement de prévention : ils apportent également des raisons vraisemblables; il faut être bien hardi & bien prévenu en faveur de son mérite, pour s'ériger en Juge souverain d'un procés aussi épineux.

Une sage retenue vaut cent fois mieux qu'un orgueil qui nous séduit & nous rend

Cc 2

le jouet du mensonge Mr. Huet, un des plus grands Hommes que la France ait produit, & des plus respectables Prélats, a écrit un excellent Livre pour montrer la foibleffe de l'Esprit Humain. Il regardoit cet Ouvrage comme un de ses meilleurs, & après l'avoir fait en François il le traduisit lui - même en Latin; nous avons l'un & l'autre, mais pour ne pas alonger inutilement ma Lettre par la citation des Paflages Latins, je me fervirai feulement de l'Edition Francoife. Dans le quatrième Chapitre du premier Livre, l'Auteur prouve avec beaucoup de force que l'Esprit Humain ne peut connoître l'effence & la nature des chofes avec une certitude parfaite. "On ne fauroit "avoir, dit-il 41, aucune connoissance de "l'effence d'une chofe, fi l'on ne fait en quoi "elle convient, & en quoi elle différe des autres "chofes: c'eft-à-dire, Si l'on ne connoît fon genre & fa différence. Car les Philosophes conviennent, que c'est en cela que conliste d'effence des choies, & que la meilleure dé-"finition qu'on en puisse donner confiste "dans leur genre & leur différence. Que "fi le 6.-

4<sup>4</sup> Traité Philosophique de la Foiblesse de l'Esprit Humain, par Mr. Huet ancien Evêque d'Avranches, Liv. L Chap. IV. p. 53:

ŧ٩

"fi le genre & la différence des choses ne "peuvent donc pas être connus, on n'en pourra pas non plus connoître la défini-"tion ni l'effence. Or on ne peut connoître "le genre d'une chofe, c'eft-à-dire, en quoi "elle convient avec un autre chose de diffé-"rente espèce, fi l'on ne connoit l'effence de "l'une & de l'autre. Il est donc nécessaire "de connoître l'effence de cette chose, dont "on veut connoîtrel le genre : or nous ve-"nons de dire que pour connoître l'effence "de cette chofe, il en faut connoître le gen-"re; ainfi l'effence & le genre ont befoin "l'un de l'autre pour être connus, & la con-"noiffance de l'un dépend de la connoiffance "de l'autre; de forte que l'on tombe dans un "cercle, qui est une forte de raisonnement "deféctueuse & qui ne prouve rien.

"On doit dire de la différence la même "chofe que je viens de dire du genre; car "je ne puis favoir en quoi une chofe différe "d'une autre, fi je ne les connois toutes "deux. Cela s'éclaircira par un exemple. "Demandez aux Professeurs de Philosophie "ce que c'est que l'Homme 5 Ils vous diront "que c'est un Animal raisonnable; voilà le "genre & la différence. Or le genre doit "être commun également aux espèces qui "font comprises sous ce genre; l'Homme Cc 3 "doit "doit donc être Animal d'une autre maniére "que le Cheval est Animal. Car fi l'Hom-"me est Animal d'une autre manière que le "Cheval, il y aura de la différence dans le "genre même comme genre, & partant il "ne fera point genre. Or comment faurez-"vous que l'Homme & le Cheval font éga-"lement Animaux, fi vous ne connoiffez pas "leur nature, & même fi vous ne connoiffez "pas parfaitement ce que c'eft qu'Animal &c. "c'eft ce qui n'eft pas moins incertain. fr vous demandez à ces mêmes Professeurs, "ce que c'est qu'Animal? Ils vous répon-"dront que c'est ce qui vit, & ce qui fent, ce "qui a la vie & le fentiment. Or comment "pouvez vous favoir, mes chers Maîtres, fi "l'Homme & le Cheval fentent également, "fi le sentiment de l'Homme est entiérement "égal au fentiment du Cheval?

"Voici Descartes, ce nouvel inventeur de "la Vérité, fi on l'en veut croire lui-même, "qui soutient que le Cheval ne sent pas "mieux les éperons qui le piquent, que "l'Arbre sent la hache qui le coupe. Nous "voyons d'ailleurs de certaines Plantes, qui "donnent des marques de sentiment, quand "on les touche, & qui pourtant ne sont pas "Animaux, ni par conséquent le Cheval. "Ajoutez à cela, que l'on voit un Cheval, "que

"que l'on voit un Homme; mais que l'on "ne voit un Animal, que lorfque l'on voit "un Cheval, ou un Homme, ou un Poiffon, "ou un Oifeau, ou quelqu'autre Animal. "On ne connoît donc l'Animal qui eft le "genre, que par fes efpèces: & nous cher-"chions tout à cette heure à connoître l'ef-"pèce par le genre; nous tombons donc "dans ce genre vicieux de raifonnement, que "l'on appelle *diallèle* comme qui diroit alter-"natoire; lorfque pour prouver une chofe "qui eft en queftion, nous nous fervons "d'une autre chofe dont la preuve dépend "de celle-là même qui eft en queftion.

"De plus, puisque pour connoître l'effen-"ce d'une chose il faut connoître son genre: "pour connoître l'effence du genre, il faudra "connoître fon genre, & le genre de ce gen-"re, & toujours de même en remontant. "Ainfi la chofe ira à l'infini, & nous ne pour-"rons jamais parvenir à la connoissance de "la chose que nous cherchons; ou bien il "faudra s'arrêter à quelque genre supérieur, "dont on ignore le genre. Or fi l'on ignore "le genre de ce genre fupérieur, on ignorera "même ce genre supérieur & par confé-"quent tous les autres genres qui en dépen-"dent, & la chose même qui est en que-"ftion. Venons maintenant à la différence Cc 4 "qui "qui, avec le genre, compose l'effence de "l'Homme.

"Cette différence est tirée de la Raison, "dont on prétend qu'il est doué: or c'est cela "même qui est en question dans notre préfen-"te recherche, favoir fi l'Homme est doué "de raifon, & s'il peut raifonner? puisque "nous ne fommes pas affurés qu'il foir un "Animal raifonnable, ni que la Raifon foit foit sa différence. Suppofons néanmoins "qu'il foit raifonnable, fommes - nous affurés "qu'il foit le feul de tous les Animaux qui "foit raifonnable? Nous avons les Livres "de quelques grands Philosophes, qui sou-"tiennent que la Raison se trouve auffi dans "d'autres Animaux. Perfonne ne peut dé-"cider cette contestation, s'il ne connoît au-"paravant ce que c'est que l'Homme & ce "que c'est que ces autres Animaux. Il faut "donc en revenir à la chose même qui est "en question, favoir, ce que c'est que "l'Homme; & on cherche dans ce qui eft "inconnu la connoiffance de ce qui eft in-"connu, fans pouvoir fortir de cet em-"barras".

Avant que d'apporter ces preuves, Mr. Huet en avoit cité plufieurs autres que la briéve-

408

briéveté de ma Lettre ne me permet pas de Il prétend que l'homme ne rapporter. peut rien connoître avec une certitude entière, & qu'un objet extérieur ne répond pas exactement à l'idée qui en est empreinte. Parce que 1. les images, espèces, ou ombres, qui partent des Corps extérieurs, & qui se présentent à nous, ne leur sont pas 2. La fidélité du milieu interfemblables. pofé, par lequel l'ombre ou l'espèce de l'objet extérieur passe pour venir à l'instrument de notre sensation, est douteuse. 1 3. Le fidélité des Sens est douteuse. 4. La fidélité des nerfs & des esprits animaux est dou-5. La fidélité du cerveau est douteufe. 6. La fidélité de l'Esprit ou de teule. l'Entendement humain est douteuse, & fa nature nous est inconnue. 6 . 12

Mr. Huet, pour donner plus de force à fon fentiment, l'autorife par celui de presque tous les grands Philofophes anciens, qui ont avoué qu'ils ignoroient beaucoup de chofes & qu'ils en connoifloient fort peu avec certitude. Il examine dans le douzième Chapitre du premier Livre tour ce qu'ils ont dit à ce fujet, & démontre évidemment que la loi de douter a été établle par tous les Philofophes; c'eft en partie fur  $Cc \varsigma$  la

ni viti di la 1.1 Tala a Ì 2.44 4.5 1 and derived in the 1.17 • . (Q) 1.4 1911 1

# CATALOGUE DE LIVRES

qui se trouvent

CHEZ HAUDE ET SPENER, Libraires à Berlin.

- Hiftoire de l'Académie Royale des Sciences & Belles-Lettres pour l'Année 1764. avec Figures, Tome XX. 4. 3rthl.
- Mémoires historique sur les principales epoques de l'Histoire d'Allemagne, par M. Wéguelin, 8. 1766. 3 gr.
- Remarques de Grammaire fur Racine pour fervir de fuite à celles de M. l'Abbé d'Olivet, avec des Remarques détachées fur quelques autres Ecrivains du premier ordre par M. Yemrof, 8. 1766. 8 gr.
- Differtation fur la Nature l'Especes & les degrés de l'Evidence, 4. 1764. 16 gr.
- fur la Topographie ancienne, 4. 1764.
   gr.
- fur l'Epoque de la Fuissance Souveraine des Papes, 4. 1764. 6 gr.

- - fur le son & sur l'Ouie, 4. 1764. 12 gr. Lettre d'un Officier Hannovrien. 8. 1764. 2 gr. Ocellus Lucanus avec des Dissertations, par M.

le Marquis d'Argens, 8. 1762. 1 rthl.

)(

Thefaurus trium linguarum, lat. gall. & græc. 4. 1762. 3 rthl. Timée de Locres avec des Notes par M. le Marquis d'Argens, 8. 1. rthl. 4 gr.

A 14

Abrégé historique de l'Origine & des Progrès de la Gravure & des Estampés en Bois & en Teille douce, par Mr. Humbert, 8. 1752. 4 gr.

L'Art d'attaquer & de défendre les Places, par Mr. le Febure, Partie l. avec beaucoup des Planches. gr. 4. 1757. 4 Rthl.

- du Genie pour l'instruction des Gens de Guerre, avec Planches. gr. 8. 1755. 1 Rlhr. 8 gr.
- Il Bramino infpirato, tradotto dal Francefe e dedicato all'Altezza Reale del Principe Ferdinand Fratello de Re da G. d. M. 8 1752. 2 gr.
- Chronologie de l'Histoire Sainte & des Histoires étrangers qui la concernent depuis la forte d'Egypte jusqu'à la captivité de Babylone par Alphonse des Vignoles, gr. 4. 1738. 5 Rthl.

Dévote, la, Comédie en trois Actes, traduit de l'Allemand de Mr. Gellert par Mr. Poizeaux.

8. 1756. 6 gr.

Congres, le, de Citère. 8. 749. 10 gr.

Confeils pour former une Bibliotheque peu nombreule, mais choisie par Mr. Formey. gr. 8 1750. 8 gr.

- d'un homme de Qualité à la Fille par Mr. d'Halifax, gr. 8, 1752, 8 gr.

Dialogues, cinq, faits a l'imitation des Anciens par Oratius Tubero. 1) De la Philosophie sceptique. 2) De Banquet sceptique. 3) De la Vie privée. 4) Des rares & éminen-

2

tes qualites des Anes de ce tems. 5) De la diversité des Religions. Nouvelle Edition augmentée d'une Refutation de la Philosophie sceptique, ou Préservatif contre le Pyrrhonisme, par Mr. L. Kahle, 8. 1744. 12 gr.

- Differtation fur la Caufe de l'Electricité des Corps & des Phénomenes qui en dependent. Sujet proposé par l'Académie Royale des Sciences de Berlin pour le prix qui doit être distribué le 31 Mai 1745. dans l'Affemblée générale de cette Académie par Mr. Waiz, 4. Berlin, 1745. 14 gr.
  - Réflexion fur la Caufe générale des Vents. Pièces qui a remporté le Prix propofé par l'Académie Royale des Sciences & Belles-Lettres de Prusse pour l'Année 1746, par Mr. d'Alembert des Académies Royales des Sciences de France & de Prusse à laquelle on a joint les Pieces qui ont concurru, 4. Berlin, 1747. 16 gr.
  - fur le Systeme des Monades avec les Pieces qui ont concurru, 4, 1748. 1 rthl. 16 gr.
  - fur les Progrés des Armes Romaines en Allemagne, avec les Pieces qui ont concouru. 4. 1751. 16 gr.
  - fur la Generation du Nitre, qui a remporté le Prix de l'Académie Royale en 1749.
     François & Allemand, 4. 1790. 8 gr.

- fur la Refiftence des Fluides, qui a remporté le Prix proposé par l'Académie Royale des Sciences & Belles-Lettres de Prusse pour l'Année 1750. adjugé en 1752. 4. 6 gr. Differtation Piece qui a remporté le Prix sur le sujet des Evenemens fortuits, proposé par l'Académie Royale des Sciences & Belles-Lettres de Berlin pour l'Année 1751, avec les Pieces qui ont concouru. 4, 1751, 16 gr.

- qui a remporté le Prix proposé par l'Académie Royale des Sciences & Belles-Lettres sur les Anciens Habitans des Marches avec les Pieces qui ont concouru. 4. 1753. 8 gr.

- fur le Principe de l'Action des Muscles avec les Pieces qui ont concouru. 4. 1753.
   12 gr.
- fur l'Optimisme avec les Pieces qui ont concouru. 4. 1755. 8 gr.
  - fur le Mouvement diurne de la Terre qui a remporté le Prix proposé par l'Académie Royale des Sciences & Belles-Lettres de Prusse pour l'Année 1754. adjugé en 1756.
    4. 1756. 6 gr.
  - qui a remporté le Prix proposé par l'Académie Royale des Sciences & Belles-Lettres sur la Question de l'influence du langage sur les opinions, & des opinions sur le langage, avec les Pieces qui ont concouru, 4, 1760, 16 gr.
- l'Espion ou l'Histoire du faux Baron de Maubert, Auteur de plusieurs libelles qui ont paru pendant cette Guerre. gr. 8. Liege, 1759. 6 gr.
- Essai sur le Caractere du grand Médecin ou Eloge critique de Mr. Hermann Boerhave. 8. 1747. 5 gr.

|       | 5                                                                                            |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ar.   | Expériences, nouvelles, & Observations sur les                                               |
| 1     | Eaux minerales de l'Allemagne; ou l'on                                                       |
| tim   | donne la maniere de s'en fervir pour la                                                      |
| ne :  | confervation de la fanté & la guérison des                                                   |
| R     | maladies, traduites du célebre Fr. Hoff-                                                     |
| 厚     | mann, corrigées, miles en ordre & pu-                                                        |
| tin C | bliées en François par Coste, 8. 1752.                                                       |
| ED 2  | 18 gr.                                                                                       |
| NCT.  | la France litteraire ou Dictionnaire des Auteurs<br>François vivans; corrigé & augmenté par  |
| 2.    | Mr. Formey, gr. 8. 1757. 1 Rthl.                                                             |
| Ε.    | Grammaire Françoise, dans un gout nouveau re-<br>duite en Table à l'usage des Dames, & des   |
| 51    | autres personnes qui ne savent pas de Latin,<br>ouvrage très ntilé aux Demoiselles Françoi-  |
| 5     | fes qui enseignent cette Langue en Alle-                                                     |
| I     | magne. 2 Tomes. gr. 8. 1762. 2 Rthl.                                                         |
|       | - nouvelle & parfaite, royale françoise &                                                    |
| •     | allemande, d. i. Neue und vollkommene                                                        |
|       | Königl. französische Grammatica, mit ei-                                                     |
|       | nem neu eingerichteten und vielvergröffer-                                                   |
|       | ten Titular-Buch des Königl. Preuslischen                                                    |
|       | Hofes, vermehrt von Mr. des Pepliers,                                                        |
|       | Aufs neue überschen und verbessert. 8. 1762.                                                 |
|       | 8 gr.                                                                                        |
|       | Histoire de l'Académie Royale des Sciences &                                                 |
|       | de Belles-Lettres depuis fon Origine jusqu'à                                                 |
|       | <ul> <li>préfent, avec les pieces originales. gr. 4.</li> <li>1752. 1 Rthl. 8 gr.</li> </ul> |
|       | l'Honnet-Homme. Traduit de l'Allemand de                                                     |
|       | Mr. Simonetti par Mr. Lunckenbein. 4. Kœ-<br>nigsb. 1755. 18 gr.                             |
|       | Х з                                                                                          |

Хз

#### Introduction à la Grammaire des Dames. Zum

großen Nutzen und Gebrauch für allerley Anfänger. gr. 8. 1762. 1 rthl.

- Lettres fur l'Etat préfent des Sciences & des moeurs, par Mr. Formey, IV Parties. gr. 8. 1759-1760. 3 Rthl.
- Logique, ou Réflexions sur les forces de l'Entendement humain, & fur leur legitime Usage, dans la Connoissance de la vérité, par Mr. Chrétien Wolff. 8. 1736. 12 gr.
- Mémoires pour fervir à l'Histoire de Brandebourg Nouvelle Edition revuée & augmentée, III. Tom. 8. 1758. 1 Rthl.
- pour fervir à l'Histoire des années 1744-45.
  8. 1746. 16 gr.

Mémorie per fervire all'Iftoria di Brandenburgo. Tradotto dal Francese da F. G. II Tomes. 8. 1752. 12 gr.

Panegyrique du Sieur J. M. Reinhart, Maitre Cordonnier, prononce le 13. Mois de l'Anne 2899. dans la Ville de l'imagination par P. Mortier, Diacre de la Cathedrale. 4. 1759. 4 gr.

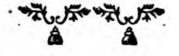
Penfées fur l'origine & le difference emploi des feiences & des beaux arts, par Mr. Sultzer, 8. 1757. 3 gr.

Principes du Clavecin par Mr. Marpourg avec vingt Planches, 4. 1756. 14 gr.

Recueil de cinq Sermons, prononcez par Mr.Reinbeck traduits par un Anonyme & par Mr. des Champs, 8. 1741. 12 gr.

 nouveau de quatre Sermons par Mr. Reinbeck, 8.

- Sermons fur divers Textes de l'Ecriture Sainte par Mr. Formey, gr. 8. 1739. 6gr.
  - fur le Mystere de la Naissance de J. C. prononcés le premier & le second Jour de Noël 1737. en Prèsence de Sa Maj. le Roi de Prusse par Mr. Reinbeck, gr. 8. 1738. 5 gr.
  - fur diverses Textes, expliqués felon la Methode de Mr. Wolf prononcées par Jean des Champs, gr. 8. 1740. 8 gr.
- Spectateur en Allemagne, ou Recueil de Lettres curieuses, contenant un agréable mêlange de Politique, de Littérature & de Galanterie. Ouvrage periodique, où l'on voit entre autres matieres la Réfutation de l'Espion Turc à Francfort. 8. 1742. 9 gr.
- Traité de la Fugue & du Contrepoint divifé en deux Parties par Mr. Marpourg, II. Tomes, avec cent & vingt deux Planches. gr. 4. 1756. 4 Rthlr.
- Traité, nouveau, du Nivellement, qui se enseigne les precautions qu'il faut prendre pour servir utilement du Niveau d'eau, redigé par Mr. de H. avec Fig. gr. 1750. 4 gr.
- Traité des Siéges pour fervir de supplement à l'Attaque & la defense des Places de Mr. ie Marchel de Vauban, gr. 8. 1747. 2 gr.



: ] ... X. Ę 2 i. 5.1 e 24 ŝ, ĺ. : 502537

