

## Bodleian Libraries

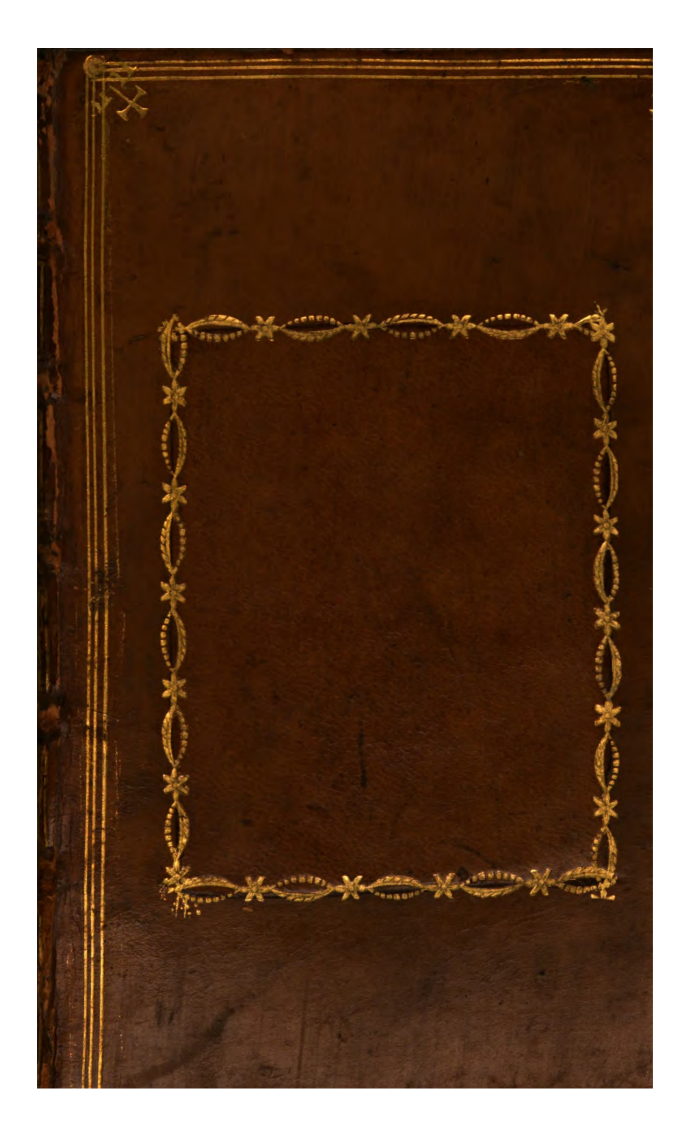
This book is part of the collection held by the Bodleian Libraries and scanned by Google, Inc. for the Google Books Library Project.

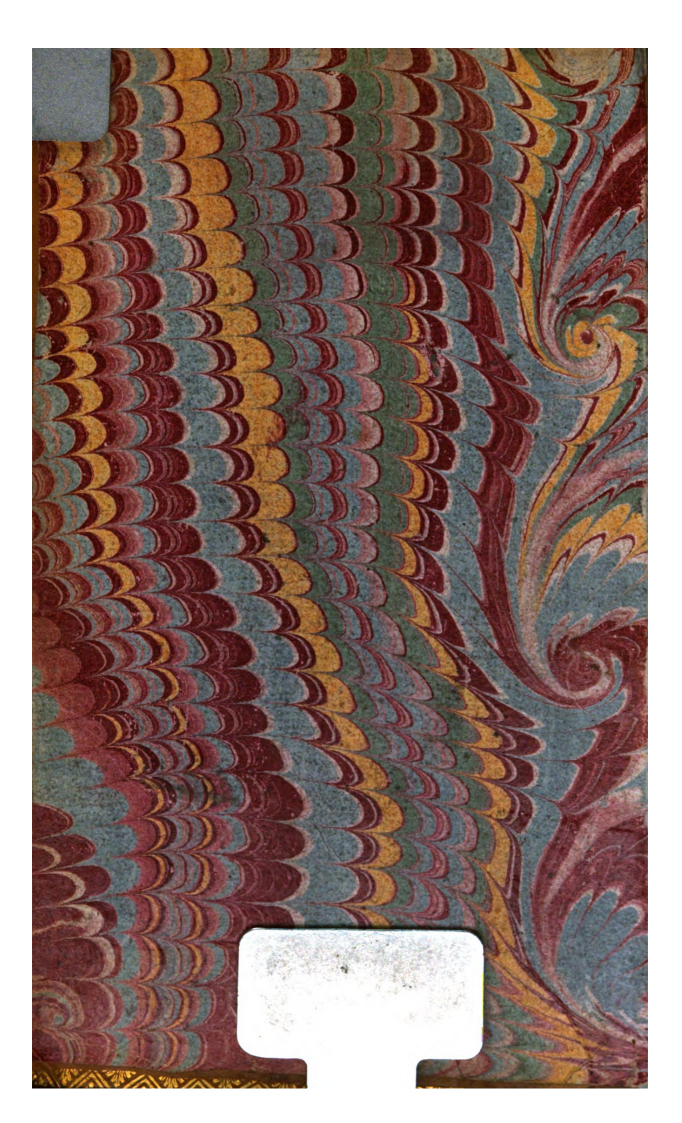
For more information see:

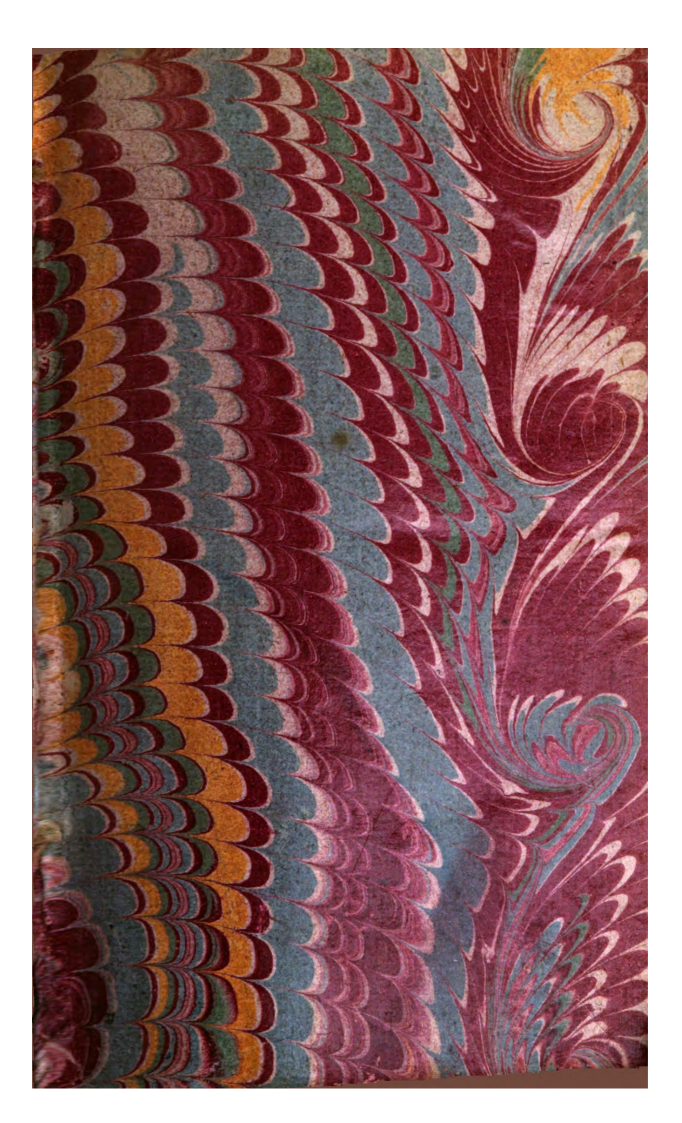
http://www.bodleian.ox.ac.uk/dbooks



This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 2.0 UK: England & Wales (CC BY-NC-SA 2.0) licence.

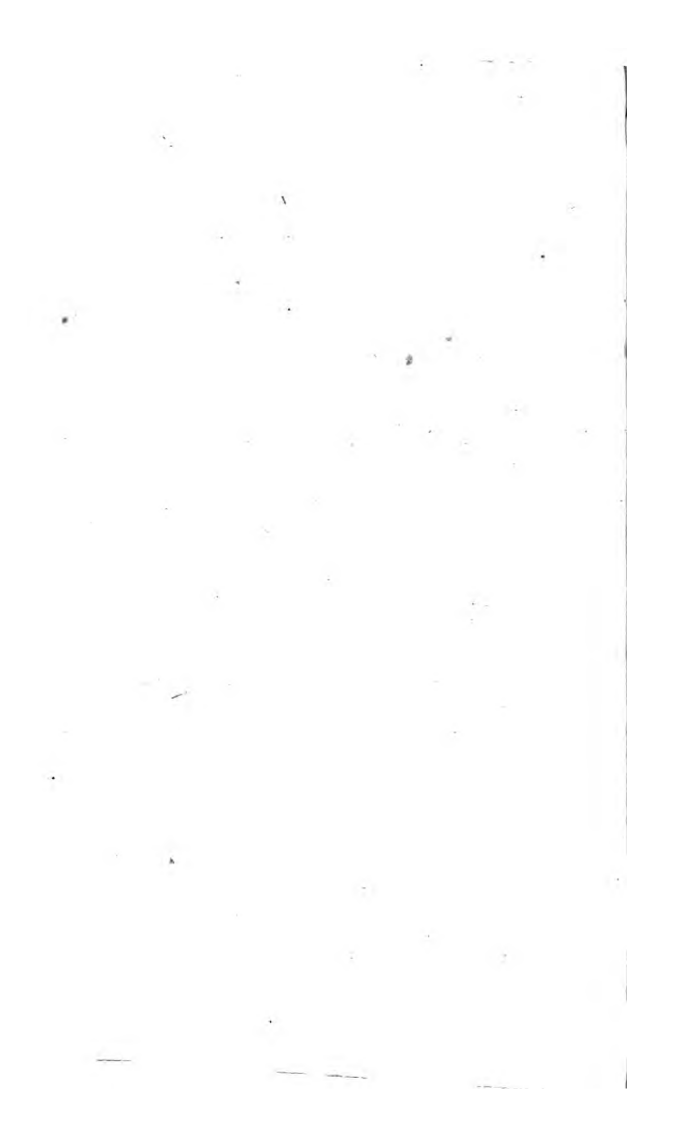






for Bs. 0.147.

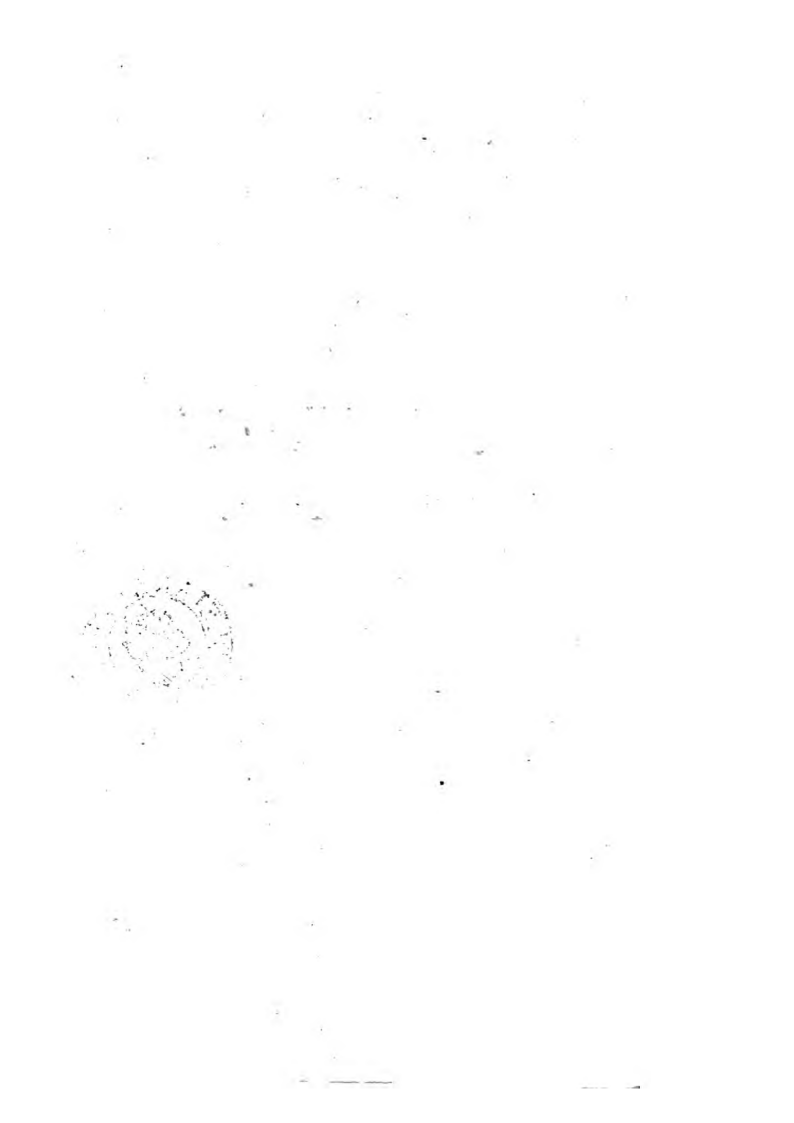




## PRINCIPES

DISCUTÉS.

TOME SECOND.



# PRINCIPES DISCUTÉS,

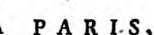
Pour faciliter l'intelligence des Livres prophétiques, & spécialement des Psaumes, relativement à la Langue originale;

SUIVIS de plusieurs Dissertations sur les Lettres II, III, IV, & V de M. l'Abbé de Villesroy, dans lesquelles il est traité de la conduite de Dieu à l'égard de son Eglise depuis le commencement du monde.

> Subsequi grandia nostra lux, Non nova, sed nove.

TOME SECOND.



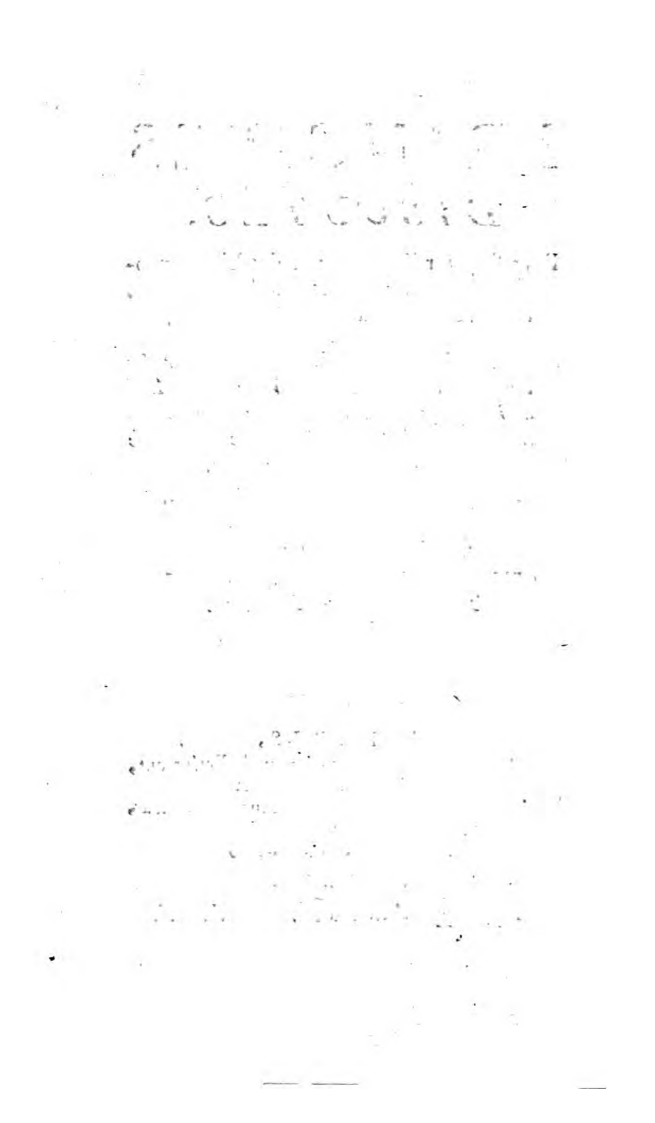


Chez

P. G. Simon, Imprimeur du Parlement,
rue de la Harpe, à l'Hercule.
CL. HERISSANT, Libraire-Imprimeur,
rue neuve Notre-Dame.

M. DCC. LV.

Avec Approbation & Privilége du Roi.





### PRINCIPES

#### DISCUTÉS,

Pour faciliter l'intelligence des Livres prophétiques, & spécialement des Psaumes, relativement à la Langue originale.

TOME SECOND.

Comparaison des Psaumes les uns avec les autres.

N des moyens les plus efficaces pour découvrir le vrai fens de l'Ecriture dans les Prophétes, lorsqu'il est enveloppé d'expressions obscures & énigmatiques, ou lorsque l'Ecrivain Tome II.

Comparaison des Psaumes sacré se tient dans des généralités dont on ne voit pas l'application du premier coup d'œil, est de chercher ce sens par la voie de la comparaison. Il faut rapprocher les expressions qui le dérobent à notre foible vûe, de certains endroits où elles font plus à découvert, & dans lesquels la suite & l'harmonie du discours paroissent les affecter à un objet dominant. Cette régle est d'un grand usage pour l'intelligence des Prophétes; on peut même dire qu'il n'en est pas de plus sûre. C'est la route qu'il faut prendre si l'on veut éviter toute interprétation arbitraire de ces termes obscurs & difficiles à saisir, & ne pas voguer au hasard sur cette mer si sameuse en écueils. Per Scripturas divinas, dit Driedo (a) multo tutius ambulatur, ut dum eas verbis obscuris adumbratas interpretari volumus, eam inde eruamus sententiam, que, aut non habeat controversiam; aut si habeat ex scripturis adhibitis textibus determinetur. Alors on peut marcher avec confiance & fans crainte.

2

<sup>(</sup>a) De reg. & dog. Sacræ Script. lib. 3. cap. 3. fol. 72.

On doit regarder comme exacte. toute exposition d'une Prophétie, d'un Psaume, qui, étant déja autorisée par l'harmonie, se présente encore avec l'avantage d'offrir les mêmes pensées, les mêmes expressions qui les compofent, prises dans le même sens, & pour un objet entierement semblable à celui qu'on adopte dans d'autres endroits de l'Ecriture. Fuerit autem ratio exponendi congrua, dit le même Docteur de Louvain (a) après Saint Augustin dum per expositionem datam, nil absonum sequitur in sententiarum cohærentia; dum insuper & nomina, & verba illic translata, ostenduntur pro eisdem etiam rebus interdum accepta in aliis apertioribus scripturæ locis. Il est facile de reconnoître que l'application à laquelle on s'arrête est fondée, quand l'Ecriture se prouve ainsi par elle-même. Facilius, dit Origène cité par Salmeron (b) in scripturis quod quæritur, agnoscitur, si ex pluribus locis quæ de eadem re scripta sunt proferantur. Et c'est la régle que ce Théologien lui-

(b) Proleg. 9. pag. 118.

<sup>(</sup>a) De multipl. sens. script. lib. 2. cap. 2. fol. 49.

même donne en ces termes dans cet endroit: ad interpretandam scripturam ... præsentem locum per alios scripturæ locos qui eadem nomina, vel verba continent vel eundem sensum tradere videntur, interpretemur. Si quidem is locus, qui apertius eam rem tractat, serviet ei qui obscurior est, & quasi illius erit commentarius.

- Enfin cette méthode est regardée par les Interprétes comme la meilleure maniere, & la plus sûre pour bien entendre l'Ecriture. Ad phrasis & vocis notionem genuine percipiendam, dit Cornelius à Lapide (a) via & ratio optima est conferre loca sacræ Scripturæ, in quibus illæ aut stmiles voces, aut phrases iterantur.

Cette régle de comparaison est encore plus triomphante, & ne laisse plus lieu de douter que l'on ait saissi le vrai sens de l'Ecrivain sacré, quand on répond solidement & sans ambiguité aux objections qui pourroient naître d'un sentiment contraire. Si de plus on sait voir que les raisons qui ont dé-

<sup>(</sup>a) Proem. in Proph. Maj. pag. 18. col. 2. Voyez aussi le Jésuite Acosta, lib. 3. cap. 21. de Christ. in scr pt. revelato & Menochius cap. 21. Proleg.

les uns avec les autres. terminé les plus habiles Interprétes à choisir le sens qu'ils donnent à certains endroits de l'Ecriture, où il est évident qu'ils ont bien appliqué leurs principes, sont précisément les mêmes qui ont lieu dans les objets que nous choisissons ailleurs; & que le dénouement qu'ils employent avec tant de succès n'est pas moins favorable au plan que nous suivons dans d'autres occasions, quelles raisons auroit-on de s'y refuser? Puisqu'on n'a point de révélation expresse du contraire, ce raisonnement nous paroît ne laisser rien à desirer. On a le double avanlage d'être appuyé sur l'autorité des Auteurs les plus respectables; & cependant d'ajouter encore à leurs découvertes: car celles que l'on propose de nouveau sont fondées sur les principes que l'on trouve répandus de tous côtés dans leurs ouvrages. On rapproche ces différentes parties, & il en résulte un ensemble qui porte le flambeau de l'évidence par-tout où l'on en fait usage.

Ainsi nous établissons qu'il y a deux voies sûres pour juger par comparaison, si le sens que l'on adopte dans

A iij

Comparaison des Psaumes une Prophétie, dans un Psaume, est véritablement le sens. de l'Ecrivain sacré. La premiere est fondée sur l'évidence même, & l'harmonie du contexte. Par exemple, il est très-certain (& il ne le seroit pas moins quand tous les Commentateurs diroient le contraire) qu'il y a des Psaumes qui ont pour objet la Captivité de Babylone. Tels que sont le 84. Hebr. 85. Benedixisti Domine terram tuam. 106. Hebr. 107. Confitemini Domino . . . . dicant qui redempti sunt. 125. Hebr. 126. In convertendo Dominus captivitatem Sion. 136. Hebr. 137. Super flumina Babylonis, & plusieurs autres. Or nous disons qu'en comparant exactement plusieurs Psaumes qui n'ont jamais été appliqués à la Captivité avec ceux qui lui appartiennent par la seule évidence des termes, la ressemblance que ceux-ci ont avec ceux-là se fait sentir au premier coup d'œil. Ce sont dans les premiers les mêmes expressions, les mêmes pensées, & surtout les mêmes termes énigmatiques que dans les seconds. De là, concluonsnous, c'est aussi le même point de vue, le même objet dans les uns & dans

les autres: car, quoique les Juiss nous ayent souvent accoutumés à des sens étrangers au sond de la pièce, il n'est pas possible qu'un Psaume ne rentre dans son sujet véritable, dès que l'on démontre qu'il est identissé dans toutes ses parties avec d'autres Psaumes, dont l'objet est incontestablement la Captivité. Tel sera notre premier moyen

de comparaison.

Le second sera d'une étendue plus confidérable. Nous en avons dit quelque part la raison; & il est bon de la rapprocher ici. Si quelques - uns des Psaumes découvrent leur objet à la premiere lecture, ce n'est pas le plus grand nombre. Les autres roulent fur des généralités dont on ne voit pas d'abord l'application; & leur indétermination a quelquefois été cause qu'on les a pris pour des piéces de morale qui conviennent à toutes fortes de sujets; mais qui n'en ont aucun de déterminé. Il faut avouer que c'est se contenter à peu de frais. Ceux qui n'ont point aimé à se promener ainsi dans les espaces du vague, ont poussé plus loin leurs recherches. Ils ont fait sans doute ce raisonnement. Quoique les

Comparaison des Psaumes Psaumes soient applicables dans un sens spirituel à bien des sujets différens, au juste & à l'impie de tous les siécles, & qu'on puisse en faire d'excellens discours moraux, où chacun peut puiser de quoi nourrir son esprit & fon cœur, il n'en est pas moins vrai que les Prophétes avoient un objet déterminé dans les menaces, les châtimens, les malédictions, ou dans les promesses, les récompenses, les biensaits qu'ils annonçoient de la part du Seigneur. C'est ce qui en constitue le sens litéral. Les autres sens indéterminés que l'on en tire, sont ce qu'on appelle la moëlle, le sens édifiant, le sens

spirituel. Comme nous cherchons préfentement le sens litéral de ces divins

Cantiques, nous suivrons les traces des

judicieux Interprétes qui s'y sont appliqués, & sur la voie, qu'ils ont commencé à nous frayer, nous établirons

notre seconde régle de comparaison.

Nous prendrons ceux des Psaumes qui, selon les plus habiles d'entr'eux, appartiennent à la Captivité; & toujours sondés sur le même principe qui nous a d'abord guidés, nous serons voir que c'est encore le même but,

les uns avec les autres.

que ce sont les mêmes pensées, les mêmes expressions dans ceux dont on a laissé l'objet ou indécis, ou trop vague, & dans plusieurs autres où l'on s'est contenté de suivre les traces des Juifs. La méprise vient de ce qu'on les a appliqués scrupuleusement à l'objet qu'ils nous avoient défigné, soit dans leurs Commentaires, soit dans les ties tres qu'ils ont placés à la tête du plus grand nombre long-tems après leur composition, & selon que leur fausse tradition, sur la maniere d'entendre

l'Ecriture , les déterminoit.

Car nous ne pouvons trop l'infinuer: il faut, pour ne point travailler au hasard, bâtir sur des fondemens plus solides que ceux qu'ils ont prétendu poser. Nous devons d'abord nous dégager de cette foule de préjugés qui nous environnent, pour examiner ensuite chaque piéce, chaque Prophétie, soit en elle-même, soit dans ses rapports avec d'autres qui peuvent en donner la clef, en faciliter l'intelligence, & en indiquer l'objet. Il faut demander raison de tout, se défier de celles qui ne sont point affez. précises, qui s'annoncent avec quel-

10 Comparaison des Psaumes

qu'ambiguité, ou qui ne nous donnent que des moralités, des généralités, du vague, & rien de plus. Quand on cherche le sens litéral, il n'est pas tems de s'arrêter au spirituel. Sous le spécieux prétexte de ne pas négliger l'efprit, & de s'édifier dans la lecture des Livres Saints, il arrive que l'on fait un composé bizarre de l'un & de l'autre, ou, pour mieux dire, que l'on ne faisit ni l'un ni l'autre; parce que le sens spirituel que l'on tire par lambeaux, devient arbitraire & d'une utilité très-médiocre dès qu'il n'est pas fondé sur le sens litéral: c'est alors l'imagination qui se repaît de ses propres idées, mais ce n'est pas l'Ecriture qui lui sert de nourriture. Peutêtre même n'a-t-on recours au sens spirituel que pour s'épargner le long & pénible travail que le sens litéral exige. Au reste, quels que soient les motifs qui font agir de la sorte, il est certain qu'on n'en est pas plus ayancé pour l'intelligence de l'Ecriture. Après avoir lû de longs commentaires, exécutés selon de tels modéles, on a recueilli, si vous voulez, des vérités dans sa lecture, vérités même importantes;

mais on en est encore à se demander par quel moyen elles sont nées de pièce dont on cherche à faisir le sens véritable & primitif. C'est sans doute ce qui faisoit dire au Pere Laugeois (a), que les deux sens litéraux de " chaque Prophétie de l'Ancien Testa-, ment.... fe doivent toujours ex-" pliquer avant que d'écrire, prêcher, ,, on faire quelque preuve par l'auto-" rité d'un passage de l'Ecriture; & , que c'est manque de cette circons-", tance très-considérable, qu'on lit ,, dans les livres, qu'on entend dans les " chaires, & dans les Académies chré-,, tiennes, tant de preuves inutiles, & "d'applications frivoles, qui ne pro-, duisent aucun fruit, parce que ce ", ne sont que des pensées humaines , qui s'évaporent en l'air, n'ayant , rien du solide de la parole d'un "Dieu., Et ailleurs. (b) "Le sens ,, moral, mystique & spirituel, qui se , tire de ces deux sens · litéraux, se , tourne selon la diversité du génie " des Commentateurs.... Le lecteur

(a) La science univ. de l'Ecriture Sainte Parag. 3. de la pref.

(b) Ibid. Paragraf. 2. de la pref. sur Isaïe. A VI

12 Comparaison des Psaumes

", peut prendre la liberté d'en tirer ", des lumieres & de belles vérités, ", pourvû qu'elles soient sondées sur ", ces deux sens litéraux, qu'on doit ", toujours expliquer avant que de ", tirer une morale, ou faire une preu-", ve par l'autorité d'un passage Pro-

, phétique de l'Ecriture., Revenons à nos régles de comparaison.

Dans celle que nous allons faire des Pfaumes les uns avec les autres, nous nous contenterons de rapporter des exemples. L'énumération seroit trop longue & ennuieroit nécessairement par des répétitions qui deviendroient inévitables, si nous entreprenions de les mettre tous sous les yeux du lecteur. Nous tâcherons de choisir des morceaux difficiles; 1°. afin qu'on ne nous soupçonne pas d'en vouloir imposer par de belles promesses, qu'il seroit impossible d'essectuer; 2°. pour détromper ceux qui jusqu'ici auroient pû s'imaginer que nous ne suivons le plan de l'Auteur des Lettres à ses Eléves, que par un attachement mal entendu pour sa personne, & une reconnoissance aveugle pour ses bontés. Nous voulons bien que l'on fache (&

M. de Villefroy lui-même, qui est si amateur du vrai, ne nous en faura pas mauvais gré) qu'il n'y a point de raison qui pût nous engager à mettre sur le papier une ligne en sa faveur, si une persuasion intime de la vérité, de la folidité, & de la catholicité de ses sentimens ne nous la dictoit. Oui, s'il y avoit quelqu'apparence de réalité dans les qualifications odieuses, d'arbitraire, de dangereux, d'innovation dans la Religion, de paradoxe, & autres aussi peu mesurées dont on ne rougit pas de charger son plan, nous n'aurions pas hésité sur ce dessein d'abandonner ses principes. Mais nous n'ignorons pas d'où partent ces coups, & nous ne sommes pas surpris de telles déclamations. Nous sommes entiere. ment rassurés par la connoissance que nous avons, & dans laquelle nous nous confirmons tous les jours, de la bonté du plan qui nous a été tracé.

Nous réunirons nos deux preuves de comparaison sous un seul point de vue, asin de n'être point obligés de revenir plusieurs sois à une matiere qui auroit déja été sussissamment éclaircie par une premiere comparaison. Ainsi 14 Comparaison des Psaumes

nous nous servirons indifféremment des preuves que nous fourniront les Interprétes les plus exacts, & de celles qui seront fondées sur l'harmonie des Psaumes qui regardent nécessairement la Captivité, indépendamment de toute exposition des Commentateurs, & par la simple inspection des termes qui les composent. Voici la raison qui nous détermine à ne pas traiter séparément ces deux régles de comparaison. C'est que les Pfaumes qui n'ont point encore été appliqués à l'objet que nous leur donnons, sont parsemés de caractéres qui ne sont pas tous dénotés par une voie unique. Les uns tirent leurs preuves des Psaumes dont l'objet est évident par lui-même; les autres de ceux que les Interprétes avouent regarder directement la Captivité.

Pour traiter séparément ces deux régles, il auroit fallu prendre de côté & d'autres des morceaux détachés de leur contexte, afin de faire sentir l'analogie du sens que nous leur donnons avec d'autres endroits semblables. Or il est certain que leur beauté devient plus frapante quand on sent la liaison qu'ils ont avec ce qui précéde & avec

15

ce qui suit. C'est cette harmonie parfaite qui donne le prix à un objet, &

qui détermine en sa faveur.

Nous avons donc mieux aimé choifir deux ou trois Psaumes qui n'ont jamais été appliqués au Peuple d'Ifraël captif à Babylone: & nous disons que cet objet leur convient mieux que tout autre; qu'il ne laisse rien à desirer pour l'intelligence du premier sens litéral; & qu'au contraire, dans le sens qu'on leur donne communément, il se trouve des difficultés infurmontables qu'aucun subterfuge ne peut faire disparoître. Nous disons encore que ce qui sert à constater la solidité de notre objet, c'est la conformité des expresfions & des pensées qui les composent avec les autres Psaumes, qui ne peuvent être rapportés qu'à la Captivité. Ces deux points une fois établis, la vérité sortira comme d'elle-même, & frapera les yeux de ceux qui s'obstinent à ne pas l'appercevoir.

Nous choisissons les Psaumes 53. selon la Vulgate, & 54. selon l'Hebreu Deus, in nomine tuo salvum me fac. 54. Hebr. 55. Exaudi, Deus, orationem meam. Et le 58. Hebr. 59. Eripe me de inimicis

meis. Pour mettre en état de juger de la justesse de nos raisons, & de la discussion que nous en allons faire, il faut commencer par savoir quel est l'objet de l'Ecrivain sacré dans ces Cantiques, c'est pourquoi nous les donnerons d'abord en Latin & en François, précédés de leur Argument.

Pfaume 33. Hebr. 54.

Vetus vers. TITULUS. distrib.

- Posteritati. In Neghînôth. Máçekhîl Davidis.
- Sent Saul: nonne David absconditus est apud nos?
- nôths. Excellente Poesse de David.
- Lorsque les Ziphéens vinrent trouver Saul & lui dirent: David n'est-il pas caché parmi nous?

Cet argument est évidemment supposé. La preuve complette que nous en donnerons dans la suite, ne laissera pas lieu d'en douter. En attendant voici quelques courtes réflexions qui suffiront pour en faire connoître la fausseté.

Psaume, s'élever contre David, sont des étrangers, alieni; or ni Saül, ni ceux qui exécutoient ses volontés, ni même ceux de Ziph ne l'étoient à son égard.

2°. On ne voit nulle part que David ait souhaité la mort de Saul, ou de quelqu'un de ses ennemis personnels. Il est au contraire certain qu'il s'est conduit à leur égard avec bonté. Les paroles que l'on trouve à la tête de cette pièce, n'en expriment donc pas l'objet. Voici celui que nous croyons devoir lui convenir. Toutes les paroles qui le composent s'y rapportent naturellement.

#### ARGUMENS.

Quant au sens titéral de l'ancien Israël. Quant au sens litérat du nouvel Israël.

L'Eglise d'Israel captive dans l'empire de incarné conjure l'Etom. 2. 18 Comparaison des Psaumes

Babylone prie le Seigneur par la bouche l'état fâcheux où elle
du Prophéte de mettre est sous les Pharisiens
sin à ses malheurs. Elle & sous les Gentils.
prédit la ruine de ses Elle annonce la perte
ennemis, & elle pro- de ses persécuteuts. En

#### Versio Latina.

Vetus Nova distrib. distrib.

. I. D'Eus, potentia tua libera
me:
Et fortitudine tua dic jus meum.

4. II. Deus, exaudi deprecationem meam:

Pronis auribus excipe yerba oris

s. III. Quoniam alieni insurgunt adversum me:

Et violenti quærunt mihi vitam auferre.

Nec proponunt Deum ex adverso ipsorum. Sélâh.

6. IV. Jam Deus adjuvat me:
Dominator [adest] inter sustentatores vitæ meæ.

12. V. Recidere faciet malum super feros hostes meos:

graces pour sa déli- gneur ses actions de vrance.

met au Tout-Puissant reconnoissance de ce de lui rendre à son re- bienfait elle déclare tour des actions de qu'elle rendra au Seigrace.

#### Version Françoise.

Ancien. Nouv. distrib. distrib.

> Elivrez-moi, mon Dieu, par votre puissance; Usez de votre force pour me rendre justice.

> II. Ecoutez, ô mon Dieu, mon instante priere:

> > Daignez prêter l'oreille aux accens de ma voix.

III. Des étrangers s'élevent contre moi:

> Des hommes violens cherchent à m'ôter la vie.

> Ils ne pensent pas que Dieu s'oppose à leurs desseins. Pause.

IV. Déja Dieu vient à mon secours.

> Le Souverain Maître accompagne ceux qui me conferveront la vie.

Il fera retomber sur mes fiers v. ennemis les maux dont ils m'accablent.

#### version Latine & Françoise

Vetus Nova distrib. distrib.

Secundum fidem tuam exscindes illos.

S. VI. Spontanea offeram quæ tibi vovi saerificia.

Gratias agam potentiæ tuæ, quantum bona fuerit.

gustia eripies me :

Et inimicorum meorum ultionem videbit oculus meus-

#### Pfaume 34. Hebr. 33.

#### TITULUS.

Posteritati. In Neghînôth. Máçekhîl Davidis.

A la postérité. Sur les Neghinoths, Poëste Excellente de David.

#### ARGUMENS

Quant au sens litéral Quant au sens litéral de l'ancien Israël. du nouvel Israël.

I. L'Eglise d'Israël I. L'Epouse du Verbe après avoir imploré incarné pour engager le secours du Seigneur, l'Etre suprême à écou-

Ancien. Nouv. diftrib. diftrib.

Vous les exterminerez, [Seigneur, J selon la vérité de vos promelles.

VI. Alors je vous offrirai de tout mon cœur les facrifices que je vous ai promis.

Les actions de graces que je rendrai à votre puissance Egaleront les bienfaits dont elle m'aura comblé.

9. VII. Oui, vous m'enleverez à tous les maux [que j'endure.] Mes yeux verront enfin la punition de mes ennemis.

de ceux qui la tiennent en captivité. Elle souhaiteroit avoir les ailes de la colombe pour se soustraire à ses malheurs. Du lieu de fon exil elle s'envole-Chaldéens ses ennemis ont ravagée.

se plaint de la cruauté | ter favorablement les qu'elle prieres adresse, fait une vive peinture des maux qu'elle éprouve de la part des Pharifiens & des Gentils. Elle voudroit avoir des aîles roit dans le désert, semblables à celles de c'est - à - dire, dans la | la colombe; elle prenterre d'Israel, que les | droit son essor vers le désert, c'est-à-dire, vers l'univers entier que l'idolâtrie avoit dépeuplé depuis long tems des adorateurs du vrai Dieu,

#### Version Latine & Françoise

des traitemens injustes | destruction d'une Ville dont on l'accable, dont elle tait le nom; sement d'une Ville assez que c'est de Jéqu'elle ne nomme pas; | rusalem dont elle veut mais la place qu'oc- parler, & même de cupe dans cet endroit l'idolâtrie qui régnoit ce terme indéterminé presque sur toute la indique affez qu'il est terre. question de Babylone, ou plûtôt de l'Empire entier des Chaldéens.

III. Elle se plaint ne sont pas les seuls qui suscitent ceux qui sor-Des hommes qu'elle que les Hérétiques du avoit nourris dans son tems des Apôtres, se sein abandonnent la sont élevés contr'elle, Ardens à la persécuter, tomberont dans l'ails l'accablent d'inju- néantissement, eux & res; mais elle affure leurs dogmes impies. qu'ils seront punis de leur apostasie; qu'ils seront précipités dans l'enfer, c'est-à-dire, qu'ils périront dans l'esclavage que leur feront subir les Perses & les Mèdes.

IV. Elle prie le Seigneur de la délivrer de ces mêmes Hérétiques

I I. En punition | II. Elle annonce la elle prédit le renver- on sent néanmoins

III. Elle décrit les de ce que ses ennemis persécutions que lui s'élévent contre elle. tis de son sein, tels Religion du vrai Dieu. | mais elle déclare qu'il s

IV. De crainte que ses mêmes Apostats, ne pervertissent par du Psaume 54 Hebr. 35.

phanateurs de son al- peuses ceux qui lui liance, & dont elle sont fidèles, elle concraint les discours sé- jure le Tout-Puissant duisans, capables d'en- de la soustraire aux traîner plusieurs de ses efforts de ces perfides enfans dans la révolte. Apostats.

V. Enfin pleine de confiance dans le se cours du Tout-Puis- gneur lui accordera, sant, elle prophétise la lelle prédit non seuleruine des Babyloniens ment la ruine de Jéru-& des Apostats, dont salem; mais elle assure les jours heureux se- que le régne des preront abrégés.

qu'elle appelle Pro- leurs paroles trom-

V. Prévoyant enfin le secours que le Seimieres hérésies ne sera pas de longue durée,



#### 24 Version Latine & Françoise

#### Versio Latina

Vetus. Nova distrib. distrib.

T.

I. PRonis auribus excipe, Deus, deprecationem meam:

Ne te semper subtrahas supplicationi meæ:

Benignus ausculta me, & exaudi me.

II. Flens queror atque conturbor,

Propter minas inimici:

Propter pressuram impii.

III. Admovent enim in me iniquitatem,

Et cum furore odio me persequuntur.

5. IV. Cor meum torminibus afficitur intrà me,

Et pavores mortiferi decidunt fuper me.

6. V. Timor & terror invadunt me:

Imò involvit me horror.

Quis dabit mihi pennas fimiles ['pennis] columbæ?

Hind

#### Version Françoise.

Ancien. Nouv. distrib. distrib.

T.

I. PRêtez; ô mon Dieu, à mon instante priere une oreille attentive;

Ne vous refusez pas toujours à la grace que je vous demande:

Daignez m'écouter, & soyezmoi propice.

II. Je pleurs, je me plains, & je fuis dans le trouble,

Quand je pense aux menaces de mes ennemis,

Aux maux dont les impies m'accablent.

III. Ils employent contre moi des traitemens injustes,

Et leur fureur s'acharne à me perfécuter.

IV. Mon cœur est déchiré des douleurs qui me pénétrent:

De mortelles frayeurs m'accablent,

V. La crainte & la terreur se sont emparé de moi,

Et de toutes parts, je suis saiss d'horreur.

Qui me donnera des aîles semblables à celles de la colombe?

Tome II.

B

### 16 Version Latine & Françoise

Vetus Nova distrib. distrib.

Hinc avolarem secure habita-

giens,

Commoraturus in deserto.

fêlâh.

9. VIII. Citò properarem ut evade rem
A vento, à turbine.

Coerce linguam eorum;
Experior enim violentiam & rixas in urbe.

11. X. Die ac noche circumdant eam ;

Stant supra muros ejus: Quin & iniquitas & labor sunt intrà eam.

12. XI. Prava in medio ejus sunt:

Non recedunt de plateis ejus fraus & dolus.

III.

r3. XII. Etenim non inimicus probis me afficit; Patienter ferrem: Ancien. Nouv. distrib. distrib.

> D'un vol rapide je me retirerois dans un lieu de repos.

Bientôt je m'éloignerois par la 8. VII. fuite,

> J'établirois ma demeure dans le desert.

> > Pause.

Je me hâterois de me mettre 9. VIII. hors d'atteinte

Du vent impétueux qui cause la tempête.

I I.

IX. Diffipez-les, souverain Maître: IO. Réprimez leur langue; Car j'éprouve dans cette ville la violence & la persécution.

X. Jour & nuit elle en est envi-II. ronnée.

> Elles regnent fur ses murailles, Et dans son enceinte je suis accable

> De traitemens injustes & de travaux.

12. XI. Au-dedans ce n'est que perverfite ,

> La fraude & la tromperie font : omel Leur lejout dans les Places.

Non', ce n'est pas l'ennemi qui

- 1 . 1. 1. 1. 2. 1 m'outrage; Je le soussirois patiemment:

Bij

#### 28 Version Latine & Françoise

Vetus Nova distrib. distrib.

> Non qui odio me habet adversus me se effert; Nam illi me subtraherem:

34. XIII. Sed tu, ô homo, qui æqualis eras mihi,

Tu quem docebam, Quique familiaris meus eras,

vatis, cætibus,

Quique in domum Dei turmatim

conyeniebamus,

[Probro me afficis, & adversus me te effers.]

Mors assequetur perfidos illos:

Descendent in infernum vivi;

Quoniam mala regnant in habi-

17. XVI. Ego ad Deum clamo:

Profecto Dominus liberabit me. 3. XVII. Vesperè, & manè, & meridiè animo revolvo, Ancien. Nouv. distrib. distrib.

> Ce n'est pas celui qui me hait, qui s'éleve contre moi-

> Je me déroberois à ses pourfuites:

Mais c'est toi, malheureux, 14. XIII. que je regardois comme un autre moi-même;

Toi que j'instruisois;

Toi qui vivois familierement avec moi.

15. XIV. Nous goûtions ensemble le bonheur

> De nous trouver dans les assemblées particulieres,

Nous nous joignions au Peuple nombreux qui se rendoit à la Maison du Seigneur,

[Et c'est toi qui m'outrages, & qui t'éleves contre moi. ]

XV. La mort surprendra ces perfides,

Ils descendront pleins de vie dans l'enfer,

Car toutes sortes d'iniquités régnent dans leurs demeures & dans leur cœur.

IV.

17. XVI. Pour moi je pousse des cris vers mon Dieu,

Et le Seigneur me délivrera. 28. XVII. Le foir, le matin & à midi les réflexions m'accablent,

tom. 2. Bin

#### 30 Versions Latine & Françoise

Vetus Nova distrib. distrib.

Imò conturbor:
At exaudiet precem meam.

19. XVIII. Redimet in prosperitatem animam meam, Ab eo qui bellum insert mihi; Licet permulti sint qui stant adversus me.

Et deprimet eos
Qui existit ab æterno.

Sélâh.

Nulla est spes quod indurati illimutentur,
Imo non timent Deum.

- Qui pacem cum illo colunt: Violat fœdus ejus.
- Dum in corde bellum gerit.

  Verba ejus molliora sunt oleo.

  Dum ipsa sunt cuspides.
- 3. XXII. Transfer in Dominum curam

Ancien. Nouv. distrib. distrib

Elles me jettent dans le trouble; Mais il exaucera ma priere.

19. XVIII. Il rendra la paix à mon ame,

En la délivrant de la guerre que l'on me fait,

Quelque grand que foit le nombre de ceux qui s'élèvent contre moi.

Il les humiliera, Lui qui existe de toute éternité. Pause.

> Car ces endurcis ne changeront point de conduite,

> Ils n'ont pas même la crainte de Dieu.

qui vivoient en paix avec eux:

> Ils ont violé l'alliance de l'Eternel.

22. XXI. Les paroles qu'ils ont à la bouche sont plus douces que le lait,

Mais leur cœur ne respire que la persécution.

Leurs discours sont plus insinuans que l'huile,

Mais ce sont autant de traits perçans.

3. XXII. Déchargez-vous sur le Seigneur de vos inquiétudes, B iv

## 32 Version Latine & Françoise

Vetus Nova distrib. distrib.

Certò ipse te sustentabit;

Nec permittet justum perpetud

14. XXIII. Profectò tu Deus detrudes eos in puteum corruptionis:

Viri sanguinarii & dolosi non dimidiabunt dies suos.

Ego verò spem meam in te collioco.

#### Psaume 38. Hebr. 39.

#### Vetus distrib. TITULUS.

Davidis Mikhetthame.

Cùm amisit Saül qui custodirent domum, ut interficerent eum.

A la postérité. Ne les faites pas périr. Poësse admirable de David.

Lorsque Saul envoya des gens pour garder sa maison & pour le tuer.

AVERTISSEMENT.

Il faudroit se fermer volontairement

Ancien Nouv. distrib. distrib.

> Certes il sera lui-même votre appui le plus ferme, Il ne laissera pas le juste dans un trouble continuel.

24. XXIII. Oui, mon Dieu, vous les précipiterez vous-même dans l'abîme:

Ils y pourriront, ces hommes fanguinaires & trompeurs,
Avant que d'arriver à la moitié de leurs jours.
Pour moi je mets mon espérance

les yeux pour ne pas voir que ce titre est supposé, tant les expressions de cette pièce s'accordent peu avec l'objet que le titre annonce. Aussi M. Ferrand ne fait-il pas de difficulté de le regarder comme mis au hasard. On s'en convaincra encore mieux par les réslexions que nous ferons dans la suite en examinant chaque verset de ce Psaume. Voici l'objet que nous

croyons lui convenir.

en vous.

## Version Latine & Françoise

#### ARGUMENS.

de l'ancien Ifraël.

I. L'Eglise d'Israel violens & fanguinai-Chaldéens qui la toureuteurs.

Quant au sens litéral [Quant au sens litéral · du nouvel Israël.

I. L'Epouse du Verbe environnée d'hommes incarné, pressée vivement, & attaquée de ses, c'est-à-dire, des toutes parts par la Sinagogue & par les. mentent sans cesse, & Gentils qui conspirent qui cherchent à la dé- | contre elle, prie instruire, implore avec tamment le Seigneur confiance le secours de la secourir. Pour du souverain Maître. obtenir cette faveur Elle insiste sur son in- elle lui représente sa nocence & fur la mé- fidélité envers ses tychanceté de ses persé- rans qu'elle oppose à leur cruauté.

#### Verfio Latina.

Vetus Nova diftrib. diftrib.

- L Ripe me de inimicis meis Deus mî. Ab iis, qui in me superbe insurgunt, protege me.
- Eripe me de perpetrantibus H. 3. iniquitatem,

Et de viris sanguinariis libera me.

III. Scis enim eos infidiari vitæ mez:

du Psaume 38. Hebr. 39.

défaite & leur ruine, destruction de Jérusa-Empire sera affligé Judée, & la famine lorsque Cyrus s'en qu'elle éprouvera lorsrendra maître. Elle se que Tite en aura forrépand enfuite louanges fur la puis- ce bienfait elle chansante protection que tera les bontés de celui lui accordera l'Eternel qui ouvrira un asyle en la délivrant de leur à ses enfans pour les fureur. Pénétrée de re- soustraire à la venconnoissance elle cé- geance qui doit fondre lébrera la miséricorde sur la Capitale de la de l'Etre suprême qui Judée, & qui les sefera devenu son re- courera constamment fuge au tems de l'af- dans les plus fâcheuses fiction.

II. Elle prédit leur! II. Elle annonce la & la famine dont leur lem, & de toute la en mé le siège. Sensible à extrêmités.

#### Version Françoise.

Ancien. Nouv. diftrib. diftrib.

I.

Nlevez-moi, ô mon Dieu, à mes ennenis, Soyez mon afyle contre ceux: qui s'élèvent insolemment contre moi.

II. Enlevez-moi au pouvoir de ceux qui me traitent injuitement:

> Délivrez-moi des hommes sanguinaires.

III. Car vous voyez, Seigneur, les piéges qu'ils tendent à mon ame:

B VI

## 36 Version Latine & Françoise

Vetus Nova distrib distrib.

Coire adversus me fortes:

Licet nullius prævaricationis;

Nullîusque peccati [in eos] sim reus, ô Domine.

IV. Etsi abest à me iniquitas, Festinant tamen ut struant mihi insidias.

V. Igitur expergiscere,
Ut occurras mihi;
Vides etenim.

VI. Tu verò, Domine Deus exercituum, Deus Israël,
Citò excute somnum ad castigandas omnes gentes.
Nullsus miserearis persidè & iniquè agentium.

Séláh.

VII. Convertentur in tenebras ?

Latratus edent ut canes,

Et circuibunt Civitatem.

ex ore ipsorum,
Arida erunt labia eorum,
Verum quis audiet?

IX. Quin & tu, Domine, deridebis
clamores eorum;

Ancien. Nouv. distrib. distrib.

3.

Des hommes puissans s'attroupent contre moi, Sans que j'aie manqué [à leux égard,] Sans que je les aie offensé.

IV. Malgré mon innocence, Ils s'empressent à me dresser des embûches.

V. Reveillez-vous donc, Venez à mon secours; Car vous connoissez mon état.

VI. C'est vous, Seigneur,
Oui, c'est vous qui êtes le Dieu
des armées, le Dieu d'Israël.
Hâtez-vous de sortir de votre
sommeil

Pour punir tous les peuples, N'en épargnez aucun; ils sont injustes & perfides. Pause.

VII. Ils entreront dans les ténébres,
Ils pousseront des cris semblables
à ceux des chiens:
Ils coureront de tous côtés dans

Ils coureront de tous côtés dans la Ville.

2. VIII. Aussi-tôt ils jetteront des crisaigus,
Leur gosier en sera desséché,
Mais qui est-ce qui les écoutera?

yous mocquerez de leurs ris,

## 38 Version Latine & Françoise.

Vetus Nova distrib. distrib.

Subsannabis omnes gentes.

ro. X. Fortitudo mea, te Psalmis efferam:
Eò quod, ô Deus, asylum meum
fueris.

r. XI. Deus misericordia sua præveniet me:

perborum hostium meorum.

XII. Fortis Deus occides eos,

Ne obliterent memoriam populimei. Exagita illos fortitudine tuâ,

Eosque præcipites age, Protector noster, Dominator.

P3. XIII. Ob peccatum oris impii eorum,
Ob calumnias labiorum ipiorum,
Capiantur in surperbia sua:

In vindicam perjurii & mendacii quæ proferunt:

\*XIV. Confume illos in furore;

Ancien. Nouv. distrib. distrit.

Vous insulterez à toutes les Na-

Vous êtes ma force, ô mon Dieu:

Je relèverai votre puissance par mes Psaumes,

Parce que vous serez devenumon asyle.

préviendra mes [besoins]

perte de mes fiers ennemis.

XII. Dieu tout puissant vous les

De peur qu'ils n'effacent la mémoire de mon peuple:

Jettez-les par votre puissance dans une violente agitation:

Précipitez-les,

Souverain Maître, qui êtes notre Protecteur.

1 langues impies,

Les calomnies qu'ils ont répandues.

Que leur orgueil soit un piège pour eux:

Punissez-les de leurs parjures, Et des mentonges qu'ils proferent contre moi.

14. XIV. Détruisez-les dans votre fu-

#### 40 Version Latine & Françoise

Vetus Nova distrib. distrib.

> Consume illos, ita ut non sit ame pliùs: Ut intelligant quod Deus dominetur Jacob Usque ad sines terræ. Sêlâh.

#### II.

nebras,
Latratus edent ut canes,

Et circuibunt Civitatem.

rent ad cibum:

At non faturabuntur:

Hinc ejulabunt.

27. XVII. Dum ego canam fortitudinem tuam,

Et festivis cantibus manè celebrabo misericordiam tuam,

Eò quod fueris asylum mihi,

premebar.

Fortitudo mea, te Psalmis indefinenter efferam:

Ancien Nouv. distrib. distrib.

> Détruisez-les & qu'ils ne paroissent plus.

Afin que l'on sache jusqu'aux extrémités de la terre

Qu'il est un Dieu qui domine dans Jacob. Pause.

#### II.

x5. XV. Oui, ils entreront dans les ténébres,

Ils jetteront des cris semblables à ceux des chiens.

Ils coureront de tous côtés dans la Ville:

dront de toutes parts
Pour chercher de la nourriture,
Mais ils n'en trouveront pas,
C'est pourquoi ils pousseront
des hurlemens.

17. XVII. Tandis que moi je chanterai votre force,

Je célébrerai dès le matin votre miséricorde par des chants de joie,

Parce que vous serez devenu mon asyle,

Mon refuge dans le jour de mon affliction.

18. XVIII. Vous êtes ma force, ô mon Dieu,

### 42 Version Latine & Françoise

Eò quod, Deus, asylum meunt fueris, Deus meus, misericordia mea-

# Premiere Observation sur les Psaumes précédens.

Sans entrer présentement dans un détail exact de ces trois Poësies sacrées, comme nous le ferons dans la suite, nous osons nous flatter que les argumens que nous avons mis à leur tête ne laisseront rien à désirer pour l'intelligence du premier sens litéral. Disons plus: les principaux caractéres de ces divins Cantiques ne permettent pas de les appliquer à David. Pour s'en convaincre, il suffit de faire les réflexions suivantes. Elles conviennent également à beaucoup d'autres Psaumes que l'on donne à ce Prince, plutôt par habitude que par des raisons bien folides.

Il est surprenant que l'on fasse de David, pendant le tems même qu'il

Sans cesse je relèverai votre puissance par mes Psaumes, Parce que vous serez devenu mon asyle: Parce que vous serez un Dieu de miséricorde à mon égard.

étoit sur le Trône, l'homme le plus malheureux qui ait jamais existé. Si l'on vouloit faire le portrait d'un esclave réduit aux plus fâcheuses extrémités, & au plus cruel désespoir, on ne pourroit pas employer des traits qui présentassent mieux l'horreur de son état qu'en faisant usage de celles que l'on prête à ce Prophéte quand on le prend pour objet de certains Psaumes. C'est un homme qui est sans cesse aux prises avec ses ennemis, qui n'a d'autre partage que les larmes, les soupirs, les gémissemens, les douleurs les plus aigues; continuellement assailli par la violence, les traitemens injustes, la haine & la fureur de ceux qui le persécutent; les querelles qu'ils hii suscitent, les outrages les plus fanglans semblent l'entourer jour & muit, & ne lui pas laisser un moment de repos. C'est un Prince qui tremble à chaque instant pour sa vie; des terreurs mortelles l'environnent de toutes parts: la crainte, la frayeur, l'épouvante l'accompagnent toujours. L'on diroit que tout l'univers a conspiré contre lui. Mais ce n'est encore ici qu'un ébauche de son portrait, & il ne seroit pas difficile d'y ajouter, en observant même de ne se servir, comme nous avons sait, que des propres paroles que l'on croit communément le regarder.

En voyant le Roi Prophéte dans un état si triste & si déplorable, on se sent naturellement disposé à le plaindre; à entrer dans ses peines: mais la compassion que l'on avoit d'abord pour ses malheurs dégénere bien-tôt & s'évanouit, quand on voit que ce n'est plus qu'une bouche féconde en imprécations. On est étonné d'entendre ce Prince compter autant d'ennemis que de Sujets, jetter sur eux les malédictions les plus terribles, demander avec des instances redoublées leur entiere destruction; ne vouloir pas même que Dieu pardonne à un feul: Nullius miserearis .... Mais Da-

sur les Pfaumes précédens. wid y pense t-il? Si le Seigneur fait périr tous ses ennemis; c'est son propre fils, ce sont ses Sujets: de qui donc sera-t-il Roi? N'importe. On veut que ce soit contr'eux qu'il profere ces paroles. Confundantur, exscindantur, detrudantur in tumulum, defcendant in tumulum vivi, deleantur de libro viventium, " Qu'ils soient eouverts » de honte, qu'ils soient exterminés, » qu'on les précipite dans le tombeau. » qu'ils y descendent pleins de vie, » qu'on les efface du Livre des vi-» vans. » Tels font les plus ardens fouhaits de ce Prince. C'est à Dieu même qu'il s'adresse pour l'intéresser dans sa cause, pour lui demander l'accomplissement de ses malédictions. Subver. te, disperde, destrue, contere, consume in furore, consume ita ut non fint. » Ren-» versez-les, perdez-les tous, détruisez-» les, réduisez les en poudre, anéan-» tissez-les dans votre fureur, faites-» les rentrer dans le néant en sorte » qu'il n'en reste aucun. » Et pour engager le Seigneur à accélérer sa demande, il lui dit que la vérité même de ses promesses y est intéressée. Propter veritatem tuam disperde illos. Cen'est

46 Premiere Observation

pas tout : L'Esprit saint que l'on suppose le diriger dans ces affreuses malédictions contre ses ennemis personnels, lui fait apparemment connoître que ses vœux seront bientôt exaucés. Ravi de cette assurance, cet homme sanguinaire savoure, pour ainsi dire, le plaisir de voir un jour tout à seu & à sang chez ses persécuteurs, chez ses propres Sujets, qui auront beau crier à leur secours, personne ne se présentera pour les délivrer. Quelle joie! quel plaisir pour lui de les voir humiliés, anéantis! Il lui semble que ses maux sont diminués, par l'espérance d'être un jour témoin de cette scêne cruelle & barbare. Clamabunt, at nemo exaudiet. Tu , Domine , deridebis eos, fubsannabis omnes gentes. Deus videre me faciet ruinam inimicorum meorum. Fut-il jamais un esprit plus vindicatif? Un cœur plus dur? plus inflexible ?

A la vue d'un tel portrait (car il faut supposer avec les Juiss que c'est celui de David, puisqu'ils prétendent que les Psaumes le regardent personnellement) qui ne s'écrieroit: est-ce donc là cet homme selon le cœur de

sur les Psaumes précédens: Dieu? Est-ce-là ce Prince d'un caraetere si humble & si doux, si résigné à la volonté du Seigneur dans les châtimens qu'il lui suscite? Est-ce-là ce Monarque dont la patience est à l'épreuve de tout? Est-ce-là ce Chrétien par anticipation qui pardonne les outrages les plus violens avec une bonté, avec une charité qui pour lors étoit sans égale? Est-ce là ce cœur tendre & généreux qui ayant en son pouvoir la personne de son plus cruel ennemi, aux dépens de qui il pouvoit en un moment assurer son repos, se reproche même de lui avoir coupé le bord de son manteau, & qui appréhende d'avoir manqué en quelque chose au respect dû à la Majesté Royale, à l'Oint du Seigneur?

A des sentimens si pleins d'indignation reconnoit-on un pere dont la tendresse ne peut pas même être assoiblie par la révolte d'un fils dénaturé, qui en veut à sa Couronne & à sa vie: d'un pere, qui obligé de combattre pour sauver l'une & l'autre des mains de ce parricide, craint encore que ses armes ne soient victorieus, & qu'il ne lui en coute la perte de ce fils Premiere Observation

rebelle, qu'il aime autant que luimême? En effet quels vœux ardens ne fait-il pas pour sa conservation? Avec quelle instance ne le recommande-t-il pas à Joab en présence de tous ses Soldats? Servate mihi puerum

Absalom.

Son armée combat-elle contre ce perfide & ses troupes? Ce sont des inquiétudes qui le dévorent, & qui lui font demander avant toutes choses aux différens Couriers qui lui apportent la nouvelle de sa victoire, s'il n'est rien. arrivé de fâcheux à son fils Absalom. Est ne pax puero Absalom? Quand on lui avoit dit, que tout Israel suivoit la fortune naissante de ce Prince perfide, il ne s'en étoit affligé que médiocrement. Lui annonce-t-on qu'il est mort dans le combat? Ses entrailles paternelles sont émues, déchirées à cette triste nouvelle. Il soupire, il pousse des gémissemens, il est inconsolable, il oublie qu'il est Roi, pour se souvenir qu'il est pere; & les vœux qu'il forme pour lui, tout impuissans qu'ils font, annoncent affez combien il l'aimoit malgré sa révolte. Il voudroit encore lui sauver la vie aux dépens

fur les Psaumes précèdens. 45 de la sienne. Quis mihi tribuat ut moriar pro te, fili mi Absalom, Absalom fili mi?

Telle est la tendresse du cœur de David tracée d'après l'Ecriture. Tels sont les sentimens de bonté, de générofité dont il a constamment usé envers ses persécuteurs les plus cruels. Semei le maudit, lui jette des pierres, l'accable d'injures. Quelques zélés pour la personne de leur Souverain s'offrent d'aller faire porter à cet insolent sujet la peine qu'il mérite. Non, leur dit-il : laissez-le faire, le Seigneur le veut. Il lui pardonne par cette considération. Sentimens bien héroïques. Quelle est la conséquence que l'on doit tirer de ces deux portraits, dont l'un fondé sur des témoignages incontestables nous fait de David un modéle de patience & de douceur envers les plus mortels ennemis, & nous en donne des preuves par les actions de sa vie les plus critiques. L'autre au contraire qui n'est établi que sur des suppositions, en fait un Prince vindicatif, qui ne respire que la ruine, & la destruction de ses ennemis qu'il voudroit voir anéantis. Cette seule Tome II.

Premiere Observation

raison d'incompatibilité d'un tel sentiment avec des passages formels de l'Ecriture, n'est-elle pas plus que suffisante pour nous saire dire que ceux qui entendent ces Psaumes de David, n'ont certainement pas sais le sens litéral historique de l'Ecrivain sacré, & qu'ils supposent sans sondement, & sur de purs préjugés que ce Prince en

est l'objet.

On évite tous ces inconvéniens, & d'ailleurs on satisfait pleinement à l'harmonie de chaque piéce, quand on fait tomber tous ces anathêmes prononcés dans les Psaumes & dans les Prophétes, soit sur les Apostats, soit fur les Babyloniens ennemis redoutables du peuple de Dieu. En les réunissant tous dans la bouche de l'Eglife & de son Chef, ou si l'on veut dans celle du Prophéte qui parle au nom de l'Eglise, les difficultés disparoissent, parce que ce n'est qu'à elle qu'il appartient de lancer ces foudroyans anathêmes. Il faut donc faire les réflexions fuivantes.

L'Eglise d'Israel savoit qu'elle ne pouvoit obtenir sa délivrance que par la destruction totale de la puissance ty-

sur les Psaumes précédens. rannique de ceux qui la retenoient en captivité; puisque tels étoient les Oracles de son époux dont elle étoit la dépositaire. Ainsi demander à Dieu la ruine de leur Empire, & tous les maux qu'elle favoit devoir l'accompagner, c'étoit demander l'accomplissement des promesses du Seigneur, & le rétablissement de son culte, qui ne devoit reprendre son premier éclat que par le renversement de la Monarchie de Babylone dans l'étendue duquel ceux qui étoient les seuls adorateurs du vrai Dieu sur la terre, étoient esclaves, & privés de la faculté de lui rendre un hommage public. Ce n'est que par une conséquence nécessaire que l'Eglise d'Israel demande la destruction de ses persécuteurs. Le principal objet qu'elle a en vûe, c'est la délivrance de ses enfans, & le rétablissement du culte du Seigneur des armées, le Dieu d'Israël. Si elle y joint des prieres & des anathêmes contre Babylone, c'est qu'elle avoit appris du Seigneur que fon rétablissement dans la Terre promise ne devoit avoir lieu que par la perte de ses ennemis. On doit croire qu'elle ne solliciteroit pas avec tant

Premiere Observation d'instances la ruine de cette Nation, si Dieu ne lui eût pas révélé qu'elle étoit resolue dans ses Décrets. Elle eût mieux aimé sans doute que le Souverain Maître eût fait de ses persécuteurs, autant de Prosélytes à la Religion par une conversion éclatante, que de se voir obligée de solliciter sa liberté aux dépens de leur perte & de leur ruine. Mais le Tout-Puissant avoit parlé en maître, & d'une maniere absolue. Il ne restoit donc à l'Eglise d'Israël qu'à se soumettre aux voyes que son époux lui-même avoit choisies, & à former ses prieres & ses désirs les plus ardens sur la volonté de son Dieu.

De plus, il est bon d'observer une sois pour toutes, que ce n'est pas la destruction personnelle de ses Tyrans que l'Eglise d'Israël demande avec tant d'instances, mais la destruction de leur pouvoir tyrannique, la destruction de la puissance, de l'autorité dont ils abusoient si insolemment pour accabler leurs Captiss. Elle ne désiroit pas qu'il n'y eût plus de Chaldéens sur la terre; mais elle souhaitoit qu'il n'y eût plus de blasphémateurs, qu'il n'y

sur les Psaumes précédens. eût plus de persécuteurs du peuple que Dieu s'étoit choisi; & c'est ce qu'on doit entendre par ces expressions & d'autres qui leur sont semblables. Disperde, destrue, consume in irâ tuâ, consume ita ut non sint &c. " Otez-leur » Souverain Maître, les moyens de » nuire à vos fidéles Adorateurs, ren-» versez leur Empire, détruisez leur » pouvoir, armez-vous dans votre co-» lere pour faire cesser leur autorité » tyrannique. » Cette punition leur fera peut-être utile : peut-être reconnoitront-ils la main qui les frappera; ce châtiment servira du moins à faire respecter votre puissance contre laquelle ils blasphêment, en vous mettant au nombre de ces Divinités impuissantes ou indifférentes sur le bien de votre peuple.

On en doit dire autant quand ces expressions passent dans le sens du nouvel Israël. Ce n'est pas la perte, la ruine personnelle des Idolâtres, des Pharisiens, des Hérétiques, des Schismatiques, des impies que l'Epouse du Verbe incarné demande avec tant d'instances. Au contraire elle ne désire rien avec plus d'ardeur que leur

Cin

fincere conversion. Elle souhaiteroit les voir tous aggrégés au nombre de ses ensans; mais c'est leur idolâtrie, leur hérésie, leur impiété dont elle sollicite sortement l'extinction. S'ils sont ses persécuteurs & ses tyrans, elle demande aussi que Dieu leur ôte le pouvoir de lui nuire, & qu'il fasse cesser leurs persécutions, parce qu'elle les regarde comme un sleau de la main vengeresse du Seigneur. La connois-

fance qu'elle a de la foiblesse de la plûpart de ses membres lui fait craindre les suites sunesses de ces épreuves. Elle n'ignore pas qu'il en est d'une soi languissante, qui succombant aisément à la rigueur, de leurs maux, cherchent à se procurer un état plus tranquile, souvent même aux dépens

de leur devoir & de leur religion.

Il faut encore faire attention qu'Ifraël étant le seul peuple sur la terre
qui servit le vrai Dieu, si les Babyloniens étoient venus à bout de le détruire à force de vexations & de mauvais traitemens, les promesses du Seigneur étoient anéanties; les blasphêmes
de ces implacables ennemis qui lui reprochoient sans cesse l'indolence, l'in

sur les Psaumes précédens. naction, ou l'impuissance de l'Etre qu'il adoroit, demeuroient impunis; les Apostats étoient confirmés, affermis dans leur révolte, puisqu'ils étoient autorisés à croire que le Dieu qu'ils avoient renoncé n'étoit pas affez puiffant pour maintenir son culte: le peu de Fidéles qui restoit ne voyant pas l'accomplissement des promesses, étoit exposé à la même tentation. Enfin le nom & la puissance du Seigneur étoient tournés en dérisson par tout l'Univers. Dans ces triftes conjonctures dont on ne juge encore que foiblement, quand on n'y est pas soimême intéressé, n'étoit-il pas naturel qu'Israël demandât avec de vives instances au Souverain Maître qu'il voulût bien faire éclater son pouvoir & fa force, en envoyant celui qu'il avoit choisi pour opérer le grand ouvrage de sa délivrance, & pour faire porter aux tyrans de son peuple tout le poids de sa colere redoutable? Tout est clair & facile à concevoir dans ce plan; au lieu que quelqu'effort que l'on fasse, quelque machine que l'on mette en œuvre dans celui qui prend David pour objet, on nous laisse tou-Civ

jours de ce Prince l'idée la plus désavantageuse. Car on aura beau saire prendre à ces malédictions toutes sortes de formes dans la bouche d'un particulier, & pour ses intérêts personnels, soit de zèle pour les intérêts de Dieu, soit de prédiction simplement comminatoire, soit enfin, quand toute autre ressource manque, d'un certain enthousiasme Prophétique; l'on sent bien que ce sont des désaites, qui loin de satisfaire des esprits raisonnables, sont démenties par le contexte qui les accompagne.

Une autre considération empêche que les malédictions de David ne tombent fur ses ennemis personnels, dont on imagine que les Pfaumes sont remplis, c'est que ces ennemis dont on lui fait demander vengeance à l'Eternel, étoient non - seulement ses propres Sujets, mais encore Adorateurs du vrai Dieu. Leur révolte ne les rendoit certainement pas idolâtres. D'ailleurs ceux qui le perfécutoient étoient fans comparaison bien plus nombreux. que ceux qui l'accompagnoient. Un petit nombre seulement s'étoit attaché à sa fortune. Ainsi faire demander à David la destruction de tous ses en-

fur les Psaumes précédens. mis: Nullius miserearis, ou non miserearis omnibus qui operantur iniquitatem, c'est lui faire dire qu'il s'embarrassoit fort peu que son Royaume fût réduit presqu'à rien, & que la plus grande partie des Adorateurs du vrai Dieu fût anéantie, pourvu que le Seigneur voulut bien le venger.

Si toutes ces raisons ne déterminent pas encore ceux qui s'arrêtent à la personne de David pour en faire l'objet des Psaumes, nous espérons qu'en avançant, la lumiere dissipera le reste des ténèbres répandues sur le sujet que nous traitons; les trois Cantiques que l'on a lûs plus haut, nous fourniront d'autres raisons tirées, comme

l'on dit, ex visceribus rei.

D'abord il paroît constant que celui qui se plaint au Seigneur de la rigueur des maux qui l'accablent, est en la puissance de ceux qui les lui font fouffrir. C'est ce que l'on doit conclure de ces paroles : Libera me : eripe me: clamo ad Deum, ut Dominus liberet me. ,, Delivrez-moi , enlevez-moi ,, au pouvoir de mes ennemis, j'invoque ", le Seigneur afin qu'il me délivre.,, Et de ces autres du verset 9 du PsauMe 54 Hebr. 55, où il représente au Seigneur qu'il est exposé nuit & jour aux violences & aux persécutions dans la Ville de ses ennemis. Video, ou bien, experior violentiam & rixas in urbe. » Dans la Ville on me fait vio» lence, on me cherche querelle. » Celles-ci sont encore plus précises, & ne laissent plus lieu d'en douter, verset 6: 7 & 8.

Qui me donnera des afles femblables à celles de la colombe?

D'un vol rapide, je me retirerois dans un lieu de repos:

Dès ce moment je m'éloignerois par la fuite,

J'établirois ma demeure dans le désert. Je me hâterois de me mettre hors d'atteinte Du vent impétueux qui cause la témpête.

Il n'est pas possible d'attribuer ces paroles à David. Car qui l'empêchoit de s'ensuir, & d'éviter ses ennemis ? Il n'étoit point assiégé. Aussi a-t-il pris le parti de sortir de Jérusalem, & de se retirer avec ceux qui lui étoient attachés, pour éviter de tomber entre les mains de son sils rebelle. Ainsi ces souhaits ardens ne voudroient rien

sur les Psaumes précédens. dire dans la bouche de ce pere infortuné. Personne ne désire ce qu'il a actuellement en son pouvoir. Il faut donc établir pour certain que celui qui se plaint dans ce Psaume, est à la merci de ses ennemis, & que c'est-là ce qui fait le sujet de ses larmes, de sa douleur, de ses craintes, de sa frayeur, & ce qui lui fait redoubler ses instances auprès de l'Eternel pour obtenir de lui qu'il vienne à son secours, & qu'il le tire de leurs mains.

Ceci posé, raisonnons.

Saul, Absalom, & tous ceux qui suivoient leur parfi, sont les ennemis dont on suppose que David est entierement occupé dans beaucoup de Plaumes; or il n'est pas croyable que l'un ou l'autre l'eût épargné, s'il eût pu l'avoir à sa disposition. Celui qui avoit déja tenté deux fois de le percer de sa lance, auroit il voulu manquer l'occasion de se délivrer d'un dangereux rival que la jalousie lui faifoit envisager comme l'usurpateur de sa Couronne? Le fils dénaturé qui tramoit depuis long-tems une révolte contre son propre pere, sçavoit qu'il ne pouvoit parvenir à ses fins que par

la mort de celui qui occupoit un Trône dont il étoit ambitieux : auroit il donc hésité de consommer le crime qui lui mettoit les armes à la main? On fent aisément que c'en étoit fait de David si son fils eût remporté la victoire, ou si Saul eût pû se saisir de sa personne. Cependant on ne voit point dans l'Ecriture que ce Prince soit tombé entre les mains de ses ennemis. Il est au contraire expressément marqué que Dieu le protégea toujours contre leurs efforts, & qu'il lui fit éviter tous les piéges qu'ils lui tendirent. Il est donc certain que David n'est pas l'objet de tous les Psaumes; de ceux par exemple, qui expriment les plaintes d'un affligé qui est au pouvoir de ses ennemis, & qui sollicite sa liberté.

Observons encore la contradiction qu'il y a entre l'Ecriture & le sentiment de ceux qui donnent ces Psaumes à David. Le Prophéte nous trace l'idée de ceux qui s'élevent contre lui (en supposant qu'il en est l'objet.) Dans leur Ville regnent l'injustice, la violence, la fraude, la tromperie. Ce sont des impies qui ne respirent

sur les Psaumes précédens. 61 que le trouble ; leur cœur n'est que perversité; il n'y a que méchanceté parmi eux. Le Seigneur les humiliera, il les détruira, parce qu'ils n'ont point la crainte de l'Eternel, parce qu'ils ne changeront jamais de conduite. Ces dernieres paroles font remarquables. Non mutabuntur, non timent Deum. Cependant à peine Absalom est-il mort que tout Israël se réunit à David, & vient lui faire ses soumissions; & ceux-là même qu'il traite d'impies, de perfides, & qu'il avoit prophétisé ne devoir pas changer, & dont la ruine totale devoit être la punition, deviennent des Sujets fidéles, & vivent tranquiles le reste de leurs jours. La révolte de Seba fils de Bochri, qui avoit suivi de près celle d'Absalom, est étouffée dès sa naissance par la prise, & par la mort de ce rebelle. Enfin tout Israël rentre dans l'obéissance, & y persévere pendant tout le regne de David, & celui de son fils Salomon; comment concilier des contradictions fi palpables?

N'est-il pas eneore contre toute vraisemblance de mettre ces paroles du Psaume 53, Hebr. 54 dans la bouche de David, comme le regardant perfonnellement?

Exterminez-les selon la vérité de vos promesses.

Pourquoi la vérité des promesses du Souverain Maître, étoit-elle intéresfée à la destruction totale des ennemis de David? Si Dieu lui avoit promis de protéger ses jours contre leurs efforts, on ne voit nulle part que ce dût être par une désolation aussi terrible, & par une destruction aussi complette que l'on le fait demander à ce Prince dans certains Plaumes, & dans ceux-ci en particulier. Etoit-ce parce que le Tout-Puissant lui avoit promis de conserver à sa postérité la possession du Trône de Juda? Mais Absalom n'étoit-il pas son fils? Et quand il auroit en le pouvoir suprême sur le peuple du Seigneur, la promesse auroit-elle été pour cela anéantie? Dieu n'avoit pas promis à David de le faire regner personnellement un nombre d'années déterminées. Ainsi que son Royaume passât un peu plûtôt, ou un peu platard entre les mains de quelqu'un de sa famille, la certitude

des promesses de l'Eternel n'en recevoit aucune atteinte.

Si l'on regarde ce Cantique, à l'exemple de quelques Commentateurs, comme une priere du Roi Prophéte contre les Ziphéens qui étoient venu le dénoncer à Saul lorsqu'il étoit caché dans leurs terres, ou contre Saul même, l'hypothese ne se soutient pas mieux. Les promesses d'un regne éternel que l'on fait intervenir ici n'avoient pas encore été faites à David. Ce ne fut qu'après que Dieu lui eut donné un repos universel qu'il chargea le Prophéte Nathan de lui annoncer cette heureuse nouvelle. » Le Seigneur lui » ( à David ) ayant donné de tous cô-» tés la paix avec tous ses ennemis.... » il parla en ces termes au Prophéte » Nathan. Allez trouver mon serviteur » David, & dites lui.... Voici ce que » dit le Seigneur : lorsque vos jours » seront accomplis, & que vous vous » serez endormi avec vos peres, je » mettrai après vous fur votre Trône " votre fils qui fortira de vous, & j'af-» fermirai son regne ..... j'affermi-» rai son Trône pour toujours. » 2.

64 Premiere Observation des Rois Ch. 7. Versets 1, 4, 5, 12 & 13. (a).

Mais supposons que Samuel en donnant l'Onction Royale à David lui eut fait pressentir quelque chose des deffeins de Dieu sur lui, & des moyens qu'il prendroit pour les exécuter, comme on pourroit peut-être le conjecturer: est-il probable qu'il eût voulu accélérer par ses prieres & ses imprécations multipliées la ruine de son beaupere, & se faire une fête de sa mort selon ces paroles. Et de inimicis meis (ultionem ) videbit oculus meus. » Mes yeux " verront enfin la vengeance que le Sei-» gneur tirera de mes ennemis »; lui qui le pleura si sincerement quand il fut informé qu'il avoit péri sur les montagnes de Gelboé?

(a) Cùm Dominus dedisset ei requiem undique ab universis inimicis suis... Ecce sermo Domini ad Nathan dicens: vade, & loquere ad servum meum David. Hæc dicit Dominus... Cùm completi fuerint dies tui, & dormieris cum patribus tuis, suscitabo semen tuum post te; quod egredietur de utero tuo, & sirmabo regnum ejus... stabiliam thronum regni ejus usque in sempiternum.

Il y en a qui croyent pouvoir fauver dans la bouche de David les malédictions fréquentes que l'on voit dans les Psaumes, & la vengeance qu'il demande à Dieu de ses ennemis, en difant qu'il étoit permis dans l'ancienne Loi de les hair : ainsi que ce Prince ne faisoit rien en cela de contraire à fon devoir. Mais l'on ne fait pas attention que c'est faire de David le composé le plus bizarre qui fut jamais: nous l'avons déja remarqué. C'est nous le donner tout à la fois pour l'homme le plus vertueux, le plus patient, & pour l'esprit le plus vindicatif, & le moins capable de supporter une injure. C'est démentir formellement le caractère de bonté que l'Ecriture lui attribue jusqu'à la fin de ses jours dans des endroits qui le regardent incontestablement. Ce zéle mal entendu le deshonore en lui appliquant certains Pfaumes, où l'on ne peut le reconnoître à de pareils traits.

L'on n'y pense pas assez quand on prétend le justifier par ce passage de S. Mathieu chap. 5. Verset 43. » Vous avez appris qu'il a été dit; vous ai-

" merez votre prochain, & vous hairez votre ennemi. » Audistis quia dicsum est: Diliges proximum tuum, & odio habebis inimicum. La conféquence que l'on en tire, que David pouvoit en conscience hair ses ennemis, est des plus mal fondées. Jesus-Christ ne dit pas que la vengeance étoit permise dans l'ancienne Loi. Il reproche au contraire aux Scribes & aux Pharisiens d'avoir altéré le précepte de la charité envers le prochain, en exceptant les ennemis de cette obligation. Le sçavant Luc de Bruges a judicieufement remarqué sur ce passage que le Sauveur du monde n'avoit pas dit: Il a été dit; mais, vous avez appris qu'il a été dit aux anciens. Non ait : dictum est: sed, audistis quod dictum sit. Ce sont vos Docteurs qui ont anéanti ce précepte par leurs interprétations. Ita docti estis à scribis vestris. Jesus Christ n'a fait que le rappeller à sa primitive institution. Mandatum postremo loco à Salvatore expositum & germano sensui restitutum .... à scribis .... collecta, & populo tradita fuit ( ista sententia ) perperam intelligentibus proximi, sive socii nomine, quod est hebraice רֶעָה (rênghéh) fur les Psaumes précédens. 67 amicum duntaxat hic significatum, cum quivis alter homo significatus sit; ae proinde etiam inimicus, isque tam alie-

nigena, quam indigena.

Et pour nous servir des paroles du Pere Bourdaloue (a)., Pardonner les ,, injures, & aimer ses ennemis, c'est , un précepte fondé sur toutes les ,, Loix Divines, & aussi ancien que la ,, vraie Religion. Dans la Loi de na-,, ture, dans la Loi écrite, dans la ", Loi de grace cet amour des enne-" mis a été d'une obligation indispen-,, fable; & quand on disoit aux Juis: , vous aimerez votre prochain & vous ", haïrez votre ennemi, ce n'étoit pas , Dieu qui le disoit, remarque saint " Augustin, mais ceux qui interpré-, toient mal la Loi de Dieu. Ce n'étoit ", pas une tradition de Moyse, mais , une tradition des Pharifiens qui cor-", rompantla Loi de Moyse, croyoient , que le commandement d'aimer le , prochain leur laissoit la liberté de , hair leurs ennemis. Jesus-Christ n'a , point établi une Loi nouvelle, lorf-, qu'usant de sa Toute-Puissance de

(a) Sermon sur le pardon des injures, premiere partie, 21. Dimanche après la Pent. , Législateur, il nous a dit, aimez , vos ennemis, & pardonnez-leur; , mais il a seulement renouvellé cette

, Loi qui étoit comme effacée du fou-

, venir des hommes. ,,

En effet, loin que l'Ancien Testament soit favorable à cette fausse prétention, il défend en nombre d'endroits la haine des ennemis, & tous les actes qui pourroient en émaner. Il ordonne même expressément de leur faire du bien. Exod. 23: 4., Si vous , rencontrez le bœuf ou l'âne de vo-,, tre ennemi égarés de leur chemin, ,, ramenez-les ,, Si occurreris bovi inimici tui, aut asino erranti reduc ad eum. Verset 5., Si vous voyez l'âne de ce-, lui qui vous hait tombé sous sa char-,, ge, vous ne passerez pas outre, mais , vous l'aiderez à le relever. , Si videris asinum odientis te jacere sub onere, non pertransibis, sed sublevabis cum co. Levitique 19:17 & 18., Vous ne , hairez point votre frere dans votre , cœur, .... ne cherchez point à ,, vous venger, & ne conservez point , le souvenir de l'injure de vos Ci-.,, toyens. ,, Non oderis fratrem tuum in corde tuo .... non quæres ultionem,

fur les Psaumes précédens. 69
mec memor eris injuriæ civium tuorum,
Proverb. 25: 21., Si votre ennemi
, a faim, donnez-lui à manger: s'il
,, a soif, donnez-lui de l'eau à boire.,
Si esurierit inimicus tuus, ciba illum:

si sitierit, da ei aquam bibere.

C'est donc à tort que Ferrand sur le Psaume 34, regarde à l'exemple de Théodoret, la raison que l'on tire de l'esprit de l'ancienne Loi, qui permettoit, qui commandoit même, dit-il (a) de hair ses ennemis, comme la plus capable de justifier David dans les imprécations que l'on suppose, qu'il fait à tous momens contre ses ennemis, & dans la vengeance qu'il en demande à Dieu. Tant de raisons ne permettent pas de les attribuer à ce Saint Roi personnellement. La conduite qu'il a tenu à leur égard pendant toute sa vie démentiroit ces imprécations. Ceux que l'on croit qu'il a en vûe, sont ses freres, adorateurs du vrai Dieu comme lui; c'est son Roi; c'est son fils; ce sont

<sup>(</sup>a) Lex imperat ut proximum diligamus, & inimicum odio habeamus. Theod. in Matth. 43. Rectius Theodoretus... potior ratio ex veteris legis spiritu hic alibique ferè repetenda est. Ferrand. in psalm. 34.

Premiere Observation ses propres Sujets. Or supposé [ ce qui n'est pas ] que la Loi tolerât la haine des ennemis étrangers, on a vû qu'elle le défend expressément pour des ennemis tels que nous venons de nommer. On ne peut donc pas lui mettre ces imprécations dans la bouche comme le regardant personnellement, à moins que l'on ne veuille faire d'un Prophéte, d'un homme selon le cœur de Dieu. un transgresseur continuel de sa fainte Loi qu'il ne pouvoit pas ignorer. Quoi, Dieu lui-même louera Salomon, de ne lui avoir pas demandé dans sa priere qu'il ôtât la vie à ses ennemis, mais seulement qu'il lui donnât la Sagesse! Quia.... non petisti tibi dies multos, nec divitias, aut animas inimicorum tuorum, sed postulasti tibi sapientiam. . . . ecce feci tibi secundum sermones tuos. 3. Reg. 3: 11 & 12. Et l'on croira que ce même Dieu auroit exigé une moindre perfection dans un Prince selon son cœur, qu'il combloit de ses plus signalées faveurs? Cette supposition n'est pas foutenable.

Enfin quand on confidere que ce feroit faire intervenir l'inspiration di -

fur les Psaumes précédens. vine pour la vengeance personnelle d'un seul homme qui demande que tout soit bouleversé, détruit, renversé chez ses ennemis pour lui procurer un état tranquile. Quand on fait réflexion que le Tout - Puissant lui-même paroîtroit compter pour rien tout l'Univers, n'être attentif qu'aux intérêts du seul Roi d'Ifraël, & prendre en main sa défense avec autant d'appareil que s'il s'agissoit de sauver le monde entier, comme on le voit dans le Plaume 17. Hebr. 18. Diligam te, que l'on a coutume d'appliquer à ce Prince, il n'est pas possible que l'on n'entre en défiance d'un objet qui trouve tant d'oppositions, & si solidement fondées.

Nous nous sommes un peu étendus sur cette matiere, parce que nous avons observé que plusieurs Interprétes s'arrêtent avec trop de consiance aux raisons que nous avons combattues, & qui ne sont rien moins que valables. Ils se contentent d'en dire quelques mots, lorsque l'occasion se présente à eux, d'excuser ces malédictions. Ils passent ensuite aussi rapidement sur les difficultés que s'il n'en restoit plus aucune. Poursuivons

72 Premiere Observation l'examen de nos trois Cantiques.

Une expression qui se trouve au Verset III. du Psaume 53. Hebr. 54. dénote affez qu'il n'est point question dans cet endroit de ceux de Ziph. Iorsqu'ils le dénoncerent à Saul. ,, Des ", étrangers s'élevent contre moi., Alieni insurgunt adversum me. Les Ziphéens étoient ils étrangers à l'égard de David? N'étoient-ils pas de la Tribu de Juda comme lui? Ce terme est bien embarrassant, quand on veut lui appliquer le Psaume 53. Les passages que l'on cite pour prouver que l'on peut l'entendre de ses ennemis personnels, qui par leur inimitié étoient. dit-on, comme des étrangers à son égard, nous donnent plûtôt gain de cause, qu'ils ne sont capables de détruire notre assertion. Ceux d'Isaie, chap. 1. Vers. 7. & 61: 5. de Jérémie chap. 51: 52. & chap. 5. des Lament. 2. & celui du 7. chap. d'Ezechiel 21. où l'on voit le terme alieni, étrangers, désignent évidemment les Chaldéens ennemis du Peuple de Dieu, & par conséquent des étrangers réels. Ceux des Psaumes 17. Hebr. 18. 108. Hebr. 109. 143. Hebr. 144. sont en dispute, & hous

sur les Psaumes précédens. & nous verrons plus bas par l'harmonie du contexte, & par les paroles qui les composent, qu'ils n'ont point David pour objet. Celui de Job & celui de Ciceron ne prouvent rien. Ce sont des Peuples réellement étrangers, des ennemis du dehors dont il est question dans ces Auteurs, & nullement des gens d'un même Royaume, réputés comme étrangers par leur révolte à l'autorité légitime. Mais quand il seroit vrai que l'on pourroit trouver quelque passage où le terme alienus, etranger, se prendroit pour des sujets rebelles, il n'est pas moins certain que sa signification naturelle est celle d'un homme qui n'est pas du même pays, de la même nation, & l'on doit s'en tenir à la signification naturelle des termes, à moins que l'harmonie du discours n'oblige à les entendre métaphoriquement ou énigmatiquement. Or il est visible que l'harmonie du Psaume 53. Hebr. 54. se soutient d'un bout à l'autre en l'appliquant aux Chaldéens perfécuteurs des Ifraelites; & pour lors cet alienus, qui paroît donner le ton à toute la piéce, est pris dans sa signification naturelle: Cet Tome II.

Premiere Observation objet est donc le seul que l'on puisse lui choisir.

Le Verset 15. du Psaume 54. Hebr. 55. peut servir à faire ouvrir les yeux sur l'insussissance de l'objet qu'on lui donne communément.

La mort surprendra ces perfides, Ils descendront tout vivans dans l'enfer.

Il est certain qu'en entendant ce Cantique de David, ce n'est pas seulement Absalom & Achitophel qu'il faut avoir en vûe, mais aussi tous ceux qui ont suivi leur parti, tous ceux dont il vient de faire une peinture si affreuse; gens qui ne pensent qu'à commettre des injustices, des fraudes, des violences; gens en un mot qui sont l'iniquité même. On sera contraint d'avouer que ces caractéres tombent non seulement sur Jérusalem, mais encore sur le Peuple d'Israël. Si la Prophétie avoit eu lieu dans le sens qu'on lui prête, ce seroit faire demander à David que le Seigneur exterminât (a nation. Examinons de plus près ces paroles déja citées.

Ils descendront tout vivans dans l'enser, Ceux qui appliquent cette pièce à

sur les Psaumes précédens. David persécuté par son fils, disent que c'est ici une allusion au châtiment de Coré, de Dathan & d'Abiron. Il faudroit donc faire voir quelqu'analogie entre l'un & l'autre événement, soit dans un sens naturel, soit dans un sens métaphorique; autrement l'allusion, ou si l'on veut la comparaison, seroit des plus insipides, & ne présenteroit qu'un vuide de pensées dont les Ecrits prophétiques ne sont assurément point susceptibles: or nous disons qu'il n'y a aucune analogie, soit naturelle, soit métaphorique entre l'un & l'autre événement temporel. Car il ne s'agit pas ici d'une comparaison fondée sur leur punition éternelle dans l'enfer. Elle leur feroit commune avec tous les autres damnés, & n'établiroit aucune similitude personnelle. Ainsi c'est dans leur mort corporelle qu'on doit chercher la parité. Mais où la trouver? Quoi! de ce qu'Absalom & Achitophel seront peris d'une mort violente, il y aura pour cela quelque rapport entre leur mort & celle de Coré, de Dathan & d'Abiron? S'il en est ainsi, on pourra faire intervenir la mort de ces trois rebelles toutes les

Premiere Observation fois qu'il se présentera quelqu'un dans l'Ecriture qui n'aura pas fini ses jours par une voie naturelle, & établir une preuve sur la comparaison qu'on en tirera. Quand Saul s'est percé de son épée sur la montagne de Gelboé, pourquoi ne pas appeller à son secours Coré, Dathan & Abiron? Quand une fléche, dirigée par la main du Tout-Puissant, va frapper Achab dans son chariot, & le perçe pour le punir de ses impiétés, & spécialement du meurtre de l'innocent Naboth, pourquoi Coré, Dathan & Abiron ne viendroient - ils pas pour servir de comparaifon? Quand l'impie Antiochus meurt frappé de la main de Dieu en punition de ses crimes & de ses blafphêmes contre le Tout-Puissant, qui empêcheroit encore de prendre pour exemple Coré, Dathan & Abiron; & ainsi de mille autres exemples? La mort de ces trois murmurateurs engloutis dans la terre avec tous leurs effets à la seule parole de Moyse, n'a pas plus de relation avec la mort d'Achitophel & avec celle d'Absalom, qu'avec celle des autres que nous venons de citer. C'est ainsi qu'en s'arrêtant fur les Psaumes précèdens. 77 à des similitudes qui ne disent rien, on ôte toute la force que l'on en pourroit tirer, si on les appliquoit à propos.

Il n'en est pas de même lorsqu'on applique le Psaume 54. Hebr. 55. aux Israelites en captivité, & qu'on fait tomber ces Prophéties sur les Babyloniens. Si l'on veut alors conserver l'allusion, ou la comparaison, elle se vérifie pleinement dans le fens allégorique. Tout le monde sait, & s'il en étoit besoin, on en citeroit une infinité d'exemples de l'Ecriture, des Peres, & des meilleurs Interprétes, que le terme de sepulchrum, tombeau, ou infernus, enfer, s'entend très-souvent dans les Prophétes, soit de la perte de la liberté, soit de la décadence de fortune, soit de la ruine d'un Empire. Au reste on peut se convaincre de cette vérité par ce seul passage de Saint Jérôme sur le 37. chap. d'Ezéchiel, où ce Prophéte parle de la délivrance des Ifraëlites captifs à Babylone. Ejecti sunt autem de sepulchris suis, de sepulchri: captivitatis & vinculis, quibus servitute Babylonica tenebantur astricti. » On les sit sortir de » leurs sépulchres, des sépulchres de

D iij

» la captivité; & on leur ôta les liens. » qui les retenoient sous la servitude » de Babylone. » On n'ignore pas qu'après la prise de leur Capitale par Cyrus, les Chaldéens subjugués surent eux-mêmes réduits à l'état où ilsavoient auparavant réduit les Israëlites felon la prédiction d'Isaie. Ils sont donc descendus dans le tombeau, dans l'enfer : c'est-à-dire, qu'ils ont perdu leur liberté, & que privés de leur puissance. par leurs Vainqueurs, leur Empire a été englouti dans le tombeau. La comparaison a pour lors toute sa force. Ils y font descendus tout vivans à l'exemple de Coré, de Dathan & d'Abiron, parce que cette mort de leur Empire ne s'étendit pas à celle de leurs. personnes. Ils furent subjugués, maltraités, punis; mais Cyrus ne leur ôta. pas pour cela la vie corporelle. Ainsi toutes les fois que l'on voit des deftructions totales qui regardent les Chaldéens, il faut faire attention que ces. expressions tombent autant, & même beaucoup plus, sur leur Monarchie que fur leur propre vie.

Il y a encore dans le Verset 22. de ce Cantique un terme auquel on ne

fait point assez d'attention quand on l'applique à David persecuté par son sils. Il est si embarrassant, que l'on cherche plutôt à en éluder la difficulté qu'à la résoudre. Le voici.

Déchargez-vous sur le Seigneur de vos inquiérudes,

Il sera lui-même votre ferme appui,

H ne laissera pas le Juste dans un trouble continuel.

Le Juste le plus irréprochable n'oseroit pas se qualifier de ce glorieux nom, sur-tout en s'adressant au Seigneur. Comment David auroit-il eu la confiance de se l'attribuer dans le cas où on lui met ce Psaume à la bouche? Il fait que la révolte de son fils contre lui, est la punition de son adultere & de son homicide. Le Prophéte Nathan lui annonce de la part du Seigneur que c'est par le chagrin qu'il recevra de sa propre famille & de ses sujets qu'il doit expier ce double crime. Il est si éloigné de parler de sa justice, & de la représenter à Dieu, qui en seroit irrité dans une telle circonstance, qu'il regarde comme un bienfait du Seigneur de lui procurer des mortifications capables de fléchir sa colere.

80 Premiere Observation

C'est dans cette vue qu'il désend à Abisaï de porter ses mains sur Semei qui le maudissoit, asin, dit-il, que Dieu témoin de son affliction, lui en tienne compte pour l'abolition de son péché. Dimitte eum ut maledicat juxtà praceptum Domini, si sorte respiciat Dominus afflictionem meam: & reddat mihi Dominus bonum pro maledictione hâc hodiernâ. 2. Des Rois chap. 16. vers. 11. & 12.

Ce terme de juste se vérifie trèsbien lorsqu'on l'applique à l'Eglise, il n'y a même qu'elle qui puisse se l'attribuer. Ce seroit une présomption infoutenable à tout particulier dese regarder comme juste, & d'en appeller même au témoignage du Seigneur, comme il arrive quelquefois dans les Psaumes. On sçait que l'Eglise, tant de l'ancien que du nouveau Testament, a toujours été composée de bons & de méchans, en nombre plus ou moins grand, & que les crimes de ces derniers ont souvent attiré sur tout le corps, des châtimens temporels qui ont fait gémir cette mere commune. De-là vient cette alternative dans les Psaumes & dans les Prophétes, par

fur les Psaumes précédens. laquelle l'Eglise tantôt s'avoue coupable, tantôt représente à Dieu sa justice comme un motif capable de le fléchir. S'avoue-t-elle coupable? Elle 1e considere dans la partie de ses enfans criminels qui la déshonore & qui la fait gémir. Représente-t-elle au Tout-Puissant sa justice? Elle parle au nom de ses fidéles enfans, & de ses Saints; & elle a droit de se dire fans tache, c'est son appanage distinctif. L'Etre suprême l'a reconnu lui même pour telle, par la bouche de son Apôtre Ep. aux Ephésiens chap 5. veri. 27, non habentem maculam, aut rugam, » sans tache & sans ride ».

Il est donc clair que ce seroit faire de David l'homme le plus présomptueux, que de lui faire donner par sa propre bouche le titre de juste, surtout dans un tems où il ne doit être, & où il n'est essectivement occupé qu'à pleurer le double crime qui lui suscite la révolte de son sils, & de ses propres sujets. Le Psaume 54. Hébr. 55, n'a donc pas ce Prince pour objet. Voyons s'il en sera de même pour

le 58. Héb. 59.

Les raisons qu'apporte Dom Cal-D v

Premiere Observation met, dans l'argument de cette poësie pour réfuter la plûpart des Interprétes, qui, trop scrupuleusement attachés. aux titres, donnent pour objet à cettepiéce David persécuté par Saul, font si palpables & si convaincantes ... que nous ne pouvons nous dispenser de les rapporter ici. Il faut faire attention qu'elles combattent la supposition de ceux qui croient que David. avoit en vûe le tems auquel Saiil envoya des gens, par lesquels il fit entourer la maison de son gendre pour le mettre à mort, ainsi que le porte. l'inscription.

" On s'est imaginé que les paroles

des versets, 7 & 17,

Ils reviendront vers le soir, Et seront assamés comme des chiens,

marquoient les Satellites de Saiil, envoyés pour se saissir de David.

"Mais quand on envisage toute "l'œconomie du Pfaume, on con-" çoit aisément qu'il ne peut naturel-" lement se rapporter à cette circons-" tance. On y remarque d'abord un " homme environné d'ennemis puis-" sans , qui en veulent à sa vie quoi Júr les Psaumes précèdens. 83 5, qu'il ne leur ait donné aucun sujet , de lui vouloir du mal. Cette , peinture convient assez à David; , mais ce qui suit ne peut lui être , rapporté. Il prie Dieu de le venger , des Nations, de les visiter dans sa , colere & de ne pas pardonner à ces , ouvriers d'iniquité, verset 6.

Intende ad visitandas omnes gentes.

Il dit qu'ils viendront la nuit autour , de la ville, & qu'ils l'environneront, en heurlant comme des chiens affamés, sans pouvoir entrer. Il répéte jusqu'à deux fois cette priere, ,, ou cette prédiction. Il nous dépeint , ces chiens, ces hommes de sang, ,, comme proférant des blasphêmes & ,, des paroles semblables à un glaive , tranchant, cherchant à le furprendre , par leurs discours & par leurs men-, fonges. Il fait contr'eux des sou-, haits, où il prononce des Prophé-, ties fâcheuses, & prédit qu'ils se-, ront dispersés comme des chiens affamés, & que pour lui, il chan-, tera la force & la misericorde du Seigneur.

Il est certain que ceux dont Da-

84 Premiere Observation.

,, vid avoit lieu de se plaindre, n'é,, toient pas des Gentils. Ils n'environ,, noient pas la ville, mais seulement
,, la maison de David. Ces gens n'é,, tant que les exécuteurs des ordres
,, de Saül, ne méritoient pas qu'il sit
,, contr'eux de si terribles menaces. Ils
,, ne cherchoient point à le surprendre
,, par leurs tromperies & par leurs
,, mensonges; ils y alloient à force ou,, verte; ils n'étoient point hors de la
,, ville, mais au-dedans.

A ces raisons du sçavant Bénédictin, on peut encore en ajouter d'autres, tirées comme celles-ci du fond

du sujet.

וישובו לְעֶרֶב, li paroît que l'on traduit mal, ou plûtôt que l'on n'entend pas ces paroles du verset לוֹב לְעֶרֶב, (iâs-hoûboû lânghéréb), que l'on rend ordinairement par convertentur ad vest peram » ils retourneront vers le soir ». Mais comme il faut sentir où tend l'harmonie de toute la pièce, avant que de sixer le vraisens de ces termes, nous réservons à le faire quand nous en aurons examiné les autres parties.

2°. Que voudroient dire ces expressions du verset 8, en les applifur les Psaumes précédens. 85 quant à ceux qui étoient envoyés par le roi d'Israël pour se saisir de David?

Alors ils pousseront des cris aigus. Leur gosier en sera desséché; Mais qui est-ce qui les écoutera?

Pouvoit-on espérer de se saisir de David en saisant beaucoup de bruit, & en lui donnant à entendre que l'on en vouloit à sa liberté? N'étoit-ce pas au contraire le déterminen à prendre la suite, comme il le sit? Ces expressions peignent plûtôt les plaintes de gens qui sont dans l'embarras, & qui crient qu'on vienne à leur secours, sans que personne se présente pour leur prêter la main.

Ce qui fait voir que tel est le véritable sens de ce passage, ce sont les paroles qui suivent immédiatement. Ceux dont il est question dans cet endroit, après avoir appellé de toute leur sorce, jusqu'à s'être desséché le gosier, reçoivent pour toute réponse du Prophète, que bien loin que quelqu'un se présente pour les secourir, le Seigneur lui-même se Premiere Observation mocquera d'eux, qu'il insultera à toutes les Nations.

Vous-même, Seigneur, vous vous mocquerez de leurs cris, Vous insulterez à toutes ces Nations.

Observons encore en passant, que toutes ces Nations, omnes gentes, dont le Seigneur se moeque, n'ont aucun rapport avec la circonstance, dans laquelle se trouvoit David, quand Said faisoit entourer sa maison par ses émissaires pour s'emparer de sa perfonne.

Le verset 7 détermine le sens des versets 8: 15 & 16. Ce sont les mêmes personnes qui sont ici dans la peine, qui poussent des cris semblables à ceux des chiens qui aboient, & qui dans la frayeur dont ils sont sais au bruit des malheurs qu'ils voyent tomber sur eux dans le tems qu'ils s'y attendoient le moins, courent comme des insensés, sans sçavoir où ils vont, & sont mille & mille tours dans leur ville, dont ils ne sont plus les maîtres.

Ils pousseront des cris semblables à ceux.
des chiens,
lis coureront de tous côtés dans la Ville.

Ce Commentaire abregé qui est sondé sur l'esprit même du Texte, donne du jour à cet endroit qui est inexplicable quand on veut l'appliquer à David. Le verset 16, qu'il faut ici rapprocher, mettra ce passage dans toute son évidence. C'est toujours le Prophéte qui continue & qui prédit les embarras où se trouveront ceux dont il parle.

Pressez par la faim, ils se répandront de tous côtés.

Pour chercher de la nourriture;

Mais ils n'en trouveront point,

C'est pourquoi ils pousseront des hurlemens.

Peinture admirable de la triste situation où se trouverent les Chaldéens, après la prise de Babylone, par Cyrus. La famine qui suivit de près cet événement, sait sentir toute la vérité des expressions du Prophète. L'on y voit des gens qui sont réduits à manquer de pain, & dont les lamentations annoncent la prosonde misere.

Discurrent ad cibum:
At non Saturabuntur:
Hinc ejulabunt.

Quel rapport peuvent avoir ces

paroles, avec ceux qui environnoient la maison de David pour se saisir de ce Prince? On ne meurt point de faim pour demeurer en sentinelle pendant une nuit. Il n'y avoit pas tant de quoi se lamenter, ni faire retentir ses plaintes. Les Emissaires de Saiil ne s'étoient pas sans doute préparés à cette expédition par un long jeûne. Ainsi les versets 7, 8, 14 & 15 ne regardent pas David.

Le prophéte après avoir prédit que Dieu se mocquera de toutes les Nations, applaudit à la misericorde du Seigneur, & le remercie d'avoir protégé ses jours, c'est-à-dire, les jours de ceux au nom desquels il parle. Il se réjouit de ce que le Tout-Puissant lui sera voir la ruine de ses ennemis.

Deus videre me faciet ruinam inimicorum meorum.

Nous ne rappellerons pas les raisons que nous avons déduites, pour exclure de tels sentimens de vengeance du cœur de David, vrai modèle de charité, surtout à l'égard de Saül. Mais si l'on applique ce verset à ceux qui fur les Psaumes précèdens. 89 furent les exécuteurs de ses ordres, il est impossible d'en découvrir le sens. On ne voit nulle part qu'ils ayent été traités en ennemis & détruits, comme on le doit supposer, quand on prend David pour objet de ce Psaume.

3°. Un défaut de ponctuation mafforétique donne lieu à un contre-sens dans le verset 13, comparé avec les suivans. On fait ainsi parler le Psalmiste au Seigneur, de ces ennemis, dont il vient de demander la ruine verset 12, & une ruine si entiere, qu'il souhaite que Dieu les enveloppe tous dans le même malheur.

N'en épargnez aucun; ils sont injustes & perfides.

On fait, dis-je, parler ainsi l'Auteur de cette piéce.

Ne les faites pas périr, De peur qu'ils n'oublient mon Peuple.

Le contre-sens est encore plus visible par la suite du discours. Après que le Prophéte a prié le Seigneur d'épargner ses ennemis, & de ne les pas faire exterminer, voici les paroles qu'on lui met dans la bouche, ver set 14.

Détruisez-les dans votre colere: Détruisez-les, & qu'ils ne paroissent plus?

Et pourquoi demande-t-il que l'Etre suprême les détruise? C'est afin que l'on apprenne jusqu'aux extrémités de sa terre qu'il est un Dieu qui régne sur Jacob.

Ut intelligant, quod Deus dominetur Jacob Usque ad fines terræ.

Etoit-ce un fort bon moyen pour apprendre aux Nations à respecter le Seigneur, que de lui faire détruire son peuple, le seul qui l'adorât sur la terre, & cela uniquement afin de fatisfaire la vengeance de David? La puissance de l'Etre suprême auroit été bien bornée, s'il n'avoit pu concilier à son Roi le respect & la vénération d'Israël; qu'en exterminant tous les rebelles. Moyse s'étoit opposé par ses prieres, à l'effet de la colere du Tout-Puissant dans le désert, lorqu'il vouloit exterminer ce peuple indocile; & la raison qu'il en apportoit alors, c'est que les Nations auroient blasphémé contre lui, en disant qu'il ne les avoit amenés dans le désert que pour les saire périr; & dans le cas présent il saudroit donner cette destruction de la plus grande partie d'Israël, comme le plus sûr moyen de saire respecter le Seigneur par les Nations, qui seroient témoins d'un tel châtiment. On ne peut d'ailleurs rapporter le verbe intelligant, qu'ils sçachent, à Saül luimême, à Absalom & à tous ses Partisans en rendant ainsi ce verset.

Qu'ils sachent qu'il est un Dieu qui régne sur Jacob,

Comme le font plusieurs.

En effet Saül & les autres Israëlites ne sçavoient-ils pas aussi bien que lui, qu'ils avoient un Dieu qui les protégoit ? Ne l'avoient-ils pas souvent éprouvé? Ne lui rendoient-ils pas un hommage public devant son tabernacle? Ces dernieres paroles avec toutes les Nations dont il est parlé aux versets 6 & 9, sont sentir qu'il ne s'agit point ici des ennemis personnels de David, qui, comme lui, étoient adorateurs du vrai Dieu; mais de Gentils ou d'Idolâtres qui ne le connoissoient pas.

Voyons comment on pourra corriger le contre-sens. Toute la difficulté consiste à substituer un e à un a : le point appellé (tsêrêi) au point (phátháhkh) du premier mot du verset 12. On lit ainsi communément [12. On lit ainsi communément [12. On lit ainsi communément [12. On lit ainsi communément [13. On lit ainsi ce passage [13. On rend par deux fortis ou omnipotens, & l'harmonie du Psaume que l'on perdoit de vûe devient sensible. On traduit donc ainsi ce passage, qui nous présente la suite de la prédiction, & de la destruction de l'Empire de Babylone.

Dieu puissant vous les ferez périr.

Ceux qui lisent sans point n'auront pas de peine à se rendre à la correction d'une ponctuation, pour laquelle ils ne s'intéressent pas beaucoup. Pour cette sois nous prositons volontiers de la liberté que prennent Messienrs les Masclessites, & nous serions surpris si M. \* \* \* étoit homme à nous en serion que cette correction étoit nécessaire & qu'il seroit ridicule, après avoir sait dire au Prophéte:

Ne les exterminez pas,

93

Détruisez-les, Détruisez-les, & qu'ils ne paroissent plus.

pour éviter cet inconvenient, il croit qu'on doit lire (-êl) & non pas (-ál)

Ces remarques suffisent pour constater sûrement que ce Psaume n'a pas pour objet David environné dans sa maison, par ceux que le Roi d'Israel

avoit envoyés pour l'arrêter.

Quelques Interprétes modernes, persuadés de l'incompatibilité qu'il y a entre les principales expressions de cette Poësie sacrée, & l'objet qu'on lui donne communément sur la foi du titre, ont cherché à lui en substituer un autre qui embrassat tous les caractéres qu'elle renferme. Ferrand qui s'est si fortement déclaré contre l'autenticité des titres, & spécialement de celui qui est à la tête de cette pièce, a cru que, sans quitter David, on pouvoit prendre pour objet de ce Plaume la guerre d'Absalom. Théodore d'Héraclée & le vénérable Bede, le rapportent au tems des Machabées. Enfin Dom Calmet qui regarde avec raison ce Psaume comme incompatible avec le caractere, & la vie de David, lui a substitué Néhémie, dans le tems qu'il faisoit rebâtir les murs de Jérusalem. Il reste à faire voir en peu de mots qu'aucun de ces trois objets ne remplit suffisamment les expressions du Psaume 58, Hebr. 59.

persécuté par son fils. Les malédictions que celui qui en est l'objet, prononce par la bouche du Prophéte contre ses ennemis, les dissérentes Nations dont il paroît avoir en vue la punition dans

ces termes du verset 6.

Hâtez-vous, sortez de votre sommeil Pour punir toutes les Nations. Verset 9.

Vous insulterez à toutes les Nations.

L'idée d'une disette ou d'une samine qui se présente au verset 16, & pour tout dire en un mot, toute l'œconomie de cette pièce e nexclut David.

2°. Les versets 7, 8, 15 & 16, ne peuvent point s'entendre de la persécution des Machabées. Ils présentent l'idée de gens qui cherchent de tous côtés du secours sans le trouver.

Or les Syriens sur qui ces caractères doivent nécessairement tomber dans cette hypothèse ne surent rien moins qu'embarrassés à lever des troupes contr'eux. Ils réduisirent pendant plusieurs années les Israëlites aux plus affreuses extrémités. Quand ils commencerent à avoir du dessous, ils n'eurent point recours à des secours étrangers. A peine une armée étoit-elle défaite, qu'il en paroissoit une plus nombreuse. Que voudroient donc dire ces paroles?

Alors ils pousseront des cris aigus, Leur gosier en sera desséché, Mais qui est-ce qui les écoutera?

On ne voit pas non plus à quel événement on pourroit rapporter cellesci du verset 16.

Pressés de la faim ils se répandront de tous côtés

Pour chercher de la nourriture:
Mais ils n'en trouveront point,
C'est pourquoi ils pousseront des hurlemens.

Il n'est pas question de famine chez les Syriens pendant les guerres qu'ils firent aux Machabées. Ce qui les faisoit gémir n'étoit point le défaut de vi96 Premiere Observation

vres; mais leurs détaites multipliées.

3°. Les mêmes raisons servent encore à montrer que Néhémie faisant rebâtir les murs de Jérusalem ne remplit pas suffisamment les caractéres répandus dans ce Psaume. Ce n'étoit pas des vivres que Sanaballat, les Samaritains & les Ammonites cherchoient en venant attaquer les Israëlites. Ils envouloient à la réédification des murs de seur Capitale qu'ils s'efforçoient

d'empêcher.

Ajoutons que les malédictions, & les Prophéties que l'on met ici dans la bouche de Néhémie contr'eux, n'auroient eu aucun effet. Les Israelites ne désiroient pas leur ruine. La seule chose qu'ils demandoient, étoit qu'on les lais. sât tranquillement rebâtir leur Ville. Aussi ne voit-on pas qu'ils ayent jamais poursuivi les Samaritains, Contens de se défendre quand on les attaquoit, ils laissoient retourner leurs ennemis sans coup férir, & ceux-ci ne pouvant les entamer retournoient chacun chez eux. Ainsi les caractères de cette Poësie sacrée ne seroient pour la plûpart que des expressions vagues d'un cœur qui se répandroit en invectives & en imprécations

sur les Psaumes précédens. imprécations contre les ennemis, ne pouvant mieux faire. D'ailleurs les Israëlites n'étoient pas assez nombreux pour aller chercher les peuples qui les troubloient dans leur entreprise, &

pour se commettre avec eux.

Nous avons maintenant à examiner ce que veulent dire, en suivant l'harmonie du Psaume, ces paroles des verfets 7 & וַשְׁוּבוּ לָעֶרֶב (iâshoûboû lânghéréb), deux expressions qui ne présentent rien de déterminé, quand on les considere isolées de leur contexte. Pour en fixer le véritable sens, il n'est pas même nécessaire de changer beaucoup les paroles de la Vulgate,

Convertentur ad vesperam, ou, in vesperam.

Lorsqu'on les explique bien, elles peuvent présenter le vrai sens de ce passage.

Ils reviendront vers le soir,

est une traduction jettée en l'air, & qui ne dit rien. Quelqu'objet que l'on donne à ce Psaume, ces expressions ne forment aucun sens raisonnable. Dans celui que nous adoptons, elles ne seroient pas plus intelligibles. Une légere récapitulation de ce qui précéde Tome II.

pourra nous conduire à en fixer le véritable sens. Les différentes parties qui composent cette Poësie sacrée annoncent, comme nous l'avons vû, la ruine de l'Empire des Chaldéens. Le Pfalmiste avoit demandé versets 6, 11, 12 & 13 au nom de l'Eglise d'Israël, que Dieu pour délivrer son peuple des mains de ses cruels ennemis, fit tomber fur la Monarchie de Babylone les châtimens qu'il avoit tant de fois annoncés par ses Prophétes. Il voit en esprit que sa priere est exaucée; alors elle se tourne en prophétie. Il assure que leur état florissant va changer de face. Sous l'emblême du soir, vespera, qui défigne le déclin du jour, c'est-àdire, de la prospérité; ou, comme l'a fort bien traduit M. l'Abbé du Guet, sous l'image des ténébres, il prédit leur situation future: situation sâcheuse, qui, comparée à leur fortune passée, que l'on appelle un beau jour, un jour lumineux, est très-bien caractèrisée par le terme de soir, ou de ténébres dans lesquelles furent enveloppés leur Empire, & leur liberté. Alors on traduit ainsi ce passage en lui conservant toujours son ton d'énigme pour ne pas ôter le

fur les Pfaumes précédens. 99 voile dont le Prophéte a cru devoir le le couvrir.

Convertentur in vesperam, ou, in tenebras. Ils entreront dans les ténébres.

(& peut être mieux encore. Leur [état] sera changé en ténébres.)

Ils pousseront des cris semblables à ceux des chiens.

Le jour que cette explication simple, litérale & soutenue donne à ce passage, auparavant inintelligible, fait croire que tel est son véritable sens. Si on en trouve de plus naturelle, & qui s'accorde mieux avec la suite du discours, nous y souscrivons d'avance.

Quand nous nous bornerions à la discussion que nous venons de faire des Psaumes 53. Hebr. 54. 54. Hebr. 55. 58. Hebr. 59. elle seroit suffisante pour prouver qu'ils ne regardent point les intérêts de David, comme on le croit communément. Puisqu'il est d'ailleurs évident que toutes les expressions qui les composent conviennent parfaitement à la situation des Israëlites captifs à Babylone, il semble que faire exiger d'autres preuves au Lecteur seroit se mésier de sa pénétration & de son équité. Néanmoins dans la si-

#### 200 Premiere Observation

nous ne pouvons pas les pousser trop loin. Nous devons toujours appréhender que les préjugés ne réclament encore, malgré l'évidence contraire. Ils font souvent plus d'effet sur notre imagination que la connoissance de la vérité.

Une autre raison qui est sans doute la principale, nous engage à une discustion plus étendue. Nous ne remplirions pas l'objet que nous nous sommes proposé, & que nous avons annoncé, si nous n'entrions dans la comparaison de ces trois Psaumes aveç les autres. Après avoir écarté les obstacles, & avoir mis en œuvre la preuve négative, il est tems d'employer celle qui est directe & positive. Il n'en est point de plus convaincante que la comparaison des principaux caracteres d'une piéce avec d'autres endroits analogues. Quand on voit dans les uns & dans les autres les mêmes pensées, les mêmes expressions, ne se refuseroit-on pas à l'évidence, si l'on n'en concluoit pas que c'est aussi le même point de vue, le même objet & le même but?

Pour mieux sentir toute la force de cette comparaison, il faut se rappeller qu'il n'est pas un seul Psaume de ceux que nous citerons dans les endroits analogues avec le 53. Hebr. 54, le 54. Hebr. 55. le 58: Hebr. 59, qui n'ait été donné à la Captivité de Babylone par quelques - uns des Peres ou des Interprétes litéraux les plus exacts; souvent même par un grand nombre. Et en esset c'est toujours l'objet qui en remplit le mieux l'harmonie, & tous les caracteres. Il est facile de s'en convaincre en les confrontant avec le Texte.

Le Psaume 53. Hebr. 54. quoique d'une petite étendue ne laisse pas de nous offrir un nombre suffisant d'expressions & de pensées conformes à celles des autres Psaumes qui appartiennent à la Captivité pour en conclure qu'il doit avoir le même objet.

Les deux premiers versets qui sont le 3. & le 4. selon les chiffres de la Vulgate, sont en sorme de priere. On trouve les mêmes pensées si souvent dans

les Psaumes que les exemples seroient inutiles. Nous abuserions sans doute de la patience des Lecteurs si nous les rapportions. Ainsi nous ne nous y

arrêterons pas.

L'Eglise d'Israël se plaint au verset III. de la cruauté de ses ennemis qui
cherchent l'occasion de lui ôter la vie,
c'est-à-dire, celle de ses enfans. Ce
sont, dit elle, des étrangers; ce sont des
hommes violens qui ne pensent pas que
le Seigneur s'oppose à leurs desseins
criminels.

III. Des étrangers s'élèvent contre moi: Des hommes violens cherchent à m'ôter la vie-Ils ne pensent pas que Dieu s'oppose à leurs desseins.

De quels étrangers est-il ici question? Nous avons vû que ce ne pouvoit être des Sujets révoltés du Roi David. L'harmonie du Psaume nous conduit sans peine à y reconnoître les Chaldéens persécuteurs, & tyrans d'Israël; & nous avons de plus la détermination des Prophétes qui les qualisient souvent de ce nom dans leurs écrits, nous ne nous servons point pour cette sois des preuves tirées des Psaumes, parce que ceux où ce terme se trouve pourroient être disputés, jusqu'à ce que leur objet soit établi sur de bonnes raisons. Ce que nous assurons sans crainte de nous tromper, c'est qu'ils ne regardent certainement point David, & par conséquent ses Sujets ne sont point ici désignés par le terme alieni, étrangers. C'est bien plûtôt ceux dont il est dit, Isaie 1:7. (a)

Votre terre sera changée en désert: Vos Villes seront consumées par le seu: Les étrangers ravageront votre pais en votre présence.

### Et 61: 5. (b)

Alors (après le retour de la captivité)

Les étrangers feront paître vos troupeaux:

Les éle de l'étranger Coront voe Leboureure

Les fils de l'étranger seront vos Laboureurs & vos Vignerons.

(a) Terra vestra in desertum redigetur:
Urbes vestræ succendentur igne:
Regionem vestram coràm vobis devorabunt

(b) Tunc aderunt alieni, qui pascant greges vestros:

Et filii extranei erunt agricolæ vestri, vestrique vinitores.

E iv

Le Prophéte Jérémie n'est pas moins formel, 30: 8 (a).

En ce tems-là, assure le Seigneur des ar-

Je briserai le joug qu'il [Nabuchodonosor] vous aura imposé,

Je l'ôterai de votre col,

Et je romperai vos chaînes,

Afin que les étrangers ne l'accablent plus par la servitude.

Chap. 51, verset 51. du même Prophéte, les Israëlites esclaves à Babylone, s'expriment en ces termes (b).

Nous sommes couverts de confusion....

Parce que les étrangers sont entrés dans le Sanctuaire de la Maison du Seigneur.

Dans la priere que cet Ecrivain sacré fait au Seigneur au nom de sa Nation, il parle ainsi (c):

Notre héritage est passé aux ètrangers.

Confringam jugum ejus,

[Detraham] illud de collo tuo,

Et vincula tua disrumpam,

Ut servitute non premant illud alieni.

(b) Pudore suffundimur.....

Quia intraverunt alieni in Sanctuarium doi mûs Domini.

(c) Hæreditas nostra yersa est ad alienosi

<sup>(</sup>a) In diebus illis, asserit Dominus exerci-

fur les Pfaumes précédens. 105 Il est beaucoup d'autres endroits dans les Prophétes, où les Babyloniens, ennemis des Israelites, sont caractérisés par le nom général d'étrangers.

Dans le second stique de ce verset, ils sont représentés comme des gens qui en veulent à la vie des enfans d'Israël, & qui épient toutes les occa-

sions de la leur enlever

Des hommes violens cherchent à m'ôter la vies

On voit les mêmes plaintes dans plusieurs Psaumes, quelquesois dans les mêmes termes. Psaume 34. Hebr. 35. 4 (a):

Que ceux qui cherchent à m'ôter la vie,
Soient couverts de honte & d'ignominie.
Que ceux qui trament ma perte
Soient contraints de retourner en arriere.

Au verset 32. du Psaume 36, Hebr. 37. le Psalmiste dit (b):

L'impie épie le juste, Et il cherche à lui donner la mort.

<sup>(</sup>a) Erubescant, & ignominia suffundantur Qui quærunt mihi vitam auferre. Agantur retrorsum,

Qui machinantur exitium meum.

<sup>(</sup>b) Explorat impius justum, Et quærit ut interficiat eum.

Ce sont les mêmes expressions, Psaume 69. Hebr. 70: 3 (a)

Que ceux qui cherchent à m'ôter la vie, Soient couverts de honte & de confusion.

Psaume 85. Hebr. 86: 14 Les Captifs adressent ces paroles au Souverain Maître (b).

Mon Dieu, des orgueilleux s'élevent contre moi:

L'assemblée des tyrans cherche la perte de mon ame.

La derniere partie de ce verset est mot à mot le dernier stique que nous examinons (c).

Ils ne pensent pas que vous vous opposez à leurs desseins.

Le verset 5. nous offre encore dans toutes ses parties une ample matiere de comparaison.

(a) Confundantur, & revereantur Qui quærunt animam meam.

(b) Deus, superbi insurgunt adversum me, Et cœtus tyrannorum quærit animam meam perdere.

(c) Nec proponunt Deum ex adverso eo-

### sur les Psaumes précédens. 1

V. Il [le Souverain maître] fera retomber sur mes fiers ennemis les maux dont ils m'accablent. Vous les exterminerez [Seigneur] selon la vérité de vos promesses.

Voici quelques uns des passages qui répondent à la premiere partie de ce verset. Psaume 34. Hebr. 35:8 (a). L'Eglise d'Israël fait cette prédiction.

Des malheurs imprévus fondront sur lui. Il sera pris dans les filets qu'il m'a tendus. Il tombera dans les malheurs qui m'enveloppent.

Elle réitere cette Prophétie au verset 7. du Psaume 56. Hebr. 57. (b).

Ceux qui tendent des filets sous mes pas Pour opprimer mon ame, Ceux qui creusent une fosse devant moi Tomberont eux-mêmes dans le sond de ce précipice.

(a) Ingruet in illum calamitas quam non prænoscit.

Et rete quod tendit irretiet illum. In eandem calamitatem incidet.

(b) Qui rete parant gressibus meis
Ad deprimendam animam meam,
Qui fodiunt ante me foveam
Cadent in medio ejus.

Ses paroles ne sont pas moins precises au verset 14. du Psaume 59. Hebr. 60 (a).

Le Seigneur foulera aux pieds Ceux qui nous tiennent dans la détresse.

Quoique l'Eglise ne se serve pas des mêmes expressions dans le verset 8. du Psaume 63. Hebr. 64. on sent bien qu'elle a le même point de vue (b).

Les ealomnies de ces perfides seront la cause de leur perte.

Au verset 28. du Psaume 68. Hebr. 69. elle parle au Seigneur en ces termes (c):

Vous leur ferez porter la peine Que méritent leurs traitemens injustes.

Après avoir décrit tout ce que les Chaldéens ont fait contre Jérusalem,

(a) Ipse conculcabit eos

(b) Imo corruent perfidi illi propria males

(c) Rependes poenas In vicem iniquitatum inforum. fur les Psaumes précédens. 109 elle s'énonce ainsi au verset 12. du Psaume 78. Hebr. 79 (a).

Vous rendrez à nos voisins Sept fois autant de mal qu'il nous en ont fait.

Elle termine le Psaume 93. Hebr. 94. par ces paroles remarquables (b).

Il fera retomber sur eux leurs traitemens injustes,

Il les exterminera en punition de leur méchanceté;

Le Seigneur notre Dieu les exterminera.

Nous ne pouvons mieux finir cet article que par les termes du verset 8. du Psaume 136. Hebr. 137 (c).

Fille de Babylone qui va être rayagée; Q'heureux sera celui qui te rendra Tout le mal que tu nous a fait.

(a) Rependes viginis nostris Septuplum in finu corum.

(b) Recidere faciet super eos iniquitatem

In vindicam nequitiæ eorum exscinder

Exscindet illos Dominus Deus noster.

(c) Filia Babylonis devastanda, Felicissimus qui retribuet tibi retributionem Quam retribuisti nobis,

Avant de donner les preuves de la pensée contenue dans le fecond stique, & qui a pour objet la promesse que Dieu avoit faite de détruire les ennemis de son peuple, il est à propos

de faire la remarque suivante.

Dieu avoit mis entre la délivrance d'Ifraël, & la ruine de l'Empire de Babylone une connexion si étroite, que l'une étoit inséparable de l'autre. Aussi voit-on qu'Ifraël en demandant au Seigneur sa délivrance, y joint ordinairement dans fa priere la punition des Chaldéens. Lorsqu'il ne fait mention que de l'un des deux, l'autre y est nécessairement compris. Il en est de même de ce terme si souvent répété dans les Psaumes veritas, ou fides in promiss : la fidélité du Seigneur dans ses promesses, que l'Eglise lui représente à tous momens pour l'engager à accélérer sa liberté. Cette fidélité de l'Etre suprême à remplir ses promesses a parei lement un double objet. dans les divins Cantiques. Dieu avoit promis de délivrer son peuple. Il s'étoit engagé à châtier rigoureusement ses tyrans. On trouve dans les Prophétes des exemples sans nombre de

sur les Psaumes précédens. cette double promesse. Tantôt le Psalmiste n'envisage que celle qui regarde la délivrance d'Israël : tantôt c'est celle de la ruine de Babylone. Quelquefois il les joint ensemble. Mais soit qu'il les considere toutes les deux à la tois, foit qu'il ne nomme que l'une des deux, elles y sont toujours comprifes l'une & l'autre à cause de la liaison qu'il a plu à l'Eternel de mettre entre ces deux événemens. Nous nous contenterons de rapporter quelquesuns des passages où il est question de cette fidélité du Seigneur dans cette double promesse. Ceux qui en souhaiteront un plus grand nombre, les trouveront aisément en parcourant les Pfaumes: Au verset 6. du Pfaume 30. Hebr. 31. l'Eglise d'Israel adresse au Souverain Maître cette priere (a).

Seigneur Dieu tout-puissant, Rachetez-moi, vous qui êtes sidele à vos promesses.

Ennuyée du séjour qu'elle a fait dans la Chaldée, elle lui dit au ver-

<sup>(</sup>a) Redime me, Domine, Deus potens, verax promissis.

112 Seconde Observation set 3. du Psaume 42. Hebr. 43. (a)

Envoyez votre lumiere & votre vérité.

Elle rapelle au Seigneur sa bonté infinie au verset 14. du Psaume 68. Hebr. 69. (b)

Exaucez-moi selon l'étendue de votre mi-

Délivrez-moi selon la vérité de vos pro-

Au verset 13. du Psaume 95. Hebr. 96. elle engage les Cieux à faire éclater leur joie sur la ruine de Babylot ne (c).

Que les Cieux se réjouissent...

De ce qu'il a jugé l'Univers avec sévérité,

Et les Peuples selon la vérité de ses promesses.

Pour engager le Seigneur à venir à son secours, elle lui dit, Psaume

(a) Emitte lucem tuam & veritatem tuam.

(b) Pro immensa misericordia tua exaudi

Secundum veritatem tuam libera me.

(c) Lætentur cœli..... Eò quod judicaverit orbem in justitià, Et populos pro veritate suâ.

## sur les Psaumes précédens. 113 113. Hebr. 115. verset 15. (a)

Faites briller votre gloire Selon votre miséricorde, Selon la sidélité de vos promesses, Non pour l'amour de nous, Seigneur, Non pour l'amour de nous, Mais pour faire éclater votre puissance.

Pénétrée de reconnoissance, elle s'écrie aux versets 1. & 2. duPsaume 116, Hebr. 117 (b).

Que toutes les Nations louent le Seigneur...
Parce qu'il a fignalé sa miséricorde en notre faveur,

Parce que le Seigneur est à jamais fidéle à ses promesses. (b)

C'est sur-tout dans le Psaume 88. Hebr. 89. qui commence par ces mots, Misericordias Domini, & qui est appliqué à la Captivité de Babylone par Héracléote, Diodore, Euthyme, Théodoret, Bede, Demuis, Ferrand, & plusieurs autres, que le Prophéte par-

(a) Non nobis, Domine,
Non nobis,
Sed potentiæ tuæ da gloriam,
Pro misericordia tua,
Et veritate tua.

(b) Laudate Dominum, omnes gentes.... Eò quòd compleverit in gratiam nostri misericordiam suam,

Eò quòd veritas Domini stet in æternum.

lant au nom de l'Eglise d'Israël, exalte cette sidélité du Seigneur à remplir la promesse qu'il lui avoit faite de la délivrer du pouvoir de ses ennemis, & de faire retomber sur eux tous les maux dont ils l'accabloient. L'un & l'autre objet y est successivement à la suite du terme veritas. Cette expression lui est si chere qu'elle la répéte huit sois dans ce Cantique. Versets 2, 3, 6, 9, 15, 25, 34, 50.

Ces différens Psaumes ainsi raprochés de celui que nous expliquons, ne fixent-ils pas l'objet que nous avons choisi? La preuve de comparaison ne peut gueres être plus complette.

L'Eglise d'Israël ravie d'admiration, & pénétrée de reconnoissance pour les dontés de son Dieu, promet de lui offrir à Jérusalem des sacrifices d'actions de graces pour la liberté qu'il lui aura rendue.

VI. Alors je vous offrirai de tout mon cœur les sacrifices que je vous ai promis.

Les actions de graces que je rendrai d'votre puissance

Egaleront les bienfaits dont elle m'aura comblé.

VII. Oui, vous m'enleverez à tous les maux [que j'endure.]

fur les Pfaumes précédens. 115 Au verset 12. du Pfaume 55. Hebr. 56. elle fait au Tout-Puissant la même promesse en reconnoissance du même bienfait (a).

J'accomplirai, ô mon Dieu, les vœux que je vous fais,

De vous rendre des actions de graces, De ce que vous aurez enlevé mon ame à la mort.

Enfin le Psaume est terminé par ces , paroles :

Mes yeux verront enfin la punition de mes ennemis.

Comme ce dernier stique se trouve encore dans le Psaume 58. Hebr. 59. verset 1, nous réservons à prouver l'un & l'autre lorsque nous l'explique-rons. Pour ne point allonger les preuves inutilement, passons au Psaume 54. Hebr. 55.

Cette Poësie sacrée n'est pas moins féconde en expressions & en pensées, qui sont les mêmes que celles des Psaumes qui appartiennent incontestablement à la Captivité. D'abord le Pro-

(a) Vota, quæ tibi nuncupavi, ô Deus, Persolvam tibi, gratiarum actionis; Eò quod eripueris animam meam de morte. phéte fait au Seigneur cette priere au nom de l'Eglise d'Israël.

I. Pretez, 6 mon Dieu, à mon instante priére une oreille attentive:

Ne vous refusez pas toujours à la grace que je vous demande:

Daignez m'écouter, & soyez-moi propice.

L'on diroit que cette priere est tirée mot à mot des deux premiers versets du Psaume 5. & que le Prophéte vou-lant traiter un objet tout-à-fait semblable, en a emprunté jusqu'aux expressions.

Prêtez, Seigneur, à ma priere une oreille attentive;

Pesez avec soin ce qui fait le sujet de mes réflexions:

Daignez faire attention aux cris que je pousse:

Vous qui êtes mon Roi & mon Dieu: Je vous en supplie instamment. (a)

Après cette touchante invocation;

(a) Preces meas attentis auribus excipe,

Perpende quidquid mediter.

Benignus intende clamori quo vociferor;

Rex mî, & Deus mî,

Supplex enim te oro.

Jur les Psaumes précèdens. 117 l'Eglise d'Israël expose ses peines au Seigneur. Elles sont si vives, qu'on ne peut s'empêcher de s'y intéresser, & de prier avec elle pour sa délivrance.

II. Je pleurs, je me plains, & je suis dans le trouble
Quand je pense aux menaces de mes ennemis, Aux maux dont les impies m'accablent.

Ces agitations & ces larmes de l'Eglise d'Israël sont représentées ailleurs sous les mêmes traits. Plaume 41. Hebr. 42: 4. cette tendre mere dit (a).

Mes larmes me tiennent lieu de nourriture le jour & la nuit....

Et au verset 10. elle fait cette demande au Seigneur (b).

Pourquoi suis-je partout dans le deuil Sous l'oppression de mes ennemis?

Fatiguée de la durée de son esclavage, elle s'énonce ainsi au verset

(a) Sunt mihi lacrymæ meæ cibus diu nocituque.

(b) Cur ubique versor in luctu
Ob oppressionem inimici?

9. du Pfaume 55. Hebr. 56. (a)

Voyez enfin vous-même combien il y a que je suis errante,

Mettez fidélement dans votre mesure les larmes que j'ai répandues,

N'égaleront - elles pas celles auxquelles vous m'avez condamné?

Elle n'est pas moins précise sur ce point au verset 6. du Psaume 79. Hebr. 80 (b).

Jusqu'à quand leur donnerez-vous des larmes pour nourriture?

Jusqu'à quand étancherez-vous leur soif ardente par des pleurs abondantes?

Instruite qu'un jour ce tems de douleur passera, elle console ses enfans par ces paroles du verset 8. du Psaume 114. Hebr. 115 (c).

Oui, vous enleverez mon ame à la mort: Vous essuyerez les larmes qui coulent de mes yeux.

(a) Recense tandem ipse vagationem meam. Fideliter pone lacrymas meas in utre tuo, Nonne ad enumerationem tuam?

(b) Usquequò cibabis eos pane lacrymarum? Usquequò potabis eos lacrymis abundantissimis?

(c) Profectò eripies animam meam de morte:

Absterges ab oculis meis lacrymas.

sur les Psaumes précédens. 119. Il est à remarquer que l'épithete רשע (râshángh ) impius, impie, que l'Eglise d'Israel donne à ses ennemis dans le dernier stique de ce verset, défigne toujours dans les Psaumes, ou les Chaldéens, ou les autres Nations Idolâtres qu'ils avoient soumises à leur empire, ou l'Israëlite Apostat de la foi de ses Peres. Partout où ce terme est employé, il sert à caractériser les ennemis du culte & des Adorateurs du vrai Dieu, & non pas des sujets révoltés, comme on le croit communément. En effet il seroit ridicule de faire donner le nom d'impie, à presque tout Israël par la bouche de David, par cette seule raison qu'il avoit pris les armes contre lui; ou qu'il exécutoit les ordres de son Souver. in qui cherchoit à se saisir de sa personne. Le terme d'impie seroit fort mal appliqué dans de pareilles circonstances. Ici ce sont les Chaldéens dont il est question. Il est pris dans le même sens par les Interprêtes, Psaume 9, verset 6, Ps. 11, Hebr. 12, vers. 9. Pf. 36, Hebr. 37, 10, 12, 16, 20 & 32. Pf. 72, Hebr. 73:3. Pf. 74, Hebr. 75: 5. Pf. 91: Hebr. 92: 8.

Ps. 93. Hebr. 94: 3 & 13. Ps. 96; Hebr. 97, verset 10, & dans une in-

finité d'endroits des Prophétes.

L'Eglise d'Israël après avoir répandu son cœur dans le sein du Seigneur, & lui avoir exposé ce qui fait le sujet de ses larmes, lui représente surtout les mauvais traitemens dont ses ennemis l'accablent, & la haine injuste de ses persécuteurs.

III. Ils emploient contre moi des traitemens in-

Et leur fureur s'acharne à me persécuter.

Ce sont les mêmes plaintes de tous côtés dans les Divins Cantiques. On trame sa perte, on la traite avec violence; tout ce qu'elle dit prend un mauvais sens dans l'intention de ceux qui l'oppriment. Voilà sa situation telle qu'elle nous la dépeint dans les Psaumes, & que l'on voit en racourci dans celui que nous examinons. Psaume 24, Hebr. 25: 19. Elle dit au Seigneur (a).

Considérez combien leur nombre est grand, Et combien la haine qu'ils me portent est extrême.

<sup>(</sup>a) Vide qu'am multi sint, Et qu'am acerbo me prosequantur odio.

fur les Psaumes précédens. 121 Au verset 12. du Psaume 36. Hebr. 37. elle décrit la maniere dont ses ennemis se conduisent à l'égard des adorateurs de l'Éternel (a).

L'impie trame de mauvais desseins pour perdre le juste.

Elle rappelle cette même pensée . Psaume 63. Hebr. 64: 7. (b).

Ils trament de perfides desseins.

Quoique les paroles du verset 6. du Psaume 55, Hebr. 56 ne soient pas si formelles elles n'en ont pas moins rapport à l'endroit que nous examinons (c).

Sans cesse ils donnent un mauvais sens à mes paroles:
Toutes leurs pensées n'ont pour but que ma perte.

# Au verset 20 & 21 du Psaume 93;

(a) Prava molitur, impius in perniciem justi.

(b) Comminiscuntur iniqua.

(c) Continuò verba mea detorquent, Omnes cogitationes eorum in perniciem meam tendunt.

Tome II.

122 Seconde Observation

Hebr. 94. elle fait cette demande au
Souverain Maître (a).

Auriez-vous quelque société avec un Tribunal qui ne commet que des injustices? Qui impose des travaux à l'excès: Dont les membres conspirent ensemble contre l'ame du juste, Et déclarent coupable le sang innocent.

Enfin elle fait cet aveu aux versets 2 & 3 du Psaume 123, Hebr. 124. (b)

Si le Seigneur n'étoit venu à notre secours, Lorsque les hommes s'élevoient contre nous, Certainement ils nous auroient engloutis

Tant leur fureur étoit acharnée contre nous.

L'idée de cette injuste haine augmente à tous momens le supplice de cette ten-

(a) Num tibi quidquam commune est cum Tribunali perversitatum,

Qui imponit laborem ultrà modum? Qui turmatim conveniunt adversus animam justi,

Qui sanguinem innocentem improbum

(b) Nisi Dominus adfuisset nobis,
Cùm insurgerent homines in nos,
Certè vivos absorpsissent nos;

Adeò exardescebat furor eorum in nos.

fur les Pfaumes précèdens. 123 dre mere des enfans d'Israël. Ce sont des craintes, des frayeurs, des tourmens indicibles dont son cœur est agité, & dont les angoisses sont dépeintes au naturel dans ces deux versets:

IV. Mon cœur est déchiré des douleurs qui me pénétrent;

De mortelles frayeurs m'accablent.

V. La crainte & l'épouvante se sont emparé de moi,

Et de toutes parts je suis saisie d'horreur.

Quelle peinture! Quelle énergie dans les pensées! Quelle affligeante situation! mais en même-tems quelle conformité de pensées & d'expressions avec tant d'autres endroits des autres Cantiques! Rappellons-nous ce que disent les Captifs au vers. VII. du Psaume 41. Hebr. 42. (a)

Mon ame est plongée dans une tristesse profonde;

Mais je me souviens de vous, rives du Jourdain!

Pénétrés des mêmes sentimens, ils

(a) Intra me anima mea multum depri-

Sed memor sum tu, ô Jordanis!

s'énoncent ainsi au verset 21. du Psaume 68. Hebr. 69. (a)

Mon cœur est brisé des outrages que l'on me fait, Il est pénétré de douleur.

Ils sont bien plus viss aux versets 16 & 17 du Psaume 87. Hebr. 88 (b).

Je suis dans l'oppression,
Je suis réduit aux abois dès ma jeunesse,
Les coups que vous me portez me saisssent
d'effroi,

Je perds courage: Les flots de votre colere m'engloutissent, Et la terreur dont vous me frappez me fait périr.

A la vûe de tous les malheurs dont l'Eglise d'Israël est assaillie, elle a recours au Seigneur. Elle souhaiteroit avoir des aîles pour se dérober à tous les assauts que lui livrent ses cruels ennemis.

(a) Opprobrio contritum est cor meum,
Et ægritudine afficitur.
(b) Opprimor,
Et in extremo versor à juventute mea,
Persero pavores tuos,
Animi pendeo,
Me submergunt surores tui,
Et terrores tui exscindunt me

sur les Psaumes précédens.

VI. C'est pourquoi je m'écrie:

Qui me donnera des aîles semblables à celles de la Colombe?

D'un vol rapide je me retirerois dans un lieu de repos,

VII. Bientôt je m'éloignerois par la fuite, J'établirois ma demeure dans le désert.

VIII. Je me hâterois de me mettre hors d'at-

Du vent impétueux qui cause la tempête.

Nous ne nous arrêterons point ici à ces trois versets. Nous prouverons dans le Pfaume 67. Hebr. 68. qui commence par ces mots, Exurgat Deus, la comparaison que le Prophéte emprunte des aîles de la colombe, lorsqu'il parle des Captifs d'Israël. On fera voir dans l'article suivant en expliquant le Pfaume 17. Hebr. 18. Diligam te, que les termes de désert, de vent impétueux, de tempête se rapportent à la captivité.

Après avoir exposé tous ces malheurs, l'Eglise d'Israël a recours à ses armes ordinaires. Elle prie le Seigneur d'avoir égard à son affliction, & d'en faire tarir la fource. Sa priere sera exaucée, & bien-tôt elle sera changée en prophétie pour annoncer la perte

de ceux qui la font souffrir.

IX. Dislipez-les , Souverain Maître.

Cette priere que fait l'Eglise d'Israël pour obtenir sa délivrance lui est si familiere, qu'elle l'énonce en cent façons différentes qui forment toujours la même pensée. Plaume 9, verset 6 (a).

Détruisez les Nations,

Exterminez l'impie.

Faites que leur nom soit dans un éternel oubli.

En parlant des Chaldéens qui étoient à l'apogée de leur fortune, elle s'exprime en ces termes, Psaume 16. Hebr. 17, verset 14 (b).

Retranchez-les de dessus la terre Pendant qu'ils jouissent de la vie.

C'est-à-dire, de la prospérité.

Au verset 8. duPsaume 55. Hebr. 56.

(c) Arrachez ces impies, ô mon Dieu, en punition de leur iniquité;

Dans votre colere, faites-les décheoir de leur état.

(a) Subverte gentes, Disperde impium.

Nomen eorum dele in seculum & in perpe-

(b) De terrà abscinde illos Dum vità fruuntur.

(c) In ultionem iniquitatis erue illos; In irâ tuâ populos deturba, ô Deus! fur les Psaumes précèdens. 127. Les termes qu'elle employe au verset 13. du Psaume 70. Hebr. 71. ne sont pas moins énergiques (a).

Que ceux qui me haissent soient couverts de confusion; Qu'ils soient anéantis.

Telle doit être la punition de ceux dont le cœur n'est que perversité, qui font leur occupation ordinaire de la fraude & de l'injustice.

X. Jour & nuit elle en est environnée,
Elles régnent sur ses murailles;
Et dans son enceinte je suis accablé
De traitemens injustes & de travaux.
XI. Au-dedans ce n'est que perversité,
La fraude & la tromperie sont leur séjour dans
ses places.

Quand le Tout-Puissant châtia Babylone dans sa colere, ce sut en punition de toutes ces espéces d'iniquités, de violences, de mauvais traitemens que cette Ville impie saisoit endurer aux Israelites. Les Psaumes & les Prophétes sont pleins de ces reproches; & à la ressemblance des por-

(a) Pudefiant,
Consumantur qui me odio habent.
F iv

128 Seconde Observation traits, il n'est pas difficile d'en conclure l'unité d'objet, verset 28. du Psaume 9: mais au septiéme du Psaume 10 selon l'hébreu, cette tendre mere parle en ces termes (a).

Sa bouche est pleine de parjures, d'artifices & de tromperies:

Les travaux & les traitemens injustes sont sous sa langue.

Au verset 3. du Psaume 35. Hebr. 36. élle peint ainsi le Babylonien (b).

Il s'applaudit lorsqu'il invente un faux prétexte

D'affouvir sa haine.

Les paroles qu'il profere ne sont qu'iniquité & qu'injustice.

Enfin au verset premier du Psaume 42, selon l'Hébreu, elle dit: (c)

Arrachez-moi au plûtôt à ces hommes trompeurs & injustes.

Sub linguâ ejus labor & iniquitas delitef-

Quo odium expleat.

Verba que profert iniqua sunt & dolosa.

(c) A viro doloso & injusto citiùs erue mes

<sup>(</sup>a) Perjurio os ejus plenum est sicut dolis & fraude,

<sup>(</sup>b) Gratum sibi videtur excogitare ini-

sur les Psaumes précédens. L'impie Chaldéen n'étoit pas le seul qui fit gémir l'Eglise d'Israel par les mauvais traitemens qu'il exerçoit à son égard. La perte de ceux de ses enfans qui avoient abandonné le culte du vrai Dieu, pour se procurer un état plus tranquile, & moins sujet aux vexations, étoit son plus cuisant chagrin. Leur perfidie alloit jusqu'au point de devenir aussi cruels ennemis des vrais Israelites que leurs tyrans mêmes. Le reproche secret que faisoit à leur Apostasie la fidélité de tant d'autres qui souffroient patiemment les traitemens les plus injustes, plûtôt que d'abandonner leur religion, donnoit à leur fureur un nouvel aiguillon, & leur faisoit saisir avec avidité les occasions de les inquiéter, pour les associer à leur impieté. Telle est l'espéce de vexations dont l'Eglise d'Israel se plaint dans les versets suivans.

XII. Non, ce n'est pas l'ennemi qui m'outrage;
Je le souffrirois patiemment:
Ce n'est pas celui qui me hait qui s'élève contre moi,
Je me soustrairois à ses poursuites;

XIII. Mais c'est toi, malheureux,

Que je regardois comme un autre moi-même.

C'est sous cette idée que le Seigneur nous peint ces saux freres, au verset 20. du Psaume 49. Hebr. 50 (a).

Affis [avec les impies] tu parles toujours contre ton frere,
Tu outrages le fils de ta mere.

Mais écoutons l'Eglise d'Israël même qui sorme ces plaintes au verset 9 du Psaume 68. Hebr. 69. (b)

Mes propres freres me regardent comme un étranger, Et les als de ma mere comme un inconnu.

Ces impies ont cru sans doute se mettre par leur apostasse à l'abri des revers. Un état aussi florissant que celui de l'Empire de Babylone ne promettant au dehors que d'heureux jours, leur tranquillité qui étoit attachée à celle de cette Monarchie leur paroissoit certaine. Ils en auroient autrement jugé, s'ils avoient voulu rappeller à leur mémoire les Prophéties tant de sois annoncées de la délivrance d'Is-

(a) Sedens (cum impiis) adversus fratrem tuum loqueris jugiter,

Filium matris tuæ probro afficis.

(b) Extraneus habeor à fratribus meis, Alienigena, à filiis matris meæ.

sur les Psaumes précédens. 131 raël, & de la perte de leurs persécuteurs. Mais la foi qu'ils avoient abandonnée, n'éclairoit plus leurs démarches. Il paroît bien qu'ils regardoient comme nulles toutes ces promesses, ou comme un jeu d'imagination de gens, qui selon eux, amusoient le peuple d'une délivrance éclatante qui n'avoit aucune apparence. C'est ainsi que les incrédules blasphêment tous les jours contre les promesses les plus solemnelles de la Religion. Les plus saints Mysteres, les vérités les plus authentiques sont pour eux des jeux d'enfans, qui ne sont bons, disent-ils, que pour amuser une populace ignorante, qui ne se retient que par l'espoir des récompenses, & la crainte des châtimens. Pour eux, gens d'élite, plus éclairés fans doute que les Basile, les Chrysostôme, les Jerôme, les Ambroise, les Augustin, ils savent, ajoutent-ils, à quoi s'en tenir. Orgueil insupportable, prodigieux aveuglement! Mais n'en foyons pas furpris. Quand ce sont les passions qui parlent, & qui décident, ce nuage épais dérobe aux yeux la lumiere la plus éclatante; & par un juste châtiment tout devient

ténébres. C'est ce qui les fait traiter avec mépris les vrais adorateurs, comme autresois les Apostats traitoient les sidéles Israëlites. Ils verront enfinquir, mais trop tard. Enveloppés dans la punition des impies & des idolâtres dont ils auront imité la conduite, ils connoîtront ce qu'il en coute à ceux qui ont l'audace de s'attaquer au Tout-Puissant.

XV. La mort surprendra ces perfides, Ils descendront pleins de vie dans l'enser. Car toutes sortes d'iniquités régnent dans leurs demeures & dans leurs cœurs.

Les Psaumes sont remplis de ces sortes de caracteres, où sous l'emblème de la mort, du tombeau, d'une sosse prosonde, de l'enser, Dieu sait prédire à son Prophéte la misere suture des Apostats d'Israël. Tous les avantages qu'ils se promettoient de leur renoncement à la vraie Religion, s'évanouiront à leurs yeux par le coupde la mort dont la puissance de leurs protecteurs sera inopinément frappée. Ils descendront avec eux dans l'enser, dans le tombeau d'un affreux esclawage. C'est lesens du passage que nous. fur les Psaumes précèdens. 133 examinons, & de tous ceux que l'on va lire. Au verset 18. du Psaume 9-le Psalmiste s'énonce en ces termes (a).

Les impies descendront dans l'enfer. Toutes les Nations qui oublient Dieu y seront précipitées.

C'est des mêmes peuples dont il est dit au verset 18. du Psaume 30. Hebr. 31. (b)

Que les orgueilleux soient couverts de hontes Qu'ils soient réduits au silence dans l'enser.

\* Quelle peinture dans le verset 154 du Psaume 48. Hebr. 49 (c)!

On les égorgera comme des troupeaux.
On les déposera dans l'enser:
La mort les consumera.
Alors les justes deviendront leurs maîtres.
Dès que l'aurore se fera voir.
Leur gloire s'évanouira:
L'enser sera leur demeure.

(a) Detrudentur impii in infernum, Omnes gentes quæ obliviscuntur Deums

(b) Confundantur superbi, Conticescant in inferno.

(c) Ovium instar (mactabuntur.)
In infernum deponentur:
Mors depascet eos.
Tunc dominabuntur in eos justi:
Simul ac orta suerit aurora,
Nam gloria eorum evanescer:
Infernus domicilium ipsis erit.

134 Seconde Observation

L'Eglise d'Israël leur annonce les mêmes malheurs au verset 10. du Psaume 62. Hebr. 63 (a):

Ces superbes, qui cherchent injustement à perdre mon ame,

Descendront dans le plus profond de la terre.

Elle prie le Seigneur en ces termes en faveur de ses enfans, Psaume 93. Hebr. 94. verset 13 (b).

Vous lui donnerez du repos dans les tems fâcheux,

Tandis qu'on creusera une fosse à l'impie-

C'est la même pensée que le Psalmiste avoit déja employée au verset 24. du Psaume 54. Hebr. 55. quoiqu'en termes différens (c).

Oui, vous même, ô mon Dieu, vous les précipiterez

Dans un abyme où ils pourriront.

Le prosond abyme n'est autre chose que les maux qu'ils auront à souffrir

(a) Superbi verò illi qui student sine causa perdere animam meam,

Abibunt in interiora terræ.

(b) Quietem præstabis eis diebus adversis,

Dum esfodietur impio fovea.

(c) Detrudes eos in puteum corruptionis.

fur les Psaumes précédens. 135. fous une domination ennemie qui ne les ménagera pas.

Au verset 16. du Psaume 9. on dit

des Chaldéens (a):

Les Nations seront jettées dans la fosse qu'elles ont creusée.

Leur pied sera pris dans le piége qu'elles ont tendu.

L'Eglise d'Israël voulant rassurer ceux de ses enfans qui étoient frappés, peut-être même ébranlés, lorsqu'ils envisageoient la prospérité dont jouisfoient leurs freres Apostats, parle ainsi au Seigneur, verset 18. du Psaume 72. Hebr. 73 (b).

Oui, vous mettez ces imprudens dans des lieux très-glissans,

Pour les précipiter dans les plus grands malheurs.

Car le Prophéte annonce à l'Eglise d'Israël que sa priere est exaucée, &

(a) Demergentur gentes in foveam quam fecerunt.

Reti, quod absconderunt, comprehende-

(b) Certè in lubricis locis positi incautos

illos,

Illos præcipitaturus in vastitates.

136 Seconde Observation que le Souverain Maitre humiliera ses fiers ennemis.

XIX. Le Tout-Puissant m'e xaucera: Il les humiliera, Lui qui existe de toute éternité.

Ou comme elle dit au verset 14. dur Psaume 59. Hebr. 60 (a).

Munis du secours du Seigneur nous agirons

Il foulera lui-même aux pieds ceux qui nous tiennent dans la détresse.

L'Eglise d'Israël étant rassurée par les promesses les plus authentiques de l'Eternel qui est la vérité même, il étoit naturel qu'elle animât ses enfans à prendre courage, & à déposer toutes leurs inquiétudes dans le sein du Souverain Maître. C'est ce qu'elle fait dans cette courte exhortation:

XXII. Déchargez-vous sur le Seigneur de vos inquiétudes; Lui-même il sera votre appui le plus ferme.

C'est ainsi que cette tendre mere s'anime à prendre consiance dans le

(a) Deo auxiliante strenuè agemus:

Ipse enim conculcabit eos qui angustia nos
premunt.

fur les Pfaumes précèdens. 137 verset 5. du Psaume 36. Hebr. 37 (a).

Remettez au Seigneur le soin de votre état. Espérez sermement en lui, Il lui rendra son ancien éclat.

Elle finit par ces paroles le verse<sup>t</sup>

Il ne laissera pas le juste dans une perpétuelle agitation.

A ce terme de juste ne reconnoît-on pas l'Ifraelite qui persévere constamment dans la religion de ses peres, malgré les vexations multipliées de ses ennemis & de ses faux freres? L'opposition de ce terme à celui d'impie qui caractérise si bien l'Apostat, est une preuve des plus convaincantes qu'il s'agit ici des Ifraëlites qui par leur attachement au culte du vrai Dieu ... mériterent leur délivrance de la captivité, où les avoit précipités l'idolâtrie précédente de la plus grande partie de la Nation. C'est ainsi qu'ils sont désignés dans un grand nombre de Pfaumes, & spécialement dans ceux-ci. Pf. 30. Hebr. 31: 19. Pf. 36. Hebr. 37:

(a) Committe Domino statum tuum, Et confide in eo, Illum ipse instaurabit.

138 Seconde Observation 12, 16, 17, 21, 25, 30 & 32. Ps. 48. Hebr. 49: 15. Ps. 68. Hebr. 69: 29. Ps. 93. Hebr. 94: 21. Ps. 96. Hebr. 97: 12.

De tous ces caracteres rapprochés, ne doit-on pas conclure que le point de vue du Psaume 54. Hebr. 55. n'a pour objet que la situation sâcheuse des enfans d'Israël à Babylone, & la destruction de cette Monarchie? Non, il n'est aucun autre objet qui en remplisse aussi parfaitement toutes les parties.

C'est ce qui ne sera pas difficile de vérisier encore du Psaume 58. Hebr. 59. Dès le second verset de cette Poë

sie facrée on lit ces paroles.

II. Enlevez-moi au pouvoir de ceux qui me maltraitent injustement. (mot à mot: desceux qui commettent l'iniquité.)

Une foule de témoins vient ici déposer en faveur de la conformité des expressions, & nous forcer d'avouer que ces ouvriers d'iniquité, que ceux qui maltraitent, qui accablent de traitemens injustes les ensans d'Israel, ne sont autres que les Chaldéens, que c'est un de leurs caracteres dominans dans les Psaumes précédens. 139 dans les Psaumes. Au verset 4. du Psaume 13. Hebr. 14. le Psalmiste dit:

(a) Ceux qui commettent l'iniquité ne refléchiront-ils pas?

L'Eglise d'Israël prévoyant les malheurs qui étoient sur le point de sondre sur la Chaldée, s'exprime en ces termes au verset 3. du Psaume 27. Hebr. 28 (b).

Ne m'enveloppez pas avec ceux qui commettent l'iniquité.

On fent bien que c'est comme si cette tendre mere disoit au Seigneur:

N'enveloppez pas mes enfans dans la vengeance que vous allez tirer des Chaldéens.

Le Psalmiste répete au verset 5. du Psaume 52. Hebr. 53. les mêmes paroles que nous avons citées du Psaume 13. Hebr. 14 (c).

Ceux qui commettent l'iniquité ne réflé-

(b) Ne me involvas cum perpetrantibus iniquitatem.

(c) Nonne recogitabunt perpetrantes iniquitatem?

<sup>(</sup>a) Nonne recogitabunt quicumque perpetrant iniquitatem?

140 Seconde Observation

Les Captifs font cette priere au Seigneur dans le Pfaume 63. Hebr. 64:
3 (a).

Protegez-moi contre la multitude de ceux qui commettent l'iniquité.

Le Prophéte annonce la dispersion des ennemis d'Israël, au verset 10. du Psaume 91. Hebr. 92 (b).

Tous ceux qui commettent l'iniquité seront dissipés.

Au verset 4. du Psaume 93. Hebr. 94. il fait cette interrogation (c).

Jusqu'à quand ceux qui commettent Piniquité

Se glorifieront-ils avec insolence?

Et au verset 16. de cette même piece (d).

Qui prendra ma défense contre ceux qui commettent l'iniquité?

(a) Protege me à conventu perpetrantium iniquitatem.

(b) Dissipabuntur quicumque perpetrant iniquitatem.

(c) Quòusque jactabunt se

Quicumque perpetrant iniquitatem?

(d) Quis consistet mei causa adversus pere

L'on voit aisément que la parité n'est pas seulement ici dans la pensée, ce qui seroit néanmoins suffisant, mais encore jusques dans l'expression. Immédiatement après le stique dont nous venons de faire sentir l'analogie avec d'autres endroits, suivent ces paroles.

Délivrez-moi des hommes sanguinaires.

Quels sont ces hommes qui répandent le sang? Ceux dont il est dit au verset 16. du Psaume 50. Hebr. 51 (a).

Enlevez-moi à ces hommes sanguinaires; Vous qui êtes le Dieu que j'adore, & mon Libérateur.

Une preuve sans replique que les Chaldéens sont ici désignés par les termes d'hommes sanguinaires, c'est le verset 3. du Psaume 78. Hebr. 79. où le Prophète dit (b);

Ils ont répandu le sang comme l'eau autout de Jérusalem.

Au verset 19. du Psaume 138. Hebr. 139, les fidéles Israelites parlent en

(a) Eripe me à viris sanguinariis Deus, Deus, liberator mî.

(b) Eduderunt sanguinem aque instar in circuitu Jerusalem,

Seconde Observation ces termes de ceux qui sacrificient aux Idoles (a).

Loin de moi ces hommes sanguinaires.

L'Eglise d'Israël se plaint dans le verset 3. par la bouche du Prophéte, que ses persécuteurs en veulent à sa vie, c'est-à dire à celle de ses enfans, qu'ils cherchent à les surprendre dans leurs piéges.

III. Car vous voyez, Seigneur, les piéges qu'ils me tendent.

Mêmes plaintes dans beaucoup d'autres endroits. Au verset 12. du Psaume 36. Hebr. 37 (b).

L'impie trame de mauvais desseins pour perdre le juste.

Finissons cet article par le verset 7. du Psaume 55. Hebr. 56 (c).

Ils font des assemblées secrettes: Ils observent toutes mes démarches.

Pour motiver sa plainte auprès du Seigneur, elle ajoute que ses ennemis

(a) Viri sanguinarii facessent à me.

(b) Prava molitur impius in perniciem justi.

(c) Conveniunt, delitescunt:
Ipsi gressus meos observant.

sur les Psaumes précèdens. 143 la perfécutent sans sujet, puisqu'elle n'a manqué en rien à leur égard.

Des hommes puissans s'attroupent contre moi, Sans que j'aie manqué à leur égard, Sans que je les aie offensés.

C'est la même raison qu'elle apporte au verset 15. du Psaume 34. Hebr. 35 (a).

Ils se réjouissent de ce que je chancelle, Ils se réunissent, Ils forment des assemblées contre moi pour me porter des coups; Quoique je n'aie rien à me reprocher [à leur égard,] Jamais ils ne cessent de me déchirer.

Au verset 5. elle conjure le Tout-Puissant de veiller sur ses jours, & de ne pas l'abandonner.

V. Reveillez-vous donc: Venez à mon secours, Car vous connoissez mon état,

Conveniunt adversum me : cædunt me [linguis].

Licet nihil mihi conscius sim, Proseindunt me conviciis, Nec unquam intermittunt.

<sup>(</sup>a) Lætantur de titubatione mea, Ac conveniunt.

144 Seconde Observation

Elle lui fait la même priere au verifet 24. du Psaume 43. Hebr. 44. que S. Cyrille; Origéne, de Muis, Ferrand, Mollerius, du Pin, Calmet, reconnoissent appartenir à la captivité (a).

Reveillez-vous au plûtôt, Pourquoi dormez-vous, Souverain Maître?

L'Eglise poursuit sa priere au verset 6; & comme elle sait que la punition de toutes les Nations idolâtres
au milieu desquelles elle est obligée
de vivre en exil, est résolue dans le
conseil du Tout-Puissant, le desir qu'elle a de jouir au plutôt d'un bonheur
qu'elle sait ne pouvoir posséder que
par l'humiliation de ceux qui l'en empêchent, & qui est d'adorer le Seigneur dans son saint Temple, lui sait
demander avec instance d'accélérer cet
heureux jour.

VI. Hâtez-vous de sortir de votre sommeil pour punir tous les Peuples.

C'est aussi la demande qu'elle fait

(a) Nunc expergiscere,
Quare obdormis, Dominator?

à l'Eternel

fur les Pfaumes précédens. 145 à l'Eternel au verset 6. du Psaume 78. Hebr. 79 (a).

Répandez votre indignation Sur les Nations qui ne vous reconnoissent pas.

Ne soyons pas surpris de lui entendre prononcer tant d'anathêmes contre les ennemis déclarés du culte qu'elle rendoit d'une maniere solemnelle à l'Etre suprême lorsqu'elle étoit dans sa Patrie; elle sait qu'elle tient la place de son époux, & qu'elle ne sait que demander l'exécution de ses volontés. Elle continue donc en ces termes:

N'en épargnez aucun ; ils sont injustes & persides.

Combien de Psaumes où elle forme les mêmes plaintes de leur injustice à son égard, & dans lesquels elle demande ou prédit la destruction de leur pouvoir tyrannique. Nous en avons déja vu plusieurs exemples dans les deux Cantiques précédens, en voici encore quelques autres. Nous tirons le

(a) Effunde indignationem tuam In gentes quæ te non noverunt. Tome II.

## premier du vers. 4. du Ps 27. Heb. 28.

(a) Traitez-les selon leurs œuvres,

Et selon la malice des artifices qu'ils em-

ploient:

Rendez-leur selon les œuvres de leurs mains: Faites-leur éprouver autant de mal qu'ils en font aux autres.

Elle annonce en ces termes l'exécution de ses souhaits dans le dernier stique du verset suivant (b).

Il les détruira pour ne jamais les rétablir.

Quoique les paroles du second verset du Plaume 52. Hebr. 53. paroissent très différentes de celles du stique que nous examinons, elles indiquent très-bien néanmoins le rapport qu'il y a entre ces deux endroits, quant à la pensée qui est la même dans l'un & dans l'autre (c).

Toutes leurs actions sont dépravées, Ils commettent même les crimes les plus abominables.

Retributionem eorum repende illis.

<sup>(</sup>a) Da eis digna operibus eorum:
Et debita pessimis eorum artibus
Consentanea operibus manuum suarum
redde illis.

<sup>(</sup>b) Destruct cos nunquam illos reædificas

<sup>(</sup>c) Corrupte agunt, Imò abominanda perpetrant facinora;

Nous lisons cette Prophétie au verfet 28. du Psaume 68. Hebr. 69 (a).

Vous leur ferez porter la peine qui est dûc à leurs iniquités.

Et plus bas, verset 29. de la même Poesie sacrée (b).

Qu'ils soient effacés du livre des vivans.

Enfin au verset 2. du Psaume 93. Hebr. 94. on trouve cette pensée (c).

Punissez les superbes comme ils le méritent.

Les versets 7. 8. 15. & 16. ayant pour objet des choses qui ne se trouvent dans aucun autre Plaume, on ne peut produire aucune preuve de comparaison de ces Cantiques. C'est de l'harmonie constante de la pièce qu'ils tirent toute leur force, & toute leur beauté. On y voit des gens déconcertés à la prise subite d'une Ville qu'ils regardoient comme imprenable, courir çà & là pour se soustraire à l'épée du vainqueur, faire entendre leurs

(b) Deleantur de libro viventium.

(c) Repende vices superbis.

<sup>(</sup>a) Rependes pænas in vicem iniquitatum, ipsorum.

Seconde Observation 148 cris & leurs gémissemens, appeller à leur secours jusqu'à se dessécher le gosier, selon l'expression du Prophéte, sans que personne se présente pour calmer leur frayeur & leurs peines. Les embarras des Babyloniens surpris par Cyrus, qui avoit trouvé moyen d'entrer dans la Ville par le lit du fleuve qu'il avoit rendu guéable, font élégamment décrits par Xenophon dans son feptiéme Livre de la Cyropédie. Ils avoient été prédits par Jérémie, & le Ciel & la Terre seroient plutôt rentrés dans le néant, qu'une seule promesse du Seigneur fut demeurée fans effet. Voici ce qu'on lit au verset 31, 32, 54, 55 & 56. du cinquante-unième Chapitre de ce Prophéte (a).

On verra Courier sur Courier,
Messager sur Messager,
Qui annonceront au Roi de Babylone
Que l'ennemi est maître des deux extrémités de la Ville,

<sup>(</sup>a) Curlor certatim cum cursore curret. Et nuntius certatim cum nunt o Ad annuntiandum regi Babylonis Quòd capta sit urbs ejus ad extremitates,

sur les Psaumes précédens. 149 Qu'il s'est emparé des gués, Que les marais sont embrasés, Et que les troupes ont pris l'épouvante.... Il s'élevera un grand bruit au sujet de Babylone, Et on ne parlera que de la ruine entiere de la terre des Chaldéens, Parce que le Seigneur aura détruit Babylone, Et qu'il aura fait cesser les discours orgueilleux qu'elle tient. Les mouvemens qu'il excitera seront semblables A ceux d'une inondation universelle Dont le bruit se fait entendre de loin. Il [Cyrus] tombera fur elle [fur Babylone ] avec impétuosité; Alors on se saistra de ses braves, On brifera leur arc,

Quod vada occupentur,
Paludes succensæ sint igne,
Omnesque viri bellatores territi sint.
Clamor audietur de Babylone
Fama cladis magnæ de terra Chaldæorum.
Eò quod vastaverit Dominus Babylonem
Et cessare secerit in ea vocem superbam
Personabunt sluctus ejus
Sicut [sluctus] aquarum multarum,
Quarum sonus edit grandem strepitum.
Irruet in eam;
Tunc capientur sortes ejus:
Arcus eorum frangetur

G iij

Et le Seigneur lui rendra avec usure Tous les maux qu'elle aura faits.

Il n'y a de différence entre le Prophéte & le Psalmiste qu'en ce que celui-ci employe des expressions qui paroissent encore plus énergiques & plus fortes.

Ils pousseront des cris semblables à ceux des chiens,
Ils coureront de tous côtés dans la Ville;
Des cris aigus sortiront de leurs bouches,
Leur gosier en sera desséché,
Mais qui est-ce qui les écoutera?

Au verset 9. le Prophéte poursuit en ces termes.

IX. Vous-même, Seigneur, vous vous mocquerez de leurs cris: Vous insulierez d toutes ces Nations.

Ilétoit bien juste qu'elles sussent punies par où elles avoient péché. Sans cesse elles blasphêmoient la Majesté du Dieu d'Israël, elles insultoient à sa puissance en reprochant au peuple qu'il avoit choisi, que celui qu'il adoroit, ne pouvoit pas le délivrer de leurs mains. Le Seigneur aura son tour, &

Quandoquidem retributionem omnimo

Rependet ei Dominus.

quandles momens qu'il a marqués pour leur punition seront arrivés, il tournera contr'eux leurs propres armes.
Leur orgueil leur servira de piége,
comme il l'assure plus bas, & loin de
trouver aucun secours, le Prophéte
déclare que le Tout-Puissant lui-même insultera à leurs malheurs. Il l'avoit déja dit dans le Psaume 36. Hebr.
37. en désignant l'impie Chaldéen sous
le nom général de pécheur, & l'Israelite sidéle, sous celui de juste. Verset13 (a).

Le pécheur épie le juste, Mais le Seigneur se mocquera de lui.

Israël rassuré par la bonté de l'Etre suprême, qui lui promet de lui rendre la liberté, se répand en action de graces pour lui témoigner sa reconnoissance. Il compte au nombre de ses biensaits d'être lui-même témoin des merveilles que le Tout-Puissant opéreraen sa faveur, & de la vengeance qu'il tirera de ceux qui la tiennent dans la détresse.

XI. Dieu me fera voir la perte de mes enn mis.

<sup>(</sup>a) Observat peccator justum Dominus autem irridebit eum.

152 Seconde Observation

Mais ce n'est pas ici le seul endroit où l'Eternel lui fait annoncer cet heureux moment qui décidera de sa liberté. Au verset 34. du Psaume 36. Hebr. 37. on lit (a).

Attendez le Seigneur, Il vous élevera en gloire, En vous donnant la terre pour héritage, Après que vous aurez vû la perte de l'impie.

Les Captifs à l'abri des coups de leurs persécuteurs inhumains, ne seront point insensibles au châtiment qu'ils éprouveront, comme nous l'assure le Psalmiste au verset 33. du Psaume 68. Hebr. 69 (b).

Ceux qui sont dans l'oppression verront la ruine de leurs ennemis:
Ils en feront éclater leur joie.

Au verset 10. & 11. du Psaume 78. Hebr. 79. ils conjurent le Seigneur de

(a) Expecta Dominum

Exaltabit te

Ad possidendam in hæreditatem terram,

Cum excidium impiorum videris.

(b) Videbunt oppressi [deletionem] inimicorum suorum:

Hinc lætabuntur.

fur les Psaumes précédens. 153 les faire sortir de l'esclavage. Pourquoi? le voici (a):

Afin, disent-ils, que les Nations apprennent

Que vous avez tiré vengeance, sous nos yeux,

Du sang de vos serviteurs qu'ils ont répandu.

Ce n'est pas d'elles-mêmes que ces infortunées victimes tiennent ce discours. Les Prophétes les avoient assuré de cette faveur; & en particulier celui qui a composé le Ps. 90. Hebr. 91. verset 8 (b).

Vous jetterez seulement les yeux de toutes parts, Et vous verrez le châtiment des impies.

L'Eglise d'Israël intimement convaincue que les promesses qu'on lui fait de la part du Seigneur, ne peuvent pas rester sans esset, elle dit au nom

(a) Ut innotescat inter gentes
Coràm oculis nostris ultio
Sanguinis servorum tuorum qui essulus
est.

(b) Tantummodò oculis tuis circumspicies,

Et retributionem impiorum videbis.

de ses enfans verset 12. du Psaume 95. Hebr. 92 (a).

Mes yeux verront la perte de mes fiers

Mes oreilles entendront annoncer la ruine Des méchans qui s'élèvent contre moi.

Pleins des mêmes sentimens, ils s'éerient au verset 96: du Psaume 118. Hebr. 119 (b).

Je verrai la fin de toutes les tyrannies.

D'un œil tranquile ils seront les temoins de tous les malheurs de l'impie Chaldéen; c'est ce qu'assure l'Auteur du Psaume 111. Hebr. 112. verset 8().

Son cœur sera plein d'assurance, & sans crainte,

Lorsqu'il verra la punition de ceux qui letiennent dans la détresse.

Le Psalmisse continue ses anathémes contre Babylone. Il semble que

(a) Et intuebitur oculus meus [deletion mem] superborum hostium meorum.

Erde insurgentibus in me malignis,

Exitium audiet auris mea.

(b) Cujusvis tyrannidis videbo finem.

(c) Roboratum cor ejus non timebit, Dum aspiciet pænas eorum qui illum ur; l'on voit Cyrus ravager, exterminer, détruire tout ce qui s'oppose à ses armes, & renverser totalement cette orgueilleuse Monarchie. Il saut seulement prendre garde que c'est Dieu qui fait tout lui-même, selon le style du Prophète. Le Général Perse n'étoit que son Agent. Le Seigneur le conduisoit par la main, comme il le déclare dans Isaie, & il applanissoit devant lui tout ce qui auroit pu s'opposer à ses conquêtes.

XII. Dieu Tout-Puissant , vous les ferez périr.

Que ce langage est commun dans les Psaumes! Au verset 14. du Psaume 59. Hebr. 60. on lit (a).

Il écrasera lui-même ceux qui nous tiennent dans la détresse.

Peut-on quelque chose de plus sormel que ce que renserme le verset 19. du Psaume 138. Hebr. 139 (b)?

Mon Dieu, vous leur donnerez la mort.

Nous ne poussons pas ici les cita-

(a) Ipse conculcabit eos qui angustia noss premunt.

(b) Occides, Deus, impios.

156 Seconde Observation tions, parce que nous avons déja rapporté plusieurs endroits qui peuvent servir de preuves au stique que nous venons d'examiner.

Dans les deux derniers membres de ce verset, l'Eglise d'Israël continue en ces termes:

Jettez-les par votre puissance dans une violente agitation: Précipitez-les, Souverain Maître, qui êtes notre Protecteur.

Le Psalmiste ne se lasse jamais de faire cette priere, ou de lancer contre Babylone les plus terribles anathêmes, ou peut-être mieux encore de prophétiser les châtimens qui doivent sondre sur les persécuteurs du peuple de Dieu. Au verset 13. du Psaume 35. Hebr. 36 (a).

Ceux qui commettent l'iniquité, Tomberont dans le précipice qu'ils me préparoient, Ils seront terrassés sans pouvoir se relever.

Quelle énergie, quelle force dans

(a) Illûc corruent qui operantur iniquitatem Prosternentur, nec poterunt surgere. sur les Psaumes précèdens. 157 les paroles du verset 25. du Psaume 68. Hebr. 69 (a)!

Vous ferez tomber sur eux toute votre indignation:

Vous leur ferez porter tout le poids de

votre colere.

La priere que contient le verset 3. du Psaume 73. Hebr. 74. est encore contre les Chaldéens (b).

Venez à grands pas, pour perdre à jamais Tous les ennemis qui ont porté la désolation dans le Sanctuaire.

La Prophétie renfermée dans le verfet 10. du Psaume 91. Hebr. 92. est analogue à ce que nous venons de voir (c).

Oui, dans peu tous vos ennemis périronte Ils seront dissipés.

L'Eglise d'Israël continue sur le même ton au verset 14. du Psaume 58. Hebr. 59. C'est la même pensée dont

(a) Effundes super eos indignationem tuam. Æstuans ira tua assequetur eos.

(b) Incede sublimis in ruinam æternam, Omnium inimicorum qui vastaverunt sanctuarium.

(c) Profectò jam inimici tui peribunt, Dissipabuntur. 158 Seconde Observation elle a fait usage dans les versets précèdens.

XIV. Détruisez-les dans votre fureur. Détruisez-les, & qu'ils ne paroissent plus.

Cet endroit regarde les mêmes peuples dont il est question au verset 19. du Psaume 72. Hebr. 73 (a).

Dans quelle désolation ne tomberont-ilspas tout à coup:

Ils périront consumés de frayeurs.

Tel étoit le terme que le Tout-Puissant avoit mis à leur Empire. Depuis long tems ces impies attaquoient même le Très-haut. Sa patience passoit dans leur esprit pour une impuissance réelle de les punir, & de délivrer son peuple. Ils apprendront à leurs dépens, mais trop tard, qu'il n'en est pas ainsi. Ils sçauront qu'il est un Etre suprême qui veille sur Jacob, & qui prend sa défense. L'univers entier en sera instruit par les essets terribles de sa puissance.

Asin que l'on sache, jusqu'aux extrémités de la terre, Qu'il est un Dieu qui régne sur Jacob.

(a) In quantam desolationem devenient.

Deficient, consumentur terroribus.

sur les Psaumes précèdens. 159
Il le dit plus ouvertement dans le fecond verset du Psaume 97. Hebr. 98. en rapportant cet évenement comme déja passé (a).

Le Seigneur a fait connoître la liberté qu'il nous a accordée:

Il a fait éclater sa justice aux yeux des Nations.

A moins que d'avoir une révélation expresse, est-il possible de former une preuve plus complette que celle que nous fournit la réunion de tant de traits épars qui se trouvent être partout les mêmes, & partout tendre au même but ? Et malgré les préjugés d'une habitude contraire qui n'à d'autre fondement que l'usage même, où l'on est de la suivre, doit-on craindre d'affurer que l'objet de ces trois Pfaumes n'avoit pas encore été saisi d'une maniere satisfaisante, & que celui que l'on propose aujourd'hui, ne laisse plus rien à désirer pour l'intelligence du premier sens litéral ?

Si c'est une illusion de se sixer à des objets qui sont autorisés par des rap-

<sup>(</sup>a) Notam fecit Dominus libertatem suam, Oculis gentium patefecit justitiam suam.

160 Seconde Observation

po ts aussi visibles, & par des raisons aussi fortes que celles que nous avons produites, nous avouons sincerement que nous ne voyons pas comment on

pourroit s'en défendre.

D'un côté l'on s'expose à des contradictions manifestes avec l'Histoire, à des suppositions hazardées sans aucune preuve, l'on perd souvent l'harmonie du discours qui est un caractere essentiel de vérité, pour lui substituer des pensées vagues & détachées, des idées arbitraires, & qui varient suivant les différens génies. Il faut même de tems en tems faire violence aux pensées & aux expressions du Prophéte pour les ramener à l'objet choisi, que l'on suppose incontestablement vrai. De-là qu'arrive t-il? Les beautés les plus majestueuses disparoissent, ou deviennent foibles & languissantes. On regarde en général nos Poessies sacrées comme des chefs-d'œuvres capables de le disputer aux plus belles pieces de l'antiquité prophane, & cependant si l'on descend dans le détail, & que l'on veuille analiser, & apprécier tout, à peine y trouve-t-on le médiocre sur l'exposé que l'on en fait.

fur les Psaumes précèdens. 161 Combien de fois ne nous est-il pas arrivé, en voyant l'avilissement où l'Ecriture est nécessairement réduite par une telle maniere de l'interpréter de nous rappeller cette pensée d'un Savant moderne (a)? Qu'il n'y a rien d'outré à dire que depuis qu'elle rest entre les mains des hommes, elle a trouvé plus d'adversaires que de vrais Commentateurs & dignes de ce nom. »

D'un autre côté c'est l'harmonie la plus ravissante qui sert de guide & de flambeau. Tout concourt à un même but, & ne s'en écarte jamais. Point de suppositions en l'air. Point d'idées arbitraires. Nous prouvons partout, ou nous gardons le silence. L'Histoire fainte & prophane rapprochée de nos divins Cantiques, nous y découvre des Prophéties de rigueur & de sévérité: Prophéties intéressantes, & qui décident du fort des nations les plus nombreuses, & les plus florissantes: Prophéties accomplies à la face de tout l'Univers, & qui se rapportent en dernier lieu à J. C. & à son Eglise.

<sup>(</sup>a) Traité du sens litéral & du sens mystique. pag. 139.

162 Seconde Observation

La majesté du style prophétique sty sait sentir & admirer. Les expressions les plus communes en apparence, s'y ressentent de la grandeur & de l'élévation des pensées par la place qu'elles y occupent, & par le sens qu'elles ont dans l'intention de l'Ecrivain sacré. En un mot, c'est l'Ecriture prouvée par elle-même, ou autorisée par les explications les plus exactes, & les plus litérales, que l'on combine & que l'on rapproche selon l'exigence des cas déterminée par le contexte.

C'est alors que l'on admire réellement autant de chess-d'œuvres, où l'onne voyoit auparavant que des faits particuliers de peu d'importance, ou de simples instructions morales sans objet sixe & déterminé. C'est alors que l'on peut s'écrier avec l'illustre M. de Fénelon (a), que l'Ecriture, surpasse autant Homère, qu'il a surpassé tout le reste de l'antiquité, pour, peindre naïvement les choses ...., Qu'elle surpasse insiniment tous les

"Grecs en naiveté, en vivacité, en "grandeur. Que le Prince même des

<sup>(</sup>a) 1 & 3 Dialogues sur l'Eloquence pages 161 & 181. 82. & 83.

sur les Psaumes précédens. Poëtes n'a jamais approché de la su-, blimité de Moyse dans ses Canti-, ques: que jamais nulle Ode Grec-, que ou Latine n'a pû atteindre à la hauteur des Pfaumes; enfin qu'il y a autant de différence entre les , Auteurs prophanes & les Prophé-, tes, qu'il y en a entre le véritable ,, enthousiasme & le faux; ou comme le dit M. Lefranc (a): ,, qu'Homère & Virgile si justement renommés, ,, comme Auteurs prophanes, ne sçau-, roient soutemr le parallèle avec l'E-, criture, dans les endroits mêmes où , ils excellent. , Nous fommes fi convaincus de cette maxime, qu'elle nous sert, pour ainsi dire, de pierre de touche pour éprouver si nous entrons dans le fens de l'Ecrivain facré. Ne découvrons-nous pas chez lui ce sublime, ou ce naif harmonieux qui fait son caractere distinctif? Nous concluons sans hésiter que nous n'avons pas saisi l'objet qu'il avoit en vue, & nous recommençons sur de nouveaux frais.. C'est furtout dans les Pfaumes qu'il faut faire usage de cette précaution. La di-

<sup>(</sup>a) Discours préliminaire sur les Poesses sacrées, pag. 33.

versité étonnante de sentimens sur chacun de ces Cantiques, entraîne nécesfairement avec elle un grand nombre d'applications supposées, fausses, arbitraires qui les sont dégénérer de leur beauté primitive, & dont on ne peut se défendre qu'en comparant scrupuleusement le sens qu'on leur donne communément avec celui qui leur est naturel.

Quoique les trois Psaumes que l'on vient de lire, ayent pu suffisamment convaincre de cette vérité, nous ne pouvons nous resuser au plaisir attrayant d'en ajouter un quatriéme qui est sans contredit, un des plus beaux que l'on puisse lire. C'est le 90. selon la Vulgate, & 91. selon l'Hébreu, qui commence ainsi: Qui habitat in adjutorio altissimi.

Le sublime & l'excellence de cette divine Poësie, sont si sensibles, que ceux mêmes qui n'en ont point saisi le véritable objet, en ont été frappés. De Muis (a) ne sait pas difficulté d'avouer qu'on ne peut rien imaginer, ni de plus solide, ni de plus beau, ni

(a) Profectò hoc carmine nihil neque solidius, neque splendidius, non dico scribi, sed

sur les Psaumes précédens. de plus orné, & que s'il étoit assez heureux pour pouvoir en exprimer au naturel, la beauté& l'élégance des expressions, l'élévation & la justesse des pensées, il se flatteroit de persuader que nous n'avons aucune Poesse Grecque où Latine qui lui fut comparable. Nous fouscrivons sans peine au jugement de ce célebre Commentateur. Mais comme nous fommes perfuadés que cette Ode perd beaucoup du sublime & de la majesté que l'on y admire avec raison, quand on se contente des différens objets qu'on lui a donné jusqu'à présent, nous tâcherons d'y suppléer par un autre qui ne soit pas sujet à ce défaut, & nous en fournirons les preuves à notre ordinaire par l'Ecriture elle-même, & spécialement par les Pfaumes qui lui sont analogues, & dont l'objet est le même.

Pour mettre le Lecteur en état de juger de la solidité des Observations

ne cogitari quidem potest. Atque utinam-ego figuras, numeros, & elegantiam Hebræi sermonis exprimere possem. Sperarem profectò concessuros mihi omnes, nullum græcum aut latinum Poema cum hoc esse comparandum. De Muis in argument. Psal. 90. Heb. 91.

critiques que nous serons obligés de faire sur cette piece, il convient de le donner d'abord en Latin & en François, précédé de l'argument que nous croyons devoir lui convenir. C'est ce que nous allons faire après quelques remarques que nous jugeons nécessaires pour mieux entrer dans l'esprit du Psalmiste.

I. On ne doit pas être surpris de trouver des termes énigmatiques dans cette Poësie sacrée, & dans celles qui ont été écrites pour consoler les Israëlites captifs dans la Monarchie de Babylone, soit que ces pieces ayent été composées peu ou long-tems avant la captivité, soit qu'elles ayent été faites pendant la captivité même, les expressions figurées où métaphoriques, les termes énigmatiques étoient absolument nécessaires comme convenables au style prophétique; & pour dérober aux Chaldéens & aux Israelites Apostats les vœux que les fidéles enfans de l'Eglise faisoient pour obtenir leur liberté. En effet, si dans leurs Cantiques ils se sussent plaints hautement & ouvertement de la tyrannie des Babyloniens; s'ils eussent annoncé sans

fur les Psaumes précédens. 167 énigme leur délivrance, & la ruine de l'empire qu'ils prophétisoient; c'en étoit fait de leur Nation, elle périssoit sans ressource. Ne sait-on pas que sous Assuérus les Israelites toucherent à l'instant de leur perte, uniquement parce que le fidéle Mardochée ne voulut pas satisfaire la vanité du superbe Aman? Comment donc auroit-on traité des Esclaves tenans en main des Prophéties dans lesquelles on auroit lû clairement des malédictions énoncées contre la Monarchie des Babyloniens leurs maîtres? Il falloit par conséquent éviter le mot de Chaldéen, de tyrannie, de captivité, de liberté.... dans les pieces composées pour être lûes à Babylone, & substituer à ces termes trop clairs, des expressions générales, figurées, métaphoriques, énigmatiques, telles que celles d'impies, ou d'hommes sanguinaires, de lions, d'aspics, pour caractériser la cruauté des persécuteurs d'Israël; celles de fraude & de violence pour peindre leur tyrannie; celles de ténebres, de nuit, de maladie, de mort, de tombeau, pour désigner la captivité; celles enfin de lumiere & de jour pour indiquer la li168 Seconde Observation

berté? Quoique cette remarque ait déjà été faite ailleurs, il étoit nécessaire de la rapprocher ici, parce qu'elle convient spécialement à la piece que

nous allons expliquer.

Par le secours de cette clef si simple, si naturelle, & l'une des plus importantes pour l'intelligence des Psaumes, ce Cantique d'obscur, d'inintelligible même qu'il étoit, à cause du voile que l'Auteur sacré y avoit jetté à dessein, devient un des plus clairs & des plus faciles à comprendre.

II. Nous avons suppléé les interlocuteurs essentiels à ce Cantique, asin de faire appercevoir l'ordre & la clarté qui lui manquent quand on le lit sans cette précaution. Cette sigure qui change les personnages est assez commune dans les Ecrits prophétiques, & elle est reconnue par les plus habiles Interprétes (a). Elle donne plus

<sup>(</sup>a) Voici ce qu'en dit Cornelius à Lapide: Proemio in Prophetas majores paginâ 24. columnâ. 2. Prophetæ sæpè mutant personas quasi per dialogismum; jam enim se, jam Deum, jam populum, jam hostes inducunt loquentes, nec tamen personas hasce exprimunt. Hinc magna obscuritas oritur, quæ ex adjunctis solvenda

de grace à la piece. Elle la rend plus vive, plus animée, plus intéressante. Elle sert à réveiller l'attention des Lecteurs.

III. Nous avons fait une nouvelle distribution de versets pour mieux caractériser les distiques & les tristiques dont ce Cantique est composé. Chaque stique est marqué comme nos vers, par autant de lignes.

Cette piece a pour interlocuteurs le Prophéte qui en est l'Auteur, l'Eglise tant de l'ancien, que du nouvel Israël qui en est le sujet, & Dieu luimême qui l'a inspirée. On peut la divi-

fer en cinq parties.

est, ut quidque suis locis, causis, temporibus & personis reddatur. Ità Jeremias ad Pathos movendum, jam Deum, jam populum, mox Chaldæos alloquitur; atque jam in suâ, jam in Dei, jam in populi, jam in Chaldæorum persona loquendo terret, agitatque populum ad pœnitentiam. S. Hier. in Jerem. cap. 8. E Sanctus Chrysostomus in Psal. 136.

Tome II.

 $\mathbf{H}$ 

## 170 Version Latine & Françoise

#### ARGUMENS.

Quant au sens litéral de l'ancien Israël.

10. L'Ecrivain sacré assure que l'Israëlite captif qui met en Dieu toute sa confiance est fous la protection du Tout-Puissant, & dans une entiere sureté.

20. Il adresse la parole aux enfans de l'Eglise. Il leur prédit que le Seigneur les délivrera des filets des Il les rassure contre Chaldeens, désignés tous les maux qui vont sous le nom de Chas- fondre sur Jérusalem. seurs. Il leur déclare Il leur déclare qu'ils qu'ils ne doivent pas ne souffriront rien de qui vont fondre sur le persécutent. Il de leur exil: Qu'ils

Quant au sens litéral du nouvel Israël.

1º. Le Prophéte déclare que les Membres de l'EgliseChrétienne, qui comptent sur le secours de l'Eternel. se forment une retraite inaccessible aux coups les plus violens que leurs ennemis s'efforcent de leur porter.

2.º Il annonce que l'Etre suprême enlévera les fidéles des pièges des Pharifiens. craindre les horreurs la fureur dont les Rode la nuit, termes qui mains seront animés indiquent les malheurs contre ceux qui les

n'ont rien à appréhender des Médes, figurés par les termes énigmatiques de fléches qui volent pendant le jour: Que la mort qui agira dans les ténébres, c'est-à-dire, les Perses qui s'empareront de Babylone pendant la nuit, &

du Psaume 90. Hebr. 91. 179 qui y porteront l'épouvante & le carnage; que ces deux peuples en un mot, réunis sous la conduite de Cyrus, ne lui feront aucun mal.

met son esperance.

4º. Le Prophéte conlion, l'aspic & le dra- de ses persécuteurs. gon.

50. Enfin le Toutsoutenir dans les tri- tera toutes les doulivrer, de la combler du Sauveur qui lui de gloire, de lui ac- aura été envoyé. corder de longs jours

afin qu'elle voye le Libérateur par excellence, c'est - à - dire, Jesus Christ qui procurera sa

graie liberte.

30. L'Eglise d'Israel ; 30. L'Epouse du prend la parole, & dé-1 Verbe incarné fait les clare que Dieu seul mêmes souhaits dans est celui en qui elle de pareilles circons. tances.

4°. En consequence tinue, & assure cette de cette sidélité l'Ecriépouse fidéle qu'elle vain sacré l'assure que eit à l'abri de tous les les traits lancés par les dangers, puisque le Sei-lennemis de son Peuple gneur est son asyle, & ne. parviendront pas que ses Anges veillent jusqu'à elle. Confiée à sa garde, & qu'elle aux Envoyés du Soufoulera aux pieds les verain Maître, que Apostats & les Chal- peut-il lui arriver? De deens, designes par le voir la ruine entiere

50. Le Prophéte Puissant, pour récom- peint les avantages qui penser la fidélité de son seront la suite de cette Eglise, promet de la ruine. L'Eglise en goûbulations, de l'en dé-ceurs sous la direction

## 172 Version Latine & Françoise

Versio Latina.

I.

Propheta.

Lie habitat in secessu altissimo,

Sub umbra omnipotentis fidens come moratur;

II. Qui dicit de Domino:
Refugium meum est,
Et propugnaculum meum:
Deus meus:
Confido in eo.

II.

Ecclesiam Israelis alloquitur sacer

III. Profecto ipse eruet te

De laqueo aucupantis, De peste ærumnosissima.

- IV. Alis suis obteget te, Et sub pennis ejus tutus eris. Clypeus & parma veritas ejus.
- V. Non timebis horrorem noctis,
- VI. Nec mortem in caligine gliscentem,

Net excidium yastans Meridiem.

## du Pfaume 90. Hebr. 91. 173

## Version Françoise.

T.

## Le Prophéte.

The Elui-là fixe sa demeure dans une retraite hors d'atteinte,

Il se repose avec confiance à l'ombre du Tout-Puissant;

II. Oui dit du Seigneur:

Qui dit du Seigneur:
Il est mon resuge,
Il est ma désense,
Il est mon Dieu,
C'est en lui que je mets ma consiance,

#### II.

#### Le Prophéte adresse la parole à l'Eglise d'Israël.

III. Soyez fûr qu'il vous enlevera lui-

Des filets de l'Oiseleur, Des maux les plus cruels.

IV. Il vous couvrira de ses aîles; Vous y serez en sûreté:

Sa fidélité sera pour vous un double bouclier.

V. Vous ne craindrez pas les horreurs de la nuit,

VI. Vous ne redouterez point la mort qui se glissera dans les ténébres, Ni celui qui ravagera le Midi.

H iij

## 14 Verfion Latine & Françoise

VII. Cadent à latere tuo mille, Et miriades à dextris tuis, Ad te non accedet.

Sill an -

VIII. Tantummodò oculis tuis circumspicies.

Et retributionem impiorum videbis.

#### III.

Ecclesia Israëlis ad Deum sermonem dirigit.

Profecto solus es, Domine, refugium meum.

#### I V.

### Propheta Ecclesiam Ifraëlis alloquitur.

X. Altissimum posuisti asylum tuum.

Non accedet ad te malum, Neque plaga appropinquabit tabernas culum tuum.

XI. Quoniam Angelis suis præcepit de te,

Ut custodiant te in omnibus viis tuis.
XII. Super manus portabunt te,
Ne impingat ad lapidem pes tuus.

XIII. Super leonem ferocem & aspidem incedes,
Conculcabis leonem juvenem & drasconem.

#### -du Pfaume 90. Hebr. 92.

VII. Mille tomberont à votre gauche, Et dix mille à votre droite,

Vous n'en recevrez aucun dommage.

VIII. Vous jetterez seulement les yeux de toutes parts, Et vous verrez éclater le châtiment des impies.

#### III.

#### L'Eglise d'Israel au Seigneur.

IX. Oui, Seigneur, vous seul êtes mon refuge.

#### IV.

#### Le Prophéte à l'Eglise d'Israël.

X. Vous avez mis votre afyle dans un lieu hors d'atteinte, Le mal n'approchera point de vous, Et la plaie s'éloignera de votre tente.

Car il a chargé ses Anges de vous XI. protéger,

De vous garder par-tout où vous irez.

Ils vous porteront dans leurs mains, XII. De peur que votre pied ne heurte contre la pierre.

Vous marcherez fur le lion cruel XIII. & fur l'aspic,

> Vous foulerez aux pieds le jeune lion & le dragon.

H iv

## 176 Version Latine & Françoise

V.

Dens de Ecclesia Israëlis sermonem habet.

XIV. Quoniam mihi adhæret, Certò eruam eum. Protegam eum, Quoniam agnoscit potentiam meam.

XV. Invocabit me,
Statim exaudiam eum:
Ipsi adero in angustia,
Expediam eum,
Et gloria cumulabo eum.

XVI. Longitudine dierum saturabo eum; Ut ostendam illi Salvatorem meum.

Examen des différens sentimens sur le Psaume 90. Hebr. 91.

Examinons maintenant ce qu'ont pensé de ce Psaume les dissérens Interprétes. Les uns (a) en sont Moyse Auteur, & le rapportent au tems de la sortie d'Egypte, ou aux quarante années que les enfans d'Israël passerent dans le désert. Les autres le donnent à David, mais ils ne s'accordent point

(a) Les Rabbins. Saint Jérôme. Saint Hilaire.

#### V.

Dieu parle de l'Eglise d'Israël.

XIV. Parce qu'il m'est attaché, Je le délivrerai certainement. Je le protégerai,

Parce qu'il reconnoît ma puissance.

XV. Il m'appellera à son secours,

Je l'exaucerai aussi-tôt:

Je serai avec lui dans l'affliction,

Je l'en retirerai,

XVI. Pour le combler de gloire. XVI. Je prolongerai la durée de ses jours. Afin que je lui fasse voir le Sauveur que je lui ai promis.

sur la circonstance de sa vie. Ceuxci (a) prennent pour objet cette peste qui désola la Judée, & qui y sit mourir 70000 hommes. Ceux-là (b) veulent qu'il ait été composé à l'occasion de deux dangers que ce Prince courut; le premier lorsque Saül voulur le percer de sa lance; & le second lorsque ce Monarque envoya des émissaires pour le saire enlever de sa maison; danger qu'il évita par l'adresse

<sup>(</sup>a) De Muis.

<sup>(</sup>b) Ferrande

de Michol son épouse, qui le sit descendre par la fenêtre. Il y en a (a) qui conjecturent que l'Auteur de ce Psaume avoit en vue le sameux événement de la déroute de Sennachérib, & de la perte de son armée devant Jérusalem par la main de l'Ange exterminateur, qui tira d'embarras le Roi Ezéchias & ses sujets.

Dom Calmet n'a pas trouvé apparemment de quoi se satisfaire dans ces dissérens objets. Il a sait de ce Psaume une piece de morale qui » releve, » dit-il, le bonheur de ceux qui met- » tent en Dieu toute leur consiance. » En embrassant ainsi tous les tems, toutes les personnes & tous les lieux, on est assuré de ne point manquer son ceup; ceux qui en sont l'objet litéral & primitif, y sont certainement compris.

Voità donc cinq sentimens à examiner. Nous le ferons en peu de mots.

I. Pour appliquer ce Psaume à la fortie d'Egypte, il faudroit pouvoir prouver que Moyse en est l'Auteur; ce qu'on ne sera jamais. C'est une de

<sup>(</sup>a) Héracléote. Théodores Béde.

ces suppositions qu'il sussit de nier pour qu'on n'ait plus rien à repliquer. Si le Légissateur des Hébreux avoit composé ce Cantique, pour quoi ne seroit-il pas cité dans le Pentateuque, tandis que le Cantemus glorios à Domino, qui pour lors en seroit une suite, puisqu'il sut fait après le passage de la mer rouge, s'y trouve rapporté tout entier?

Mais si l'on entre dans le détail de cette Ode prophétique, les plus belles expressions du Psalmiste ne donnent plus que des idées vagues, & qui ne sont autorisées par aucun pas-

sage de l'Ecriture. Verset III.

Il vous enlevera lui-même Des filets de l'Oiseleur.

On ne voit nulle part que les Egyptiens ayent été caractérisés par le terme d'Oiseleur, comme on le verra plus bas des Chaldéens. Mais cette preuve est seulement négative. Versets V. & VI.

Vous ne craindrez pas les horreurs de la nuit,

Ni la fléche qui volera pendant le jour: Vous ne redouterez pas la mort qui le glissera dans les ténébres,

Ni celui qui ravagera le Midi.

180 Examen des sentimens

A quel événement rapporter le second stique?

Ni la fléche qui volera pendant le jour.

A quoi peut convenir le quatriéme?

Ni celui qui ravagera le Midi-

Toutes ces expressions demeurent alors sans aucune application sixe & capable de satisfaire. Vers. IX. & X.

Le mal n'approchera pas de vous..... Car il a chargé ses Anges De vous garder dans toutes vos démarches.

Comment accorder cette promesse avec ce qui se passe dans le désert immédiatement après le passage de la mer rouge? Les murmures continuels de ce peuple, & ses idolâtries attirent sur lui la vengeance divine, & tous sont condamnés à périr dans cette solitude, à l'exception de Caleb & de Josué. Verset XII.

Vous marcherez sur le lion cruel & sur l'aspic:

Vous foulerez aux pieds le jeune lion & le dragon.

Ces expressions sont sans doute énigmatiques, ou tout au moins métaphoriques. Ceux qui rapportent ce

fur le Psaume 90. Hebr. 91. Pfaume à la sortie d'Egypte ne peuvent le nier. Mais sur qui tombentelles? Ce ne sont, dira-t-on peutêtre, que des termes vagues qui ne signifient autre chose en général que les ennemis des Israelites. Peut-on se contenter d'une pareille défaite? A la fin de cette Poesse sacrée on découvre la promesse d'un Libérateur dans la personne duquel on reconnoît Jefus-Christ. On a raison; mais cette promesse n'a aucun rapport avec ce qui précéde; elle seroit même tout-àfait hors d'œuvre. Il faut donc chercher un autre événement avec lequel elle paroisse si intimement liée, qu'elle en soit comme une suite nécessaire. Nous nous y attacherons plus bas.

II. On doit dire la même chose de ceux qui donnent ce Psaume à la défaite de Sennacherib. Ce sont à peu près les mêmes raisons qui s'opposent à ce que l'on admette ce sentiment. Le verset III. a surtout des difficultés insurmontables. D'ailleurs on ne sent que trop le vuide que ce sentiment laisse

dans toute la piece.

David soit l'objet personnel de ce beau

182 Examen des sensimens Cantique, il est étonnant que l'on s'aveugle ainsi soi-même sur un fait qu'il est absolument impossible de vérifier. Les uns ont cru, parce qu'il est parlé dans cette Prophétie de ravage, ou comme ils traduisent ordinairement. de peste, qu'il étoit question de celle qui affligea le Royaume de Juda & d'Israël en punition du dénombrement que David fit faire de ses Sujets. Ils sacrifient tout le reste du Psaume à une seule expression qui les a frappés, sans faire attention que c'étoit alors le Roi lui-même qui étoit le coupable, & non point son peuple; par conséquent qu'il seroit ridicule de lui appliquer ces paroles:

Mille tomberont à votre gauche,
Et dix mille à votre droite,
Vous n'en recevrez aucun dommage:
Vous jetterez seulement les yeux de toutes parts;
Et vous verrez le châtiment des impies.

Quoi! c'est lui qui est le coupable; c'est lui qui est l'impie dans cette circonstance, & cependant il se réjouit du châtiment qui rejaillit sur son peuple pour un crime qui lui est personnel? Il va jusqu'à le qualisier d'un nom odieux qu'il devroit se réserver? Celaest-il croyable? Si on examinoit à sond chaque verset de ce Psaume, à peine en trouveroit-on quelqu'un sur lequelil n'y eût quelque chose à dire pour en exclure un tel point de vûe. Nous ne nous y arrêterons pas davantage. Ce qui est très-certain, c'est que celui qui s'est montré le plus grand admirateur de cette belle Poësie, s'est attaché à un objet qui est le plus incompatible de tous ceux que l'on a admis, avec les expressions de ce Cantique.

iv. D'autres y considerent David échappé à deux dangers. Le dard ou la sléche qui vole pendant le jour, est, disent-ils, la lance dont Saül voulut le percer, & qu'il eut l'adresse d'éviter. La frayeur nocturne n'est autre chose que celle qu'il eut sans doute quand sa semme Michol le sit descendre par la senêtre pour le soustraire aux poursuites de son beau-pere. Est-il rien de mieux imaginé? Le reste du Psaume sera susceptible de tous les sens arbitraires qu'on voudra lui donner. Que veut dire ce ravage qui se fait sentir au midi? Que signifient ces mille &

184 Examen des sentimens ces dix mille qui tombent à droite & d gauche du Prophéte? Il n'en faut pas tant demander. Toute la réponse que l'on donne, c'est qu'il faut sous-entendre le terme d'ennemis, hostium; & l'on laisse le soin au Lecteur de chercher quels ils peuvent être. Pour le lion cruel, l'aspic, le jeune lion & le dragon, on ne sçait qu'en faire, ni à qui les appliquer. Nous ne parlons pas de ce démon méridien du verset VI, parce que nous sommes persuadés que ce n'est pas ainsi qu'il faut traduire cet endroit. La supposition ne pouvant avoir lieu, l'explication tombe nécessairement avec elle. Mais à cette occasion que de rêveries Rabiniques ne nous débite-t-on pas? Comment peut on se parer d'une si frivole érudition ?

V. Pour ce qui est du sentiment du P. Calmet, qui fait de cette Prophétie une piece de morale, nous ne nous y opposons pas. Son explication peut aider à faire un beau Discours spirituel. Mais comme nous cherchons dans ce Cantique le sens litéral, historique ou prophétique, nous prendrons une autre route que celle qu'il a sui-

Jur le Psaume 90. Hebr. 92. 185 vie, c'est-à-dire, que nous nous servirons de la regle de comparaison.

De quelque maniere que nous examinions ce Psaume, soit du côté des expressions, soit du côté des pensées, le sens que nous lui donnons se trouve autorisé par plusieurs endroits des Psaumes & des Prophétes, dans lesquels les mêmes pensées, les mêmes expressions, les mêmes tours de langue sont employés pour le même objet, c'est-à-dire, pour la Captivité de Babylone. C'est ce que nous allons faire voir dans les Observations suivantes.

## PREMIERE OBSERVATION,

Qui contient les huit premiers versets.

I. Celui-là fixe sa demeure dans un lieu hors d'atteinte,

Il se repose avec confiance à l'ombre du Tout-Puissant,

II. Qui dit du Seigneur:

Il est mon refuge,

Il est ma défense,

Il est mon Dieu:

C'est en lui que je mets ma consiance.

1°. Il faut faire attention que les Traducteurs sur l'Hébreu qui rendent

186 Premiere Observation ce passage de la manière suivante:

Celui qui se retire dans l'asyle du Très-Haut Reposera à l'ombre du Tout-Puissant,

tombent dans une tautologie tout-àfait étrangére à la simplicité du Texte
original. C'est lui faire dire que celui
qui demeure en Dieu, demeure en
Dieu. On évite cet inconvénient en
donnant à ce premier verset le second
pour nominatif, & en prenant le mot
pour nominatif, & en prenant le mot
pour nominatif, al pour l'adjectif Altissimus, Altissima, Altissimum, comme
on le fait au verset X. de ce Psaume.

Altissimum posuisti asylum tuum, Vous avez mis votre asyle dans un lieu très-élevé,

ou, dans une retraite hors d'atteinte; inaccessible.

ֶּ עֶלְיוֹן שָּׁמְתָ מְעוֹנֶן "( nghéleiône çámethâ menghônékhâ.)

Alors le Discours n'est plus embarrassé; il se soutient parsaitement d'un bout à l'autre; & ces deux premiers versets qui sont comme la thèse générale sur laquelle roule toute la piece, deviennent très clairs & très-couJur le Psaume 90. Hebr. 91. 187 Ians. Cette remarque est en partie du Pere Calmet, & ce n'est qu'en s'y attachant qu'on peut donner un sens

fuivi à ces deux versets.

2°. L'Adjectif (nghéleiône) indique communément une hauteur, une élévation. Le Prophéte en fait usage pour faire allusion à la coutume qu'avoient les Orientaux de bâtir leurs Villes, ou leurs Forteresses sur des rochers escarpés pour les rendre inaccessibles à leurs ennemis. Le substantif סתר (séthér) auquel il est joint, signifie un lieu couvert, avantageux pour se cacher, ce qui est le propre d'une retraite; ainsi c'est entrer dans l'esprit du Texte que de traduire ces deux mots בְּמֵתֶר עָלִיוֹן (besêthér nghéleiône) par ceux-ci dans une retraite hors d'atteinte.

C'est sous cette idée d'une retraite que les Auteurs des Psaumes qui ont pour objet la Captivité de Babylone, selon plusieurs Peres ou Commentateurs, ont coutume de désigner la protection que le Seigneur accorde à l'Israëlite captif qui met en lui toute sa consiance. Au verset 5. du Psaume 26.

# 188 Premiere Observation Hebr. 27. l'Eglise d'Israel dit (a).

Il me cachera fous sa protection dans les tems sâcheux:

Il me mettra à couvert dans l'intérieur de sa tente:

Il me placera dans le haut de la citadelle.

Parlant de ses enfans au verset 21. du Psaume 30. Hebr. 31. elle s'exprime en ces termes (b).

> Vous les mettrez à couvert des vexations de l'homme

Dans une retraite préparée par votre bonté.

Vous les cacherez dans votre tabernacle; Pour les mettre à l'abri des querelles qu'on leur suscitera.

## Au verset 5. du Psaume 60. Hebr.

(a) Abscondet me sub protectione sua tem-

Abscondet me in abdito (besether) taber-

naculi sui:

In arce sublimi me constituet.

(b) Abscondes in secessu (besether) facie

A vexationibus viri, Occultabis eos in penetrali tuo

A contentions linguis.

fur le Psaume 90. Hebr. 91. 189 51. l'Eglise d'Israël parle ainsi d'ellemême (a).

Je demeurerai pour jamais dans votre tat.

bernacle,

Je serai en assurance à l'ombre de vos ailes.

Mot à mot : dans la retraite de vos aîles,

ou: à couvert sous vos aîles.

C'est la même image sous un autre terme dont l'Auteur de ce Cantique se sert dans le second stique de ce premier verset.

Il se repose avec confiance à l'ombre du Tout.

bre, jointe aux deux premiers stiques du verset quatriéme,

Il vous couvrira de ses aîles, Vous y serez en sûreté.

Pfaume 16. Hebr. 17 (b).

Mettez - moi à couvert à l'ombre de vos

<sup>(</sup>a) Inhabitabo in tabernaculo tuo in per-

Tutus ero in abdito (besether) alarum

<sup>(</sup>b) Sub umbra alarum tuarum absconde me-

190 Premiere Observation

Le Prophéte adresse au Seigneur ces, paroles du verset 8. du Psaume 35. Hebr. 36 (a).

Les enfans des hommes seront dans une entiere sureté

A l'ombre de vos aîles.

L'Eglise d'Israel pleinement convaincue du secours que le Seigneur lui a promis lorsqu'elle se trouveroit dans des tems critiques, s'écrie au verset 2. du Psaume 56. Hebr. 57 (b).

Je me retire à l'ombre de vos aîles.

Que fera-t-elle dans ce port assuré? Vous l'apprendrez par les paroles du verset 8. du Psaume 62. Hebr. 63 (c).

Je ferai éclater ma joie à l'ombre de vos aîles.

- 3°. Nous avons rendu la force du (noûne) paragogique qui est la fin du verbe יְחְלֵוֹנְן (ithelônâne) par le participe fidens, plein de confiance, ou avec confiance. C'est ainsi qu'on le trouve exprimé par cità, promptement
- (a) Etenim filii hominum sub umbra alag

Securi quiescent.

(b) In umbram alarum tuarum confugio.

(c) Sub umbra alarum tuarum exultabo.

fur le Psaume 90. Hebr. 91. 191. au verset 2. du Psaume 36. Hebr. 37. Le Prophéte poursuit ainsi:

II. Qui dit du Seigneur; Il est mon refuga, Il est ma défense,

Psaumes où l'Eglise d'Israël captive à Babylone employe ces termes de refuge & de désense, quand elle s'adresse au Tout-Puissant pour implorer sa miséricorde, combien n'en trouveroiton pas qui constateroient cet objet? Nous nous bornerons à quelques exemples. Le premier qui se rencontre est au verset 4. du Psaume 30. Hebr. 31 (a).

Car vous êtes mon refuge & ma défense.

Elle fait cette priere au Souverain Maître dans le Psaume 60. Hebr. 61. verset 4 (b).

Soyez vous-même mon guide, Puisque vous êtes mon refuge.

Aux versets 8. & 9. du Psaume 61.

(a) Etenim petra mea & propugnaculum meum es.

(b) Ducem te mihi præbe, Quoniam refugium meum es Hebr. 62. elle tient ce discours à ceux de ses enfans qui sont demeurés si déles à l'Etre suprême (a).

La liberté qui me comblera de gloire dépend de Dieu,

Il est pour moi une forteresse inébranlable; Mon refuge est en Dieu.

Peuple, mettez en tous tems votre con-

fiance en lui,

Epanchez vos cœurs en sa présence, Il est notre resuge.

On trouve encore dans le verset 3. du Psaume 70. Hebr. 71. les mêmes expressions que dans la premiere citation de cet article (b).

Car vous êtes mon rocher & mon refuge.

L'Eglise d'Israel après avoir exposé dans le Psaume 93. Hebr. 94. la maniere dont ses ennemis la traitent,

(a) A Deo [pendent] libertas & gloria

Arx mea est fortissima,

Refugium meum in Deo est. Considite in eo omni tempore, ô popule;

Esfundite coram eo corda vestra;

Deus refugium nostrum est.

(b) Nam petra mea, & propugnaculum meum es.

sur le Psaume 90. Hebr. 91. 193 se console par ces paroles du verset 22(a):

Mais le Seigneur est mon asyle, Dieu est la forteresse qui me sert de resuge.

Ce peu de preuves nous paroît suffisant pour satisfaire tout esprit raisonnable. C'est pourquoi nous avançons.

20. Il est mon Dieu:

C'est en lui que je mets ma consiance.

Cette protestation est si souvent répétée dans les pieces qui regardent incontestablement la Captivité que nous nous croyons dispensés d'entrer dans aucun détail à son occasion.

Jusqu'ici le Prophéte ne paroît avoir parlé qu'en général sans porter la parole à personne en particulier; mais maintenant c'est à l'Eglise d'Israël qu'il s'adresse dans les cinq versets suivans. Que d'événemens importans ne va-t-il pas rensermer en peu de paroles! Que d'énergie dans les pensées & dans les sentimens! Tout y sera marqué au coin de la majesté du style prophétique. Heureux si nous n'en énervons pas

(a) Sed Dominus est mihi in asylum, Et Deus in rupem resugii mei.

Tome II.

194 Premiere Observation la force par la foiblesse de nos expressions!

III. Soyez sûr qu'il vous enlevera lui-même Des filets de l'Oiseleur, Des maux les plus cruels.

n'. Le' (khî) qui commence le premier stique de cet endroit n'est point ici simplement causal. On le traduit ordinairement par quoniam, parce que; mais ce n'est pas entrer dans l'esprit du Prophète. Il est affirmatif dans ce verset; c'est un terme d'assurance qui veut dire la même chose que le profectò des Latins, oui, certainement. Nous l'avons rendu par le verbe soyez sûr, ce qui fait le même sens que l'adverbe.

2º. C'est le Tout-Puissant lui-même, dit le Prophéte aux captifs, qui se charge d'opérer votre délivrance (hoû) ipse. S'il employe le ministere extérieur de Cyrus à cet esset, c'est pour voiler aux yeux des prophanes l'opération de sa toute puissance sous celle de son Agent; mais le sidéle instruit ne s'y trompe pas. Il sait, & c'est Isaie qui le lui apprend, que c'est le Seigneur lui même qui prend ce Prince par la main, qui le conduit dans toutes ses démarches, qui applanit de-

fur le Psaume 90. Hebr. 91. 195 vant lui tous les obstacles, qui brise les portes d'airain pour lui donner une entrée libre dans Babylone. A des traits si marqués d'une puissance extraordinaire, il reconnoît l'Etre suprême qui agit. Ipse, oui, c'est lui-même. Ce seul endroit suffiroit pour faire voir que les pronoms, que l'on appelle entiers, ne sont pas oisifs dans la langue sainte, & qu'ils ajoutent toujours à la pensée du Prophéte une énergie que l'on ne rend pas suffisamment par les pronoms françois je, tu, il .... qui servent de nominatifs aux verbes de notre langue.

3°. Les intérêts d'Israël sont si chers au Souverain Maître, qu'il semble ne rien épargner lorsqu'il s'agit de le tirer d'esclavage. Ce peuple devenu par ses idolâtries multipliées l'objet de la colere de son Dieu, & de ses châtimens, a ensin siéchi sa justice par une longue & rigoureuse pénitence, & sa bonté se déclare en sa faveur. Il veut délivrer Israël de ses tyrans. Mais ceux-ci ne le céderoient pas volontiers; il saut qu'il le leur enleve. C'est ce qu'exprime la force de ce sutur 7? "" (iâtsîlekhâ) eripiet te, il vous enlevera qui se trouve

dix-sept fois pour le même point de vûe, dans les Psaumes appliqués par dissérens Commentateurs à la Captivité.

4°. Des filets de l'oiseleur.

Nous avons vu dans le Pfaume 41. Hebr. 42 les Ifraelites captifs caractérisés sous l'idée d'une biche que des Chasseurs poursuivent vivement. Ici c'est une autre espèce de chasse qui, fous un emblême varié, nous représente à peu près les mêmes malheurs, L'oiseleur n'est autre que le Chaldéen, qui employe tous les moyens imaginables pour affliger, ou pour faire périr ces victimes infortunées, & les filets ne sont que les Provinces de la Monarchie de Babylone dans lesquelles elles sont à la merci de leurs persécuteurs. Le Tout-Puissant donne l'ordre, aussi-tôt Cyrus s'avance qui les en fait sortir, &, pour nous servir de l'expression même du Prophéte, qui les enleve par le renversement de ce formidable Empire. Que les Chaldéens soient caractérisés par le terme d'oiseleur, & les vexations qu'ils faifoient souffrir aux Israelites dans le lieu de leur exil, sous celui de filet, c'est

ce qu'on ne peut raisonnablement contester quand on fait attention aux autorités suivantes. Elles ont toutes pour objet ou les prétextes & les moyens que prennent les tyrans de la Nation sainte pour les persécuter pendant leur esclavage, ou les miseres de la captivité de Babylone, ou les Provinces de ce vaste Etat dans lesquelles les Israëlites étoient pris comme des oiseaux dans des silets, selon plusieurs Peres ou Commentateurs. Au verset 15. du Psaume 24. Hebr. 25. l'Eglise d'Israël fait cette consolante Prophétie (a).

Il dégagera lui-même mes pieds des filets.

La ressemblance est trop marquée dans le verset 5. du Psaume 30. Hebr. 31. pour ne pas être apperçue (b).

Vous me débarrasserez du files qu'ils m'ont tendu.

Au verset 7. du Psaume 34. Hebr. 35. l'Israëlite captif, forme cette

(a) Ipse enim explicabit de laqueo pedes meos.

(b) Expedies me de laqueo quem absconderunt mihi. plainte contre les Chaldéens (a):

Ils ont tendu un filet pour me perdre sans que je l'aye mérité,

Ils ont gratuitement creusé une fosse pour m'y faire périr.

C'est presque la même pensée dans les paroles du verset 110. du Psaume 118. Hebr. 119 (b).

Les impies ont dressé leur filet pour me perdre.

Une preuve sans réplique de notre fentiment, c'est celle que l'on tire du verset 7. du Psaume 123. Hebr. 124. Les Israëlites y parlent ainsi (c).

Comme le passerau, nous sommes échapés au filet des Oiseleurs, Le filet a été rompu, Aussi-tôt nous avons été délivrés.

Il y auroit de l'obstination à révoquer en doute ce témoignage; après ce que disent sur cette poësse Origène, S. Jean Chrisostôme, Théodore d'Hé-

(a) Immerito tetenderunt laqueum mihi, Sine causa soderunt soveam animæ meæ.

(b) Posuerunt impii laqueum mihi.

(c) Anima nostra sicut passer erepta est de laqueo aucupantium.

Laqueus contritus est: Statim liberati fuimus.

far le Psaume 90. Hebr. 91. 199
raclée, Théodoret & le vénérable Béde. Ils conviennent tous qu'elle a pour objet les malheurs qu'Israël endure dans son esclavage. Reconnoissons donc par ce filet rompu l'Empire de Babylone entamé, renversé par les Perses & les Médes, opération qui procure la liberté aux captifs.

Nous finissons les autorités des Psaumes par cette priere que l'Eglise d'Israël adresse au Tout-Puissant dans le verset 9. du Psaume 140. Hebr. 141 (a).

Faites que j'évite le piége qu'ils ont tendu pour me prendre.

Et les filets de ceux qui commettent l'iniquité.

C'est encore la même image dont se sert le Prophéte Jérémie au verset 52. du troisième chap. des Lamentations, pour exprimer la maniere dont les Chaldéens se sont rendu maîtres de son peuple (b).

Ceux qui me haissent sans sujet M'ont pris dans leur filet comme un oiseau.

<sup>(</sup>a) Custodi me à rete quem statuerunt mihi,

A laqueis operantium iniquitatem.

<sup>(</sup>b) Venatione ceperunt me quasi avem; Inimici mei gratis.

200 Premiere Observation

Pouvoit-on mieux peindre la tyrannie des Chaldéens à l'égard des Israëlites que par le trait qui caractérise Nemrod Fondateur de leur Empire, appellé, Genes. 10: 9. robustus Venator, violent Chasseur, c'est-à-dire, redoutable Tyran. Telle est à-peu-près l'idée que nous donne M. Bossuet de cet homme farouche & violent dans la premiere partie de son Histoire univerfelle, pag. 12.

5°. Des maux les plus cruels.

Mot à mot : de peste ærumnarum, du malheur des malheurs. הוות ( middébér hâoûôth ) Nous avons déja observé ailleurs que les substantifs pluriels se mettoient affez souvent pour les superlatifs que les Hébreux ne connoissoient pas non plus que les comparatifs. Le mot (débér) qui veut dire pestis gravis, mors, exitium, exterminium. Une grande peste, la mort, renversement, perte entiere, malheur funeste, désastre, exprime dans cet endroit toutes les espéces de mauvais traitemens, de calomnies, d'injures, d'avanies que les Israëlites avoient à essuyer dans l'Empire de Babylone. Ces traitemens injustes étoient portés si loin, qu'ils y fur le Psaume 90. Hebr. 91. 201' étoient continuellement exposés à la mort, comme on le voit dans Tobie

& dans les Prophétes.

Par l'explication que l'on vient de lire du verset troisième, on voit qu'il regarde les Chaldéens (a), maintenant ce qui a rapport à Cyrus va commencer. Le Seigneur couvrira de ses aîles les captifs d'Israël, non pour les mettre à l'abri des mauvais traitemens de leurs persécuteurs, puisqu'ils ne seront plus en état de leur nuire, mais pour les préserver des calamités qui vont sondre sur Babylone de la part

(a) Quelqu'un aimeroit peut-être mieux que nous eussions traduit ce verset de la maniere suivante:

Ils vous préservera des filets de l'Oiseleur. Des maux les plus cruels.

parce qu'en le rendant ainsi, il se rapporteroit aux Perses & aux Médes dont il est question dans les versets suivans, & ôteroit par conséquent cette double idée que notre version fait naître. Nous nous sommes apperçu qu'en lui donnant cette forme, il en résulteroit une autre application, mais le désaut de preuve nous a empêché de le prendre sous ce point de vuel S'il paroît plus satisfaisant, plus naturel, plus juste, nous n'aurons aucune dissiculté à nous y fixer.

des Perses & des Médes. Loin d'avoir rien à craindre sous une protection si puissante, ils seront au contraire dans une entiere sécurité. C'est ce qu'exprime le verset suivant.

IV. Il vous couvrira de ses aîles, Vous y serez en sûreté, Sa fidélité sera pour vous un double bouclier.

Nous avons prouvé plus haut les deux premiers stiques de ce verset en les comparant avec le second du premier verset. On peut y avoir recours. Quant à cette fidélité dont il est parlé dans le troisième stique, tous les Interprétes conviennent que l'on doit entendre par ce terme la fidélité de Dieu à garder ses promesses. Nous avons fait voir en expliquant le Psaume 53. Heb. 54. que cette expression étoit restreinte dans les Psaumes à la promesse que le Seigneur avoit faite à son peuple de le délivrer de la captivité. Comme nous n'avons rien à ajouter à ce que nous avons dit alors, - nous nous contentons d'y renvoyer le Lecteur.

Deux autres expressions de ce troiséme stique, méritent quelqu'attentention. Un double bouclier, c'est ainsi

sur le Psaume 90. Hebr. 91. que nous rendons les deux substantifs, יצָה וְכַּחֵלָה (tsínnâh oûesóhkhêrâh) qui veulent dire clypeus, scutum, ou parma, grand & petit bouclier. L'Auteur du Dictionnaire Latin, communément appellé Boudot (a), remarque que la différence qu'il y a entre le Clypeus & le scutum, consiste en ce que le premier est rond, l'autre est plus grand & oblong. Les troupes de pied se servoient du petit, la cavalerie fais it usage du plus grand. Buxtorf paroît avoir aussi eu la même idée de ce dernier, lorsqu'il dit au mot (sóhkhêrâh) (b) que le parma étoit une arme qui environnoit & qui couvroit pour garantir des coups que portoit l'ennemi. Ainfi c'est comme si le Prophéte disoit: vous n'avez rien à craindre de l'infanterie, ni de la cavalerie de Cyrus. La promesse que Dieu vous a faite de vous délivrer, vous met à l'abri des coups que l'une ou l'autre pourroit vous porter.

(a) Clypeus & scutum sic different. Ille rotundus; hoc oblongum, majus. Clypeo pedites utebantur, scuto equites.

(b) Parma munimentum ambiens & circumtegens ab hostium injuriâ. Lexicon Hebr. &

Chald. au mot (fonkêrâh.)

I vj

204 Premiere Observation

On ne peut révoquer en doute que la fignification que nous donnons à ces termes, ne soit celle qui leur convient, quand on fait attention que le premier, qui ne se trouve que deux fois dans les autres Pfaumes, n'est employé que dans ceux qui n'ont, de l'aveu des Commentateurs, d'autre objet que l'exil d'Israel dans la Monarchie des Chaldéens. Consultez le vers. 13. du Ps. 5. lisez le second vers. du Ps. 34. Hebr. 35. vous l'y trouverez. Jettez ensuite les yeux fur les argumens que Ferrand & Dom Calmet ont mis à la tête de ces deux Poësies, vous y verrez que l'une & l'autre ont été appliquées à la Captivité. Au reste on sent très-bien au second verset du Psaume 34. que nous assignons à ce terme la signification qu'il doit avoir dans cet endroit. Les paroles feront toucher au doigt la vérité de ce que nous avancons. L'Eglise d'Israel commence ainsi sa priere par la bouche du Prophéte au verset premier (a).

Prenez, Seigneur, la défense de ma cause

<sup>(</sup>a) Causam meam age, Domine, Adversus eos qui mihi litem movent,

#### sur le Psaume 90. Hebr. 91. 205

Contre ceux qui me cherchent dispute:
Combattez contre ceux qui m'attaquent,
Armez-vous d'un double bouclier,
Levez-vous promptement pour venir à
mon secours.

Plus on médite sur toute la pièce, plus on se convainc aisément que ce double bouclier sont les Médes & les Perses que l'Etre suprême fait agir pour la délivrance d'Israël. Passons maintenant au verset suivant.

V. Vous ne craindrez pas les horreurs de la nuit,

Ni la fléche qui volera pendant le jour.

VI. Vous ne redouterez pas la mort qui se glissera dans les ténébres, Ni celui qui ravagera le Midi.

Quelle abondance de réflexions ce verset ne sournira t-il pas? D'obscur & d'inexplicable qu'il est ordinairement, quand on s'en tient à quelqu'un des objets que nous avons resutés, il devient clair & facile à entendre en rapprochant les saits historiques qui regardent la ruine de l'Empire de Babylone par Cyrus. Chacune de ses ex-

Expugna impugnantes me.
Apprehende clypeum & scutum,
Veloxque surge in auxilium meum,

pressions trouve sa preuve dans les Psaumes, ou dans les Prophétes.

1°. Vous ne craindrez pas les hor-

reurs de la nuit.

Ce premier stique nous peint admirablement bien tous les malheurs dont la Monarchie des Chaldéens va être accablée. Beaucoup de Psaumes les décrivent; presque tous les Prophétes en sont une peinture naturelle. Les Historiens prophanes nous les rappellent en partie. L'Auteur de cette piece nous sournira lui-même l'occa-fion d'entrer dans un grand détail, en

expliquant les autres stiques.

On peut donner à ces paroles un double dénouement qui se rapporte à un même point d'Histoire. On sait que ce sut pendant la nuit que Babylone sut prise, lorsque cette Ville plongée dans la débauche, se reposoit tranquilement de la désense de ses murs sur leur élévation & sur leur sorce. Cyrus qui avoit trouvé moyen de desfécher le lit de l'Euphrate, y sit entrer ses troupes pour s'en emparer. On peut juger du tumulte effroyable que sait entendre une Ville aussi grande que cette Capitale, lorsqu'elle se voit

surprise pendant la nuit. Quelle frayeur n'auroient pas dû avoir les Israëlites qui étoient dans son enceinte, de tomber également sous les coups des Soldats victorieux de Cyrus, si Dieu luimême ne les eût assuré qu'ils n'avoient rien à craindre, & qu'ils étoient sous sa

protection?

Ce dénouement est simple, il est vrai, mais il ne suffit pas. Il en est un autre qui nous donne une idée beaucoup plus grande de cette terrible & effrayante catastrophe, & de ses suites funestes; c'est de prendre le terme de nuit dans un sens énigmatique. Alors la pensée est dans toute sa force, & ces horreurs de la nuit ne sont autres que le renversement de tout l'Empire de Babylone qui est englouti pour ne jamais se relever. Les liraelites, loin d'avoir quelque chose à craindre de cet événement si fatal à ceux qui les tiennent dans l'esclavage, sont avertis que c'est en leur faveur qu'il va s'effectuer, parce qu'il procurera leur délivrance.

Nous avons fait voir sur le Psaume 41. Hebr. 42. que le terme de nuit in-

Premiere Observation 208 diquoit la Captivité de la Nation Sainte à Babylone; nous en avons donné les preuves. Mais les significations de ce terme, même énigmatiques, ne sont pas toujours les mêmes dans les Eçrits prophétiques. Car tantôt ce substantif signifie la Captivité en général, comme au Plaume 73. Hebr. 74: 16; tantôt il indique l'Empire de Babylone, lieu de la Captivité, comme au Psaume 6: 7: tantôt il se prend pour les tems les plus orageux de la Captivité, comme au Pf. 118. Heb. 119:62: tantôt pour les maux de la Captivité, comme au Ps. 16. Hebr. 17: 3. Ailleurs il marque la Captivité que les ennemis d'Israël doivent un jour subir , Plaume 120. Heb. 121: 6. Enfin il a rapport aux Babyloniens même, entant qu'ils font auteurs de la Captivité. Il paroît que c'est dans ce sens qu'on doit l'entendre dans le verset que nous expliquons. comme si le Propnéte disoit :

Vous ne craindrez pas les horreurs que les Perses & les Médes

Vont causer aux habitans de Babylone, par l'asservissement où ils les réduiront.

Nous ne poussons pas plus loin la

comparaison, il sussit de sçavoir que de 23 Psaumes dans lesquels les Auteurs sacrés sont usage de ce terme, 16 sont appliqués à la Captivité par différens Interprétes. Si nous ne les citons pas, c'est pour épargner au Lecteur une suite de chissres qui ne lui présenteroit rien que de désagréable. Examinons le second stique.

2°. Ni la fléche qui volera pendant

le jour.

Aucun endroit ne nous fait mieux comprendre que celui-ci combien il importe de se fonder principalement sur un examen rigoureux du contexte, pour fixer la juste valeur, & le sens que doit avoir un terme énigmatique. En esset si l'on considere le terme de stèche comme isolé de ce qui précéde & de ce qui suit, les Ecrivains sacrés s'en étant servi en plusieurs sens différens, on est embarrassé à choisir ce lui qui lui convient.

I. Il est employé (Proverbe 25: 18.) pour désigner la calomnie, ou le faux témoignage que rend un homme contre un autre. "Le javelot, l'épée " & la fléche aigue ne sont autre chose " que l'homme qui rend un faux témoi

"mage contre son frere " (a). Lorsque le terme de plein jour y est joint, il indique les calomnies publiques; telles que sont celles dont les Israelites se plaignent en plusieurs endroits de l'Ecriture; comme l'obscurité marque la calomnie secrette, selon ces paroles du Psaume 10. Hebr. 11:3 (b).

Car je vois les impies qui tendent leur arc en secret,

Ils ajustent leurs fléches à la corde Pour percer dans l'obscurité ceux qui ont le cœur droit.

Dans les trois premiers versets du Psaume 63. H.br. 64. que Théodore d'Héraclée assure regarder la Captivité de Babylone, l'Eglise d'Israël parle en ces termes (c):

Exaucez, ô mon Dieu, la priere que je vous adresse,

<sup>\* (</sup>a) Jaculum, & gladius, & sagitta acuta, homo qui loquitur contrà proximum suum falsum testimonium.

<sup>(</sup>b) Video enim impios qui clam tendunt arcum,

Adaptant sagittas suas funi,

Ut transfigant in densâ caligine rectos corde.

<sup>(</sup>c) Exaudi, Deus, precem meam cum deprecor;

fur le Pfaume 90. Hebr. 91. 211 Mettez ma vie à couvert d'un ennemi formidable:

Préservez-moi des desseins des méchans, Des projets que forment dans leurs assemblées tumultueuses

Ceux qui m'accablent de mauvais traite-

Ils rendent leur langue aussi aigue qu'une épée,

Ils décochent leurs fléches.

Quelles sont ces stéches? Le Psalmiste nous les fait connoître, lorsqu'il ajoute que ce sont les paroles ameres, piquantes, outrageuses de ces impies, c'est à-dire, les catomnies dont ils percent sous de saux prétextes celui qui est innocent. Ils les décochent lorsqu'on s'y attend le moins sans être retenus par aucune crainte. Des endroits si frappans n'exigent pas de réslexion de notre part.

II. Ce substantif se prend pour les

A furore hostili custodi vitam meam.

Absconde me à concilio improborum;

A conventu perpetrantium iniquitatem;

Qui exacuunt gladii instar linguas suas, Dirigunt sagittas suas, verbum, scilicet amarum,

Ut feriant in absondito innocentem, Ex improviso jaculantur, neminem me-

châtimens que le Seigneur tire de son peuple captif à Babylone. De-là les plaintes qu'il adresse au Tout-Puissant. Psaume 37. Hebr. 38: 2. & 3.

Cessez, Seigneur, de me punir dans votre extrême colere,

Cessez de me châtier dans votre fureur, Car je suis percé de vos fléches. (a)

Et Job 6: 4. l'Eglise d'Israël pro-

Car je suis percé des fléches du Touts
Puissant,

Leur ardeur épuile mes esprits.

Aussi Moyse menagant le peuple d'Israël de la Captivité dans ce beau Cantique, Audite cæli quæ loquor, lui parle ainsi de la part du Seigneur. Deuter. 32: 23 (c).

J'accablerai de maux ces impies, J'épuiserai sur eux mes fléches.

Nec in indignatione tua eastiges me-Etenim sagittæ tuæ infixæ sunt mihi-

(b) Etenim sagittis omnipotentis transver-

Et ardor eorum ebibit spiritum meum.

<sup>(</sup>a) Domine, ne in efferventi ira tua corri-

<sup>(</sup>c) Congregabo super impios istos mala. Et sagittas meas super eos exhauriam.

sur le Psaume 90. Hebr. 91. 215

Peut-on ne pas reconnoître ici les châtimens dont l'Etre suprême a puni

ce peuple infidéle?

III. Isaie & Jérémie se servent de ce substantif lorsqu'ils parlent de la prise de Jérusalem par les Chaldéens. Ces peuples sont caractérisés par le nom de gens armés de fléches. Jer. 4: 29. (a).

Toute la Ville, frappée des cris des cava-

Et de ceux qui lancent des fléches, prend la

Ils se sauvent dans les forêts les plus épaisses : Ils se retirent sur les rochers escarpés. On abandonne toutes les Villes; Elles sont sans habitans.

Isaie annonçant le même événements'exprime en ces termes 5: 28 (b).

Leurs fléches seront aiguisées, Et leurs arcs seront tendus.

IV. Le terme sagitta, fléche, s'entend

(a) A voce equitum & sagittas emittend

Fugit tota civitas,
Ingrediuntur densas sylvas,
Rupes conscendunt,
Quælibet civitas derelista est:
Nemo habitat in eis.
(b) Sagittæ illius acutæ,

Atque omnes arcus eorum intenti erunti

des troupes avec lesquelles Cyrus renversa l'Empire de Babylone, surtout des Médes, qui excelloient à manier cette espèce d'arme, selon le rapport des Historiens sacrés & prophanes. Ce substantif se prend le plus communément en ce sens dans les Prophétes, & dans les Psaumes. N'est-ce pas en esset à ce peuple que Jérémie adresse ces paroles, 51:11. lorsqu'il annonce la ruine de Babylone (a).

Aiguisez vos sléches, Remplissez-en vos carquois, Le Seigneur a excité le courage du Roi des

Médes,

Parce qu'il a formé le dessein de renverser Babylone.

Le même Prophéte avoit déja caractérisé cette Nation par sa dextérité à manier l'arc, & à lancer les fléches 50: 9. & 14 (b).

Bientôt je susciterai moi-même, du pays de l'Aquilon,

Illis implete, pharetras,

<sup>(</sup>a) Acuite sagittas,

Eò quod adversus Babylonem confilium

Ut disperdat eam.

<sup>(</sup>b) Mox ego suscitabo

Et ascendere faciam adversus Baby lonem;

## Sur le Psaume 90. Hebr. 91. 215

Des Nations puissantes réunies ensemble,
Je les ferai marcher contre Babylone,
Elles en formeront le siège,
Elle sera prise de ce côté-là:
Leurs flèches semblables à celles d'un homme me fort & adroit,
Ne seront point sans effet.
Assiègez Babylone de tous les côtés
Vous tous qui savez manier l'arc,
Lancez vos flèches contre elle,
Ne les ménagez pas,
Parce qu'elle a péché contre le Seingueur.

Sagittæ ejus, &c. dit sur ce passage le Cardinal Hugues, id est, exercitus Medorum & Persarum, qui sunt sagittarii: » ses sléches, c'est-à-dire, l'ar-» mée des Médes & des Perses qui sont, » armés de sléches. »

Turbam gentium potentium de terra Aqui-

Obsident eam, Inde capietur.

Sagittæ eorum, ut sagittæ fortis peritissimi.

Quæ non emittuntur frustrà.

Obsidete Babylonem undequâque,
Omnes qui tenditis arcum,
Jaculamini adversus eam,
Non parcatis jaculis,
Quia in Deum peccayit.

216 Premiere Observation C'est aussi ce qu'assure Isaïe 13: 17. & 18 (a).

Je vais susciter contre eux les Médes, Ils ne chercheront point l'argent, Ils ne seront point avides de l'or; Mais ils perceront les jeunes gens de leurs fléches,

Ils n'auront point compassion

De ceux qui seront encore dans les entrailles de leurs meres,

Leur fureur n'épargnera pas ceux qui ne font que de naître.

Le Prophéte Habacuc est encore plus concis & plus expressif que les autres. Accoutumé à ne parler, pour ainsi dire, qu'à demi-mot, il ne nomme pas les Médes, il se contente de les caractériser par le terme de séches. Dans ce Cantique admirable & énigmatique chap. 3. il prédit le renversement de Babylone, & l'avilissement des Dieux Bel & Nabo que l'on y adoroit. Il les représente sous l'em-

(a) Mox ego suscitabo adversus eos Medos; Qui argentum non quærent, Nec auro delectabuntur;

Sed sagittis juvenes persodient,
Nec fructus ventris miserebuntur,
Et filiis eorum non parcet suror eorum.
blême

fur te Psaume 90. Hebr. 91. 217 blême du Soleil & de la Lune, lorsqu'il s'exprime en ces termes au verset 11 (a).

Le soleil & la lune seront immobiles dans le lieu de leur demeure;

Mais ils iront (en captivité) à la lumiere de vos fléches,

A la brillante splendeur de votre lance.

C'est-à-dire, en levant l'énigme:

Bel & Nabo seront immobiles dans leur Temple,

Sans pouvoir porter aucun secours à leurs adorateurs:

Ces Dieux seront réduits à l'esclavage, Lorsque vos troupes [les Médes] armées de fléches,

Se seront emparées de Babylone:

Lorsque la lance que vous aurez mise dans la main de Cyrus

Produira son effet.

S'il étoit quelqu'un qui eût peine à troire que le vrai sens de ce passage sût celui que nous indiquons, nous le prions de suspendre son jugement. Ce Cantique admirable paroîtra un jour dans tout son entier; & les preuves dont il sera accompagné, ne laisseront

(a) Sol & luna stabunt in habitaculo suo;
Ad lucem sagittarum tuarum ibunt:
Ad splendorem sulgurantis hastæ tuæ.

Tome II.

alors aucun lieu d'en douter. M. l'Abbé de Villefroy, qui en est l'Auteur, semble s'y être surpassé lui-même. Nous ne parlons avec tant de consiance, qu'après y avoir long-tems & mûrement réstéchi : qu'après avoir rapproché & combiné ce qui a été dit de mieux sur cette pièce, avec ce qu'il en dit lui-même; mais sur-tout après avoir comparé ensemble les expressions des Prophètes, dont il se ser pour donner du jour à celui-ci, qui seroit peut être inexplicable sans les secours qu'ils nous sournissent.

Cette petite discussion nous a un peu écartés du stique que nous expliquons, au reste nous ne la croyons pas inutile. Revenons à notre premier objet.

Il nous paroît donc que ce passage,

Vous ne craindrez pas la fléche qui volera pendant le jour,

## veut dire :

Vous ne craindrez point les Médes armés de fléches,

Lorsqu'ils viendront attaquer Babylone.

En effet si les autres parties du Psaume nous représentent les différentes catastrophes qu'essuya cette puissante Monarchie de la part de Cyrus, comme nous l'avons prouvé, & comme nous le démontrerons encore dans la suite, ce stique ne peut pas s'entendre autrement. Aucun autre sens du terme de stéche, de ceux que l'Ecriture Sainte lui donne ne se lieroit avec l'harmonie du discours, & celui-ci ne laisse rien à désirer. C'est ainsi que dans les Psaumes 63. Hebr. 64. 119. Hebr. 120. il est employé pour le même objet. Versets 8. & 9. du premier de ces deux Psaumes, il est dit (a).

Dieu décochera contre eux ses stéches.
Lorsqu'ils ne s'y attendront pas.

Ils en seront percés:

Leurs calomnies retomberont sur eux.

Quelle énergie dans les versets 3. & 4. du Psaume 119. Hebr. 120! Le Prophéte parle ainsi aux Chaldéens (b).

O langue, que gagneras-tu par tes fourberies?

Quel avantage en retireras-tu?

lis plagis afficientur,

Recident in eos calumniz eorum.

(b) Quid tibi proderit,
Aut quid emolumenti tibi, ô lingua frau-

<sup>(</sup>a) Immittet Deus in eos sagittas suas Ex improviso.

220 Premiete Observation

Des fléches aigues d'un puissant Monarque Accompagnées de charbons enflammés.

Peut-on méconnoître dans ces deux versets les Médes armés de fléches. que le Tout-Puissant fait marcher pour tirer vengeance des Babyloniens par les dernieres calamités? Ce font les mêmes fléches, c'est-à dire, les mêmes peuples dont il est dit dans le verset 42. du trente-deuxième chapitre du Deuteronome, que Dieu les ennivrera du sang des ennemis d'Israël, pour les punir de celui qu'ils auront répandu, & de la dure captivité à laquelle ils auront réduit ceux qui l'adoroient. Inebriabo sagittas meas sanguine, & gladius meus devorabit carnes, ob sanguinem occiforum & captivitatem : à vertice denudabitur inimicus. 43. Laudate gentes populum ejus, quia sanguinem servorum suorum ulciscetur, & vindictam retribuet in hostes eorum, & propitius erit terræ populi sui. On ne peut mieux décrire, que le fait ici Moyse, la vengeance que Dieu tira des Chaldéens par Cyrus & par ses troupes. C'est sous le nom de fléches que ces exécu-

Sagittas potentis acutas, Cum carbonibus inflammatis? fur le Psaume 90. Hebr. 91. 221 teurs des ordres du Tout-Puissant sont désignés, & spécialement les Médes: c'étoit de cette Nation que les Perses tenoient l'art de manier ces armes, comme on le peut voir dans Brisson, Lib. 3. de Regio Persarum principatu; & dans Strabon, Lib. 11.

Ces fléches volent pendant le jour; ce qui fait allusion aux dissérentes batailles que ces troupes gagnerent sur les Chaldéens. Xénophon en rapporte trois dans son Histoire de Cyrus, sans compter plusieurs rencontres dans lesquelles les Médes & les Perses eurent

toujours l'avantage.

3°. Vous ne redouterez pas la mort

qui se glissera dans les ténébres.

Nous avons trouvé plus haut le terme me (middébér) la mort. Alors nous avons averti qu'il indiquoit toutes les espéces de mauvais traitemens, la mort même, à laquelle étoient exposés les Israëlites dans le séjour de leur exil. Mais ici il change de signification, & la suite du contexte le détermine à représenter Cyrus à la tête de Médes & des Perses qui vient détruire & renverser de sond en comble la Capitale de la Chaldée. Ce Conquérant

Kiij

Premiere Obfervation vient donner la mort à ceux de ses Habitans qui ne voudront pas se soumettre à ses Loix. Cette signification n'est pas étrangere à ce substantif. S. Jérôme lui même la reconnoît ( Ofée 13: 14) lorsqu'il le traduit ainsi: ero mors tua דְבָרֶיךְ (debâréihkhâ) ô mors! O mort, je serai ta mort; c'est-à-dire, de l'aveu même des Commentateurs litéraux qui entendent ce passage de la Captivité de Babylone pour le premier sens: Chaldeen qui donne la mort à mon peuple, je te la ferai donner par Cyrus. Voyez Cornélius à Lapide, & Dom Calmet fur ce paffage.

Cet endroit n'est pas le seul où le terme de mort soit mis pour celui qui la donne. Jérémie 9: 21. en fait usage dans le même sens, lorsqu'après avoir exhorté les semmes d'Israël à apprendre à leurs silles à sondre en larmes.

il ajoute (a):

Parce que la mort montera par les brêches; Elle se jettera dans les lieux fortifiés,

<sup>(</sup>a) Quia mors ascendet per senestras notes tras; id est, per muros dirutos;
Ingredietur in ædes munitas,
Ut exterminet parvulos qui de viis;

fur le Pfaume 90. Hebr. 91. 223
Pour exterminer les enfans & les jeunes gens
Qui auront abandonné les rues & les places
publiques,
Pour s'y refugier.

N'est-il pas évident que cette more qui monte à la bréche, c'est le Chaldéen qui s'empare de Jérusalem, qui la détruit, qui la renverse? Isaïe n'est pas moins précis sur ce point au verset 8. du vingt-cinquième chapitre.

Il engloutira la mort pour toujours. C'est-à-dire,

(a) Il exterminera le Chaldéen qui donne la mort aux Captifs.

Que le terme (débér) qu'on rend ordinairement par celui de pestis, peste, puisse être rendu par celui de mors, mort; c'est ce qui est incontestable. Nous avons déja vu que S. Jérôme l'a traduit de même dans le passage d'Osée cité plus haut. Ce Saint Docteur lui donne encore la même signification, Habacue 3. Le Prophéte décrit dans le premier verset de ce chapitre, l'arrivée triomphante du Seigneur à Babylone, pour détruire cette Ville superbe, verset 5.

Et juvenes qui de plateis aufugerunt.

(a) Præcipitabit mortem in perpetuum.

K iv.

## 224 Premiere Observation

Ante faciem ejus ibit mors, (débér) La mort marchera devant lui.

Voyez encore Amos, 4: 10.

Misi in vos mortem (débér)

J'ai envoyé la mort contre vous.

• Si Castel pouvoit ajouter à l'autorité du Saint Docteur, nous ne manquerions pas de le citer. Avançons.

4°. Qui se glissera dans les ténébres.

On ne peut lire le septième Livre de la Cyropédie sans être frappé de la conformité de notre Texte avec la prise de la Capitale de la Chaldée par Cyrus. C'est dans l'obscurité que les troupes de ce Prince l'ont attaquée. Pour ne point être apperçues, elles ont élevé des terres, qui masquoient les Habitans de Babylone. C'est dans l'obscurité que ces vaillans Soldats s'en sont rendus maîtres. Ce sut la nuit, lorsque Balthasar & ses sujets étoient plongés dans la débauche. La description qu'en fait Xénophon dans l'endroit cité, ne permet pas d'en douter.

5°. Ni celui qui ravagera le Midi. Mot à mot: Ni la destruction (c'està-dire le Destructeur) qui ravagera le Midi. Sur le Psaume 90. Hebr. 91. 225 Ce Destructeur dans ce verset, c'est Cyrus qui vient renverser le florissant Empire de Babylone. Pour nous en convaincre, reprenons le verset 14. du 13. chap. d'Osée.

קטְכְךְ שְאוֹל (kâtâbekhâ She-ôl)
Exitium tuum ero inferne.
Enfer je serai ta ruine.

Le terme (she-ol) Enfer, désigne dans le premier sens litéral l'Empire de Babylone. Nous en verrons plus bas la preuve. Celui de (kâtâbekhâ) indique donc nécessairement Cyrus qui doit servir d'instrument à l'Etre suprême pour punir & détruire ce vaste & puissant Etat: autrement il faudroit dire que le Souverain Maître auroit renversé cette Monarchie par miracle. Par - tout au contraire nous voyons que ce sont les Médes & les Perses qu'ik a employés pour opérer ce grand œuvre de fa toute puissance; c'est donce à eux, & spécialement à Cyrus, qui conduisoit l'entreprise que le substantif (kétéb) doit être appliqué.

Que ce soit là le sens de ce passage, en voici la preuve par la suite du Discours & l'explication des Interprétes. Le Prophéte nous apprend, verset 1 52 que l'Eternel renversera ce vaste Empire (a).

Par un vent d'Orient, Qui viendra impétueusement du désert Aussi-tôt ses sources tariront, Ses fontaines seront desséchées.

Levons l'énigme. Ce vent impétueux; se vent d'Orient, c'est Cyrus qui part de la Perse appellée le Désert, pais oriental à l'égard de Babylone. A son arrivée les sources tariffent, & les sontaines sont desséchées. Ce sont les Provinces plus ou moins grandes de la Chaldée qui se détachent l'une après l'autre de son obéissance, pour se soumettre au joug du Vainqueur. Voici ce que dit le savant Théodoret sur ce passage. » Par ce que le Prophéte » a dit précédemment, il désigne que » Cyrus, Persan de nation, sera la » guerre au Roi de Babylone, qu'il " renversera l'Empire des Assyriens, » qu'il fera périr toute la famille

<sup>(</sup>a) Adducet ventum urentem Dominus.

De deserto ascendentem.

Et siccabit venas ejus.

Et desolabit sontem ejus.

fur le Psaume 60. Hebr. 91. 227

Royale, & qu'il ôtera toutes les .

causes de la tyrannie, & c'est ce

qu'il entend métaphoriquement par

les termes de sources & de son
taines. Par-là son dessein est démon
trer quel ressort il sera jouer pour

» détruire celle qu'il appelle par mé-

» taphore mort & enfer (a).

Il n'y a d'autre différence entre l'explication de Théodoret & la nôtre, qu'en ce qu'il prend ces sources & ces fontaines pour la famille Royale & ses branches; & nous au contraire pour Babylone même & ses Provinces. Nous rendrons compte ailleurs des raisons qui nous déterminent à présérer ce sentiment à celui du savant Evêque de Cyr. Au reste cette petite diversité ne change rien au sond de la pièce. C'est toujours le même objet. Alphonse à Castro pense de même que Théo-

(a) Per hæc autem significat Cyrum Persambellum moturum, & eversurum Assyriorum, sive Babyloniorum imperium, omnemque regiam stirpem deleturum & tyrannidis causas sublaturum. Hæc enim per translationem sontes & venas appellat. Per hæc autem doere voluit, quonam pasto destructurus sit, quam per translationem, mortem & infernum appellayit.

K vi

doret fur cet endroit. Nous pourrions citer beaucoup d'autres Auteurs qui rapportent ce passage au même événement dans le premier s'ns litéral. Mais il nous semble que ceux-ci peuyent suffire. Il en résulte que le mot (kétéb) exitium, perte entiere, du passage d'Osée, est appliqué par le Prophéte à Cyrus & à ses troupes; & à cette occasion, il se présente une réflexion fort simple. N'est-il pas étonnant qu'on ait mieux aimé s'en tenir à toutes les rêveries qu'il a plû aux Rabbins de nous débiter sur le terme (kétéb) qu'ils traduisent ordinairement par le démon méridien, que d'aller puiser dans l'Ecriture même le sens qu'il convient de donner à ce substantif? Pour nous, nous n'hésitons jamais à préférer l'harmonie du Discours, autorisée par un seul passage formel des Livres saints, au témoignage de tous les Rabbins réunis ensemble. L'expérience nous à trop convaincus combien peu l'on gagne à leur école, pour ambitionner leur suffrage, presque toujours inutile, fouvent même dangereux, en ce qu'ils nous écartent du véritable sens de l'Ecriture, & que

Jur le Psaume 90. Hebr. 91. 229 l'habitude où l'on est de les regarder comme des Docteurs de conséquence, empêche même de soupçonner

qu'ils se soient trompés.

Dès que l'on est parvenu à saisir la vraie signification du substantif, kétéb) çelle du terme בְּהָרָיִ (tsâhàrâiime) meridies, le midi, ne doit plus embarrasser. On reconnoît à l'instant que c'est de la Monarchie de Babylone qu'on doit l'entendre, soit qu'on le prenne dans son sens naturel, soit qu'on en cherche la fignification énigmatique. Si l'on s'en tient au premier, il suffit de faire attention aux circonstances qui accompagnerent l'expédition de Cyrus contre la Capitale de la Chaldée, pour se convaincre que c'est de cet Empire dont il est question. Ce Prince part de la Perse, & commence par ravager les terres qui font au midi de Babylone; c'est même dans le plus grand jour, & à la face de tous les Babyloniens qu'il fait le dégât dans les environs de leur Ville. Voilà de quoi contenter ceux qui aiment à s'en tenir à la surface des objets. Ceux qui veulent quelque chose de plus énergique, & qui donne encore plus de dignité, plus de majesté à la pensée du Prophéte, diront qu'il fait usage de ce terme par allusion à l'apogée de gloire, de grandeur & de prospérité où étoit ce soissant Empire, avant que Cyrus vînt l'attaquer, & qu'il l'employe par opposition au terme de nuit, c'est-à-dire, de captivité dans laquelle les autres peuples étoient détenus. Ces derniers trouveront dans Isaïe de quoi s'autoriser dans leur application. Ils vertont sans doute que le Seigneur parle en ces termes aux Captiss d'Israël, au verset 10. du Chapitre 58 (a),

Pourvû que vous donniez abondamment de votre substance

A celui qui souffre la faim,

Et que vous rassassez celui que l'on opprime; Alors vos ténébres seront changées en lumiere,

L'obscurité qui vous environne, Sera semblable à la clarté du Midi.

C'est-à-dire, l'état d'infortune dans lequel vous languissez, sera changé

(a) Si protuleris esurienti bo a; Quibus sustentatur vita tua; Et animam oppressi satiaveris; Tunc resplendescet in tenebris lumen tuums. Et obscuritas tua ut meridies.

fur le Pfaume 90. Hebr. 91. 231 dans un état aussi brillant que l'est actuellement celui de ceux qui vous tien+ nent dans l'esclavage. Les Captifs euxmêmes s'expliquent ainsi dans le verfet 10. du chapitre 59 (a).

> Comme des aveugles nous marchons le long du mur,

Nous allons en tâtonnant,

Comme ceux dont l'œil est privé de la lumiere du jour,

Nous faisons des faux pas en plein midi-

Comme si ces infortunées victimes d soi ent: nous faisons des faux pas dans le pays qui jouit de la plus grande prospérité; ou, comme le dit M. l'Abbé de Villefroy (b) ,, pendant que d'autres » peuples sont éclaires de la lumiere, de , la liberté dont ils jouissent, nous bron-, chons à chaque instant au milieur ,, des ténebres dont notre captivité ,, nous enveloppe. ,, C'est ainsi que dans le verset 9 du

chapitre. 8. du Prophéte Amos l'Etat

(b) Tome 1. lettre 9. pag. 314. & 315

<sup>(</sup>a) Attrectamus, ficut cæci, parietema. Sicut ii qui carent oculis, palpamus; Impingimus in meridie.

florissant d'Israël est désigné sous l'emblême du Soleil qui est dans son midi; & son asservissement aux Chaldéens, sous celui de ténebres (a).

En ce jour, assure le Souverain Maître, le Seigneur,

Je ferai que le soleil se couchera en plein midi,

Et je couvrirai la terre de ténébres en un jour serein.

Voici l'explication que donne Cornélius à Lapide de cet endroit. Elle fera voir que notre maniere d'entendre l'Ecriture ne nous est point particuliere. "Le foleil se couchera en plein, midi ; c'est-à-dire, qu'Israël dans , l'état de sa plus grande prospérité, , sera assailli par les plus grands malpheurs & par la captivité. Car le , Soleil & la lumiere sont la cause & le , symbole de la joye, & de la prospérité, de même que les ténébres , le sont des malheurs & de la trispette , (b). On peut voir encore le

(a) In die illa asserit Dominator Dominus, Occidere faciam solem in meridie, Et tenebris obducam terram in die lucida.

(b) Occidet sol in meridie, id est, in summa prosperitate & selicitate Israelis, maxima ei

fur le Psaume 90. Hebr. 91. 233
Psaume 36. Hebr. 37. verset 6. que le Pere Calmet applique à la Captivité : le terme meridies, midi, s'y trouve dans le même sens. C'est sur ce principe que nous le prenons dans le verset vi. du Psaume 91. pour l'état florissant de Babylone que Cyrus vient renverser & détruire.

Voici donc, en reprenant les quatre stiques de ce beau verset, le sens que

nous croyons lui convenir.

Vous ne craindrez pas les horreurs de la nuit,

Ni la fléche qui volera pendant le jour: Vous ne redouterez pas la mort qui se glissera dans les ténébres, Ni celui qui ravagera le Midi.

C'est-à-dire, vous n'aurez rien à craindre, ni des horreurs dont seront saisss les Habitans de Babylone, à la prise imprévue, subite & nocturne de leur Ville, ni des troupes de Cyrus dans les différens combats qu'elles livreront aux Chaldéens;

accidet calamitas & captivitas.... sol enim & lux sunt causa & symbolum lætitiæ & prosperitatis, æquè ac tenebræ calamitatis & tristitiæ. Ce Commentateur renvoie à Remig. Rupert. Hugo, Lyran, & à S. Greg. Lib. 5. Moral.

vous serez à l'abri de leurs coups lorseque ces soldats victorieux feront main basse sur ceux qui vous persécutent, qu'ils les surprendront pendant la nuit; & Cyrus qui renversera ce florissant Empire, ne sera pas pour vous un sujet de crainte

& d'épouvante.

Toutes les différentes parties de ce verset sont prouvées par l'harmonie, par l'Ecriture elle-même & par les Interprétes. Maintenant que l'on choifisse parmi les cinq objets refutés plus haut, celui qui plaira davantage; & fi l'on peut faire voir dans l'Hypothèse que l'on adopte, autant de suite & d'harmonie dans les pensées, autant de grandeur & d'élévation dans le sens qu'elles présentent, autant de justesse & de solidité dans les rapports & dans la comparaison des endroits analogues de l'Ecriture, que nous en avons fait voir, en nous fixant à la Captivité; nous consentons dès-à-présent de souscrire à un tel objet, & de lui donner la préférence sur celui que nous avons adopté.

Les vers. vII. & vIII. ne sont qu'une suite du précédent. Le Prophéte ne sait que confirmer aux captifs l'assurance

fur le Psaume 90. Hebr. 91. 235 qu'il leur a déja donnée de la protection du Seigneur, afin de ranimer leur confiance contre les justes sujets de crainte qu'ils pourroient avoir au milieu du tumulte & du trouble qui accompagneront le renversement de l'Empire de Babylone. On y remarque surtout dans le viii. verset cette promesse dans les Psaumes & dans les Prophétes, & qui étoit si chere à Israël, d'être lui-même témoin du châtiment que Dieu devoit tirer de ses persécuteurs.

VII. Mille tomberont à votre gauche,

Et dix mille à votre droite;

Vous n'en recevrez aucun dommage.

Vous jetterez seulement les yeux de toutes parts,

Et vous verrez le châtiment des impies.

1º. Mille tomberont à votre gauche; Et dix mille à votre droite.

On sent assez que le nombre de mille de dix mille, est mis ici pour l'indésini, c'est-à-dire pour un grand nombre. C'est un usage si commun dans l'Ecriture, qu'il est inutile d'en donner des exemples. D'ailleurs il est passé dans nos Langues d'Occident, c'est pourquoi il ne doit point surprendre.

236 Premiere Observation

Quant à la pensée renfermée dans ces deux stiques, qui consiste dans la promesse de la destruction des ennemis d'Israël, il faudroit transcrire une grande partie des Prophétes, si l'on vouloit rapprocher ici tout ce qui a rapport à cet important événement. Quelques endroits de Jérémie suffiront. Nous avertissons seulement que le Prophéte ne sait que détailler d'un bout à l'autre ce que le Psalmisse dit ici en peu de mots. Versets 29: 30: 31. & 32. du ch. 50. il s'exprime ainsi: (a)

Poussez tous des cris contre Babylone:
Archers, qui savez tirer de l'arc,
Environnez-la de toutes parts,
Afin que personne n'échappe.
Rendez-lui ce que ces œuvres ont mérité,
Traitez-la, comme elle a traité les autres,
Parce qu'elle s'est élévée avec insolence
contre le Seigneur,

<sup>(</sup>a) Personate adversus Babylonem jaculatores,
Omnes qui tenditis arcum.
Castra metamini circa eam undique,
Ita ut nullus evadat.
Rependite ei secundum opera ejus:
Quemadmodum sec t, sic facite illi.
Quia adversus Dominum superbe egit,

fur le Psaume 90. Hebr. 91. 237

Contre le Saint d'Israel.

C'est pourquoi ses jeunes gens tomberont dans ses places,

Et tous ses gens de querre seront exterminés en ce jour là,

C'est le Seigneur qui l'assure.

Dans peu je marcherai contre toi, su-

Déclare le Souverain Maître le Seigneur des armées,

Parce que ton jour est proche, Le tems où je dois te punir.

Le tems ou je dois te punir.

Le superbe se heurtera,

Il sera renversé,

Et personne ne le relevera.

Je mettrai le seu à ses villes,

Il dévorera tout ce qui est aux environs.

## Ce Prophéte est encore plus ex-

Adversus Sanctum Ifrael:

Quapropter corruent juvenes ejus in plateis ejus,

Et omnes viri bellatores exscindentur in die illa,

Afferit Dominus.

Mox ego adversus te, superbe,
Asserit Dominator, Dominus exercituum,
Instat enim dies tuus;
Tempus animadversionis tuæ,
Tunc impinget superbus,
Imò corruet,
Nec erit qui erigat illum.
Immittamque ignem in urbes ejus,
Qui devoret quidquid adjacet illis,

pressif dans le chapitre 51. Il semble que l'on est sur les lieux, & que l'on voit soi-même l'insolente Babylone à la merci du Soldan impitoyable de Cyrus, qui ne fait grace à personne, parce qu'il est chargé de venger le Seigneur & son peuple. Versets 3: 4: 6: 8: 47: 48: & 49 (a).

Que le vaillant qui sait tirer de l'arc, le tende:

Que le courageux s'avance couvert de la cuirasse:

N'épargnez pas ses jeunes gens, Exterminez toute l'armée.

Ils tomberont couverts de plaies dans le pais des Chaldéens:

Ils tomberont percés de coups dans ses

Retirez-vous du milieu de Babylone: Que chacun de vous mette sa vie en sûreic

<sup>(</sup>a) Fortis peritus tendendi arcum suum; tendat illum,

Et fortis incedat cum lorica sua.

Nolite parcere juvenibus ejus, Exterminate totum exercitum.

Cadent vulnerati in terra Chaldworum;

Et confossi in plateis ejus.

Fugite de medio Babylonis; Unusquisque eripiat vitam suam,

Jur te Pfaume 90. Hebr. 91. 233 De peur que vous ne périssiez dans le châtiment

Que l'on tirera de son iniquité.

Car voici le tems auquel le Seigneur doit se venger d'elle,

Il lui rendra lui-même ce qu'elle mériteus Babylone tombera inopinément.

Elle fera brisée de sa chûte;

Poussez des hurlemens à son sujet,

Prenez du baume,

Appliquez-le sur sa blessure.

Peut-être recouvrera-t'elle la santé....

Le tems s'approche auquel je punirai les idoles de Babylone;

Tout son pays sera couvert de consusion.

Tous ses habitans percés de coups, tomberont au milieu d'elle:

Ne exscindamini
In pœnâ iniquitatis ejus.
Quia tempus est ultionis ejus à Domino;
Retributionem ipse rependet ei.
Subitò corruet Babylon,

Indè confringetur.
Ululate propter eam,
Assumite opobalsamum,
Adhibete illud vulneri ejus,
Fortè sanabitur.

Mox dies venient quibus animadvertant in sculptilia Babylonis,

Tunc omnis terra pudore suffundetur, Et omnes vulnerati ejus cadent in plateis ejus. 240 Premiere Observation

Alors le ciel, la terre, & tout ce qu'ils contiennent,

Feront retentir des cris de joie au sujet de Babylone,

Parce qu'il viendra de l'Aquilon des ennemis Pour la ravager, assure le Seigneur.

De même que Babylone a fait tomber Israel percé de coups,

Ainsi les Babyloniens percés de coups tomberont dans tout l'empire.

On ne peut pas donner un Commentaire plus litéral du verset vii. du Psaume que nous expliquons, que celui que l'on vient de lire. Le Prophéte & l'Auteur de cette Poesse sacrée se rencontrent jusques dans les expressions.

2º. Le même Ecrivain sacrée avoit annoncé vers. 27 & 28. ch. 46: 2. que le peuple d'Israël n'avoit rien à craindre de tous les malheurs qui alloient fondre sur ceux qui le persécutoient, puisque

Tunc cœlum & terra, & omnia quæ in eis funt,

Festivos edent cantus de Babylone:

Nam venient ab Aquilone qui vastent eam,
Asserit Dominus.

Sicut Babylon in terram dejecit confossos

Sic cadent Babylonis confossi in universa

c'étoit

sur le Psaume 90. Hebr. 91. 24t c'étoit pour lui procurer la liberté, que le Tout-Puissant devoit les réduire à cette extrémité (a).

Pour vous Jacob, qui êtes mon serviteur, Ne craignez point, assure le Seigneur, Ne perdez point courage, ô Israël: Parce que je vous délivrerai bientôt moimeme Du pais éloigné où vous êtes. Je ferai revenir vos enfans de la terre où ils sont captifs. Jacob retournera, Il jouira paisiblement du repos, Et personne ne le frappera d'épouvante. Car je suis moi-même avec vous pour vous délivrer, Assure le Seigneur: Oui, j'exterminerai entierement tous les peuples

(a) Tu verò, serve meus Jacob,
Ne Timeas, asserit Dominus,
Ne frangaris animo, ò Israël.
Nam egomet mox liberabo te
De longinquâ terrâ.
Et semen tuum de terrâ captivitatis eorum;
Tunc redibit Jacob,
Quietus & tranquillus erit,
Nemo exterrebit illum.
Nam ego tecum sum ut liberem te;
Asserit Dominus.
Profectò disperdam omnes gentes,
Tome II.

Parmi lesquels je vous ai dispersé.

Mais pour vous je ne vous détruirai pas
entierement,

Je vous châtierai modérément,

Parce que je ne vous tiens pas pour absolument innocent.

N'est-ce pas répéter aux captifs, quoiqu'en d'autres termes, ce que le Psalmiste leur dit au verset VII.

Vous n'en recevrez aucun dommage, Ad te non accedet.

Ou si on l'aime mieux:

Ces coups ne porteront point jusqu'à vous.

C'est le même langage que tient Lsaie au verset 4. du chap. 35 (a).

Dites à ceux qui perdent courage; Reprenez vos forces, Ne craignez rien, Votre Dieu va paroître,

Inter quas dispersi te.
Te verò non disperdam.
Castigabo te clementer,
Innocentem enim te penitùs non habeo.
(a) Dic præcipitibus corde,
Confortemini,
Nihil timeatis:
Jam adest Dominus vester,

fur le Psaume 90. Hebr. 91. 243. La vengeance s'approche, La récompense de Dieu s'avance, C'est lui-même qui vient, Il vous délivrera.

Enfin ce Prophéte assure que c'est en leur faveur qu'il fait marcher Cyrus contre Babylone. Voici comme il s'énonce au verset 14. du chap. 43 (a).

Voici ce que déclare le Seigneur, qui vous vengera,
Qui a choisi Israël:
J'enverrai en votre faveur des peuples contre Babylone;
Quelque nombreuses que soient ses portes,
Je les renverserai toutes,
Je renverserai les Chaldéens,
Qui poussent des cris de joie dans leurs vaisseaux.

Vindicta venit, Retributio Dei, Ipse venit, Ut liberet vos.

(a) Hæc declarat Dominus vindex vester, Segregans Israël:

In gratiam vestri mittam adversus Babylo-

Et confringam omnes portas ejus, Quantumvis numerosas.

Et Chaldæos qui in navibus suis festivos

L ij

244 Premiere Observation

Que peut-on opposer à des autorités de cette force? Rien de solide à ce que nous croyons. Examinons maintenant la suite de notre Cantique.

VIII. Vous jetterez seulement les yeux de toutes parts,

Et vous verrez éclater la vengeance du Seigneur contre les impies.

Nous avons déja prouvé cette penfée de l'Auteur de cette divine Poëfie par l'autorité des Psaumes, à l'occasion du 58. Hebr. 59. verset XII. que l'on a lû plus haut. Nous ajouterons seulement ici un passage du Prophéte Baruch, qui fait à l'Eglise d'Israël la consolante promesse de la rendre témoin du châtiment des impies Babyloniens. Elle s'exprime en ces termes au verset 25, du 4. chap.

Mes enfans, souffrez avec patience la colere qui est tombée sur vous (a).
Votre ennemi vous persécute,

<sup>(</sup>a) Filii, patienter sustinete iram quæ super venit vobis, Persecutus est enim te inimicus tuus,

Sur le Psaume 90. Hebr. 91. 245 Mais bientôt vous serez le témoin de sa ruine, Et vous en triompherez.

On ne peut rien de plus positif, & qui convienne mieux au passage que nous expliquons. Voyez encore Jérémie 51: 24. & Michée 7: 10.

Les Chaldéens sont ici désignés sous le terme général d'impies. C'est l'épithéte ordinaire qui leur est donnée dans les Psaumes qui regardent la captivité. Il suffit, pour s'en convaincre, de jetter les yeux sur les Ps. 9. Hebr. 10. Ps. 11. Hebr. 12. Ps. 25. Hebr. 26. Ps. 30. Hebr. 31. Ps. 50. Hebr. 51. & principalement sur le 36. Hebr. 37.

L'Eglise d'Israel assurée de la protection du Tout-Puissant, & pénétrée de reconnoissance, prend la parole pour déclarer au Seigneur, qu'elle ne

met qu'en lui sa confiance.

1X. Oui, Seigneur, vous êtes seul mon refuge.

Ce sont les mêmes sentimens, c'est le même modéle de consiance dans les

Sed citò videbis perditionem ipsius, Et super cervices ipsius ascendes.

Liij

versets 15. & 16. du Psaume 30. Hebr. 31 (a).

Plein de confiance en vous, Seigneur, je m'écrie,

Vous êtes mon Dieu,

Mon fort est entre vos mains.

Mêmes expressions au verset 2. du Psaume 45. Hebr. 46 (b).

Dieu est notre refuge,

Il oft notre force,

Il nous accordera un puissant secours,

Dans notre adversité.

Enfin cette tendre mere parle ainsi au Seigneur dans le premier verset du Psaume 89. Hebr. 90 (c).

Souverain Maître, vous êtes seul notre te, fuge,

Depuis les générations les plus reculées.

Cette maniere de s'énoncer est si commune aux captifs dans les divines

(a) Ego confidens in te, Domine, exclamo,

Deus meus es tu,

Penes te sunt sortes mez.

(b) Deus nobis est refugium & virtus. In angustiis auxilium invenitur præsent

(c) Dominator solus es refugium nostrum, A quâl bet generatione. fur le Psaume 90. Hebr. 91. 247 Poësies qu'il est absolument inutile d'insister davantage à son sujet. Avançons.

## SECONDE OBSERVATION,

Qui renferme le reste du Psaume.

Le Prophéte reprend ici le Discours pour donner à l'Eglise d'Israël de nouvelles assurances de son bonheur. Il s'exprime ainsi:

X. Vous avez mis votre asyle dans un lieu hors d'atteinte,
Le mal n'approchera point de vous,
Et la plaie s'éloignera de votre tente.

tion de ce qui a déja été dit verset premier & verset VII. Le Prophéte reprend ces paroles à cause de la preuve qu'il en va tirer, & pour que l'interruption de l'Eglise d'Israël ne fasse point perdre de vue l'objet principal. Observons seulement en passant, que le terme de tente, dont il se sert dans le dernier stique, caractérise au mieux l'instabilité des Israëlites captifs dans la vaste Monarchie de Babylone. Voici les paroles des deux versets suivans.

L iv

XI. Car il a chargé ses Anges de vous protéger,

XII. Ils vous porteront dans leurs mains,

De peur que votre pied ne heurte contre
la pierre.

Cet ordre étoit connu du tems de Moyse, comme on le voit, Exode 23: 20 (2) où le Seigneur adresse les paroles suivantes aux Israëlites. » Sçave chez que je vous serai précéder par » mon Ange, asin qu'il vous garde » dans le chemin, & qu'il vous in troduise dans la Terre que je vous » ai préparée. » Cette promesse est consirmée par les Prophètes. Isaïe 63: 9. s'énonce en ces termes (b).

Dans quelques tribulations qu'ils se trouvent,

Ils ne les accablera pas,

Mais l'Ange qui sera à leur tête les délivrera:

(Mot à mot selon le texte Hébreu: Angelus faciei ejus, l'Ange de sa face.)

(a) Ecce ego mittam Angelum meum qui præcedat te, & custodiat in vià, & introducat in locum quem paravi.

(b) In omnibus angustiis eorum,

Non opprimet eos,

Sed Angelus præcedens eum [Populum] Liberabit eos. fur le Psaume 90. Hebr. 91. 249 Pressé par son amour & par sa tendresse, il les vengera lui même,

Il les portera,

Il les élevera en gloire dans tous les tems.

Voilà donc ce peuple chéri fous la garde continuelle de l'Ange du Seigneur, qui est chargé de veiller à sa défense dans tous les tems. Le Prophéte Jérémie nous représente encore cet Ange accompagnant les Israelites pendant leur captivité. Baruch nous a conservé ce témoignage chap. 6. versets 3, 4, 5. & 6. C'est à ses freres qu'il adresse ces paroles. , Maintenant donc vous , verrez porter sur les épaules à Babylone des Dieux d'or, d'argent, ,, de pierre & de bois, qui intimident les Nations. Mais prenez bien garde de ne pas imiter ces Etrangers; ne ,, craignez pas leurs Dieux, ne redoutez pas leurs adorateurs. Ainsi, lorsque vous verrez devant & derriere ces Dieux une multitude de , peuple qui les adore, dites intérieurement; c'est vous seul, Sei-

Propter amorem sum, & pietatem suamipse vindicabit eos,

Ferei eos,

Et extollet eos canctis diebus seculi-

,, gneur, qu'il faut adorer. Car mon, Ange est avec vous; je vengerai

, moi-même votre vie (a).

Cette protection de l'Envoyé de l'Eternel sur la Nation choisie, pendant qu'elle étoit en captivité, est encore marquée au verset 8. du Psaume 33. Hebr. 34 (b).

L'Ange du Seigneur forme un camp Autour de ceux qui le craignent, Afin de les préserver.

Il est visible qu'après ces dernieres paroles, on doit sous-entendre quelques termes qui développent de quels périls l'Ange du Souverain Maître garantira les captifs. Ce Psaume est un Cantique d'actions de grace, adressé

- (a) Nunc autem videbitis in Babylonia Deos aureos, & argenteos & lapideos, & ligneos in humeris portari, ostentantes metum gentibus. Videte ergò ne & vos similes efficiamini factis alienis, & metuatis, & metus vos capiat in ipsis. Visa itaque turba de retrò, & ab antè, adorantes, dicite in cordibus vestris: Te oportet adorari, Domine. Angelus enim meus vobiscum est: ipse autem exquiram animas vestras.
  - (b) Castra metatur Angelus Domini Circa metuentes eum, Ut eripiat eos,

a l'Etre suprême pour la délivrance qu'il vient d'opérer par Cyrus. On ne peut donc pas se tromper en ajoutant que ce sont les maux qui tombent sur la Chaldée dont Israël a le bonheur d'être préservé par l'Envoyé du Très-Haut. Cet Ange protesteur est même chargé de poursuivre les ennemis du peuple qui est consié à ses soins. Psaume 34. Heb. 35. vers. 4:5 & 6. (a)

Que ceux qui cherchent à m'ôter la vie, Soient couverts de honte & d'ignominie, Qu'ils retournent en arriere; Que ceux qui trament ma perte, Tombent dans la confusion:

Qu'ils soient enlevés aussi facilement Que le vent emporte l'enveloppe du grain, Et que l'Ange du Seigneur les disperse; Qu'ils y glissent à chaque pas, Lorsque l'Ange du Seigneur les poursuivra.

(a) Probro & ignominia afficiantur

Qui quærunt vitam meam.

Agantur retrorsum,

Ac confusione suffundantur

Qui machinantur exitium meum.

Sint similes glumæ slatu venti [propulsæ]

Et Angelus Domini depellat eos:

Sit via illorum tenebrosa,

Imò subricissima,

Cum Angelus Domini insequetur eos.

H vj

Le Tout-Puissant ne se contente pas d'assurer Israël qu'il n'a rien à craindre des coups que Cyrus va porter à Babylone; il ne se contente pas de lui promettre qu'il en sera témoin; il veut encore qu'il sçache qu'il est luimême destiné à souler aux pieds ses ennemis.

XIII. Vous marcherez sur le lion cruel & sur l'aspic,
Vous foulerez aux pieds le jeune lion & le dragon.

Autant d'expressions qui sous dissérentes emblêmes nous peignent, comme nous l'avons déja dit plus haut, la cruauté & la perfidie des Chaldéens, à l'égard des Israëlites. En voici les preuves.

veut dire un lion cruel, furieux, nous représente les Babyloniens toujours prêts à dévorer les Israëlites leurs esclaves. On caractérise ainsi cette Nation, dit entre plusieurs Auteurs, Christian Mathias (a), ,, parce que, , comme le Lion est le plus vigou-

(a) Leones vocantur Chaldzi, quia sicut leo est omnium animalium robustissimum, po-

sur le Psaume 90. Hebr. 91. 253 5, reux, le plus fort, & le plus ter-,, rible de tous les animaux, ainsi les , Chaldeens surpassoient en forces tous les peuples de la terre; & leur puissance étoit redoutable à toutes , les Nations. Semblables à un lion , fort & vigoureux ils ne cédoient à personne: au contraire ils poursui-,, voient, ils persécutoient, ils sub-" jugoient quiconque s'élevoit con-,, tr'eux, comme il est évident par les , feules guerres qu'ils firent aux Rois ", d'Egypte, de Tyr, & de Juda." Saint Jérôme reconnoît aussi en plusieurs endroits que par le terme de lion, on doit entendre les Chaldens. Sur le verset 15. du second chap. de Jér. il s'énonce en ces termes. "Le Prophéte ap-, pelle lion, les Princes de Babylone, , qui ont rendu son pays désert, & qui ont fait consumer ses Villes par le seu

tentissimum atque terribilissimum, est enim rex animalium: ita etiam Chaldzi omnes nationes terrz potentia antecellebant; omnibusque potentia eorum terribilis erat. Ipsi namque velut leo fortis & generosus nulli cedebant, sed omnes adversus se insurgentes, urgebant, premebant, vincebant; uti vel ex solis bellis que contra regem Egypti; item contra regem Tyri, & reges Judæ evidenter patet. Cap. 2. Monarch. 44.

(a); & sur le verset 6. du chap. 5 du même Prophéte, parce que les Israë, lites ont commis ces crimes, le lion, de la forêt, c'est à-dire, l'Empire de, Babylone les a dévoré (b). C'est ainsi que cet Envoyé de l'Eternel chap.

4. verset 7. représente Nabuchodono-sor qui vient détruire Jérusalem sous l'emblême d'un lion qui sort de son fort pour aller porter de tous côtés la terreur & la désolation (c). Au verset 17. du Psaume 34. Hebr. 35. on y voit la même idée.

Souverain Maître, jusqu'à qu'nd verrezvous leurs [mauvais traitemens?](d) Dérobez, je vous en conjure, mon ame à leurs persécutions, Enlevez à ces lions celle que j'aime uniquement.

(b) Quia igitur ista fecerunt, percussit eos leo de sylva, regnum videlicet Babylonium.

A leonibus unicam meam.

<sup>(</sup>a) Leones autem vocat Principes Babylonis qui terram ejus posuerunt in solitudinem, & civitates ejus incendio deleverunt.

<sup>(</sup>c) Ascendet leo de cubili suo: Et prædo gentium se levavit. Egressus est de loco suo, Ut ponat terram in solitudinem.

<sup>(</sup>d) Dominator, quandiu hæc videbis?
Subtrahe, quæso, animam meam à vexationibus eorum.

sur le Psaume 90. Hebr. 91. 2°. L'aspic est un animal dont les piqures venimeuses donnent la mort en peu de tems. Ce qui exprime au mieux le caractère violent & emporté des impitoyables tyrans d'Ifraël, qui tantôt follicités par les Apostats les plus cruels ennemis de l'Eglise; tantôt entraînés par un penchant inhumain & barbare, décidoient au premier caprice & dans un instant du fort & de la vie des Israelites leurs esclaves, sans prendre conseil que de leur haine contre ces infortunées victimes. Ce caractére odieux des Chaldéens est dépeint sous la même emblême dans les versets 5. & 6. du Piaume 57. Hebr. 58 (a).

Leur venin est aussi subtil que celui du serpent,

Que celui de l'aspic rusé, qui se bouche les oreilles

Pour ne point entendre la voix de l'enchame

Le plus habile dans son art.

Tous les Peres & tous les Interprétes conviennent que dans ce fa-

(a) Venenum illorum planè simile est ve-

Similes sunt aspidi surdam se præbenti, Ne audiat vocem incantantis peritissimi.

meux passage du chap. 2. d'Isaie, où l'on voit le loup habiter avec l'agneau, le léopard avec le chevreau, les Lons, les bœufs & les brebis paître tranquilement ensemble, en un mot les animaux les plus cruels oublier leur férocité, & vivre paisblement avec les plus doux & les plus timides, l'on convient, dis-je, unanimement que sous l'emblême de ces animaux sont représentées différentes espéces d'hommes; les Idolâtres & les Hérétiques par les premiers; & les fidéles enfans de l'Eglise par les seconds; & c'est le sens litéral de ce passage, quant au nouvel Israël. Tel fut l'effet de la Loi de grace de changer l'antipathie qu'avoient les Payens pour la véritable Religion en une profonde vénération, & de vaincre ces esprits animés à la cruauté comme des tygres & des lions, jusqu'à les faire vivre paisiblement avec les Chrétiens comme des agneaux; ou plutôt jusqu'à les changer eux-mêmes en Chrétiens; & c'est ce qu'opere tous les jours la grace de Jesus-Christ dans le cœur des Hérétiques les plus furieux, qui renonçant à leur hérésie, se réunissent au

fur le Psaume 90. Hebr. 91. 257 sein de l'Eglise. On ne peut pas exprimer d'une maniere plus forte, ni plus énergique cette sécurité entiere des Chrétiens vainqueurs des Idolâtres que le fait ici le Prophéte, verset 8 (a).

L'enfant qui sera encore à la mamelle Se jouera sur le trou de l'aspic, Et celui qui viendra d'être sévré, Portera la main sur le trou du basilic.

Il n'est donc pas étonnant de voir les Chaldéens ou les Apostats d'Israël, qui sont une figure si exacte des Idolâtres & des Hérétiques représentés par les termes d'aspic, de lion, de dragon. C'est dans les uns & dans les autres la même cruauté, la même sureur, le même caractère envenimé.

3°. Le dragon est la troisième espèce d'animal que le Psalmiste employe pour désigner les Chaldéens. Isaïe les appelle aussi de ce nom dans le ch. 51. lorsqu'il prédit leur ruine, verset 9. Voici ce passage traduit selon l'Hébreu.

<sup>(</sup>a) Imò ludet lactens super foramen aspidis; Et qui ablactatus fuerit, In cavernam basslici manum suam immittet,

(a) Réveillez-vous, réveillez-vous:
Armez-vous de force, bras du Seigneur,
Réveillez-vous comme dans les tems passés,
Comme dans les générations les plus anciennes.

N'est-ce pas vous qui frapperez l'orgueilleux?

N'est-ce pas vous qui percerez le dragon?

Quand le Prophéte Ezéchiel, verset 2. du chap. 32. appelle dragon le Roi d'Egypte, il fait sentir que c'est par comparaison avec le Roi de Babylone (b).

> Fils de l'homme, décrivez les malheurs de Pharaon Roi d'Egypte:

Et dites-lui:

Vous êtes semblable au lion des nations, Au dragon qui est dans la mer.

On sçait que ce lion des Nations, c'est Nabuchodonosor, comme on l'a vu

(b) Expergiscere, expergiscere:
Induere fortitudinem, brachium Domini;
Expergiscere sicut in priscis diebus,
Sicut in generationibus antiquis.
Nonne tu is es qui percuties superbum?
Qui perfodies draconem?
(a) Fili hominis, effer lamentum
Super Pharaonem Regem Egypti,
Et dic ei:
Leoni gentium assimilatus es,
Et draconi qui est in mari.

Surle Pfaume 90. Hebr. 91. 259 plus haut lorsque nous avons expliqué le terme de lion. Le dragon qui est dans la mer, appartient visiblement à la même personne. C'est donc encore le Roi de Babylone. Les jéunes lions dont il est parlé dans ce stique. ont rapport aux sujets de ce Monarque, furtout aux plus courageux d'entre eux. L'Auteur du Cantique que nous expliquons, promet aux Ifraëlites qu'ils les fouleront aux pieds lorfque Cyrus viendra leur rendre la liberté. Cette promesse est encore annoncée dans les mêmes termes par Isaie verset 5. & 6. du chap. 26. comme devant s'accomplir à la prise de la capitale de la Chaldée (a).

Car le Seigneur abaissera ceux qui sont dans l'élévation;
Il renversera la ville superbe,
Il la renversera par terre,
Il la réduira en poussiere:

Civitatem sublimem subvertet, Subvertet eam usque ad terram, Percutiet eam usque ad pulyerem,

<sup>(</sup>a) Deprimet enim (Deus.) habitantes in excello,

Elle sera foulée aux pieds, Aux pieds de celui que l'on opprime, & des foibles.

Tels sont les lions, les aspics, & les dragons, que les Israelites délivrés souleront aux pieds. Ce sont les Habitans de Babylone. On ne peut en douter quand on rapproche ainsi les passages analogues. Ces dénouemens sondés sur le génie des Prophétes qui sont accoutumés à s'expliquer par emblêmes, sont les seuls moyens de

parvenir à les entendre.

La quatrième partie de ce Psaume, nous présente un tableau qui n'est pas moins stateur, ni moins consolant que les autres. Dieu lui-même vient confirmer à son Eglise la promesse authentique que son Envoyé lui a fait de sa part d'une délivrance éclatante. Ce qui la rend encore plus intéressante, ce sont les biens dont elle sera suivie. C'est principalement ce biensait inestimable de la rédemption du genre humain, & l'arrivée du Sauveur sur la terre, annoncée par Dieu même dans

Conculcabit eam pes: Pedes oppressi, gressus tenuium. sur le Psaume 90. Hebr. 91. 261
le dernier verset. Bienfait qui met le comble à tous les autres qui n'en etoient que la figure. Oui, tous les dissérens états par lesquels le Seigneur a fait passer son Eglise, n'étoient que pour la préparer à cet heureux événement de son entiere délivrance, c'est l'objet des trois versets suivans.

XIV. Parce qu'il m'est attaché, Je le délivrerai certainement, Je le protégerai, Parce qu'il reconnoît ma puissance.

XV. Il m'appellera à son secours,
Aussi-tôt je l'exaucerai;
Je serai avec lui dans son affliction;
Je l'en retirerai,
Pour le combler de gloire.

XVI. Je prolongerai la durée de ses jours, Afin que je lui fasse voir le Sauveur que je lui ai promis.

Il nous reste peu de choses à dire sur ces trois versets. La plus grande partie des termes qui les composent, se trouvent expliqués par ce qui précéde, ou par l'harmonie qui résulte de ce petit morceau joint à son tout.

10. Ma puissance.

A la Lettre mon nom vou (shemî)
ce terme est employé dans un si grand
nombre de ces divins Cantiques qui

regardent la captivité pour exprimer la puissance que le Seigneur fera éclater dans tout l'Univers, en mettant Israël en liberté, qu'il est inutile d'en rapporter des exemples.

2°. Je serai avec lui dans son affliction.

C'est à-dire, pendant la Capivité.
C'est ainsi que dans les Psaumes suivans le mot hébreu (tsârâh) affliction, détresse, fâcheuses extrêmités, est
employé pour exprimer les malheurs
inséparables de l'esclavage d'Israël. Auverset premier du Psaume 10. selon
l'Hébreu, les captifs adressent ces paroles au Seigneur (a).

Pourquoi, Seigneur, vous tenir loin de nous?

Pourquoi vous cacher, tandis que nous sommes dans la détresse?

Ils font la priere suivante au verset. 22. du Psaume 24. Hebr. 25 (b).

Rachetez Israël, ô mon Dieu, de toutes les tribulations qu'il éprouve.

(b) Redime, ô Deus, Israël ex omnibus angustiis quibus premitur.

<sup>(</sup>a) Ut quid, Domine, stas à longe?
Ut quid subducis te per tempora quibus in angustià versor?

fur le Psaume 90. Hebr. 91. 263. Au verset 11. du Psaume 142. Hebr. 143. l'Eglise d'Israël annonce ce consolant événement (a).

Vous retirerez mon ame De l'affliction qui l'accable.

Ces trois passages nous paroissent suffisans pour prouver l'application des paroles de notre Psaume. Nous passons aux deux derniers stiques du verset suivant, & au premier de celui qui qui sinit cette divine Poësie.

3º. Je l'en retirerai

Pour le combler de gloire,

Quel état plus glorieux que celui de la Nation d'Ifrael après sa délivrance! Le prodige que Dieu vient d'opérer en sa faveur la rend recommandable partout l'Univers. Les victoires qu'il lui accorde la sont craindre de tous les peuples. Si pendant quelque tems elle est assaillie par les Rois de Syrie, elle sort victorieuse de toutes leurs attaques sous la conduite des vaillans Macchabées. Enfin ses ennemis sont contraints de reconnoître sa Souveraineté sous simon le der-

(a) Educes de angustia animam meami

nier des cinq freres. Elle la conserve jusqu'à Jesus Christ. On peut voir à ce sujet l'Histoire des Juiss du Docteur Prideaux. Cette prospérité constante, après le retour d'Israël à Jérusalem, est aussi prédite par le Prophéte Jérémie dans les mêmes termes que ceux dont se sert ici le Psalmiste. Aux vers. 18. & 19. du chap. 30. il s'énonce ainsi (a).

Voici ce que déclare le Seigneur:
Au tems fixé je ferai moi-même revenis
les Captifs
Sous les tentes de Jacob,
J'aurai compassion de ses édifices:
La Ville sera rebâtie sur ses ruines:
Le Temple sera rétabli dans son premier état.

Alors ils feront rétentir des louanges & des cris de joie.

Je les multiplierai,

(a) Hæc declarat Dominus:
Ego in tempore suo
Reducam Captivos
Ad tabernacula Jacob;
Tentoriorum ejus miserebor.
Et reædificabitur Jerusalem iisdem sundamentis;
Templum in pristinum statum restituetur;

Et prodibit ab eis gratiarum actio; Et cantus exhilarantium se. fur le Psaume 90. Hebr. 91. 265 Et leur nombre ne diminuera plus. Je les comblerai de gloire: Ils ne retomberont plus dans le mépris.

On ne peut nier qu'il ne s'agisse dans ces versets du retour triomphant d'Israël. Le Prophéte ne parle point par énigmes: la clarté même regne dans son discours. Ainsi la gloire dont il est question dans le premier sens, regarde le tems qui s'est écoulé depuis sa délivrance jusqu'à J. C. c'est à dire, l'intervalle de plus de 500 ans, pendant lequel le peuple d'Israël, revenu de Babylone, a demeuré dans sa patrie.

Qu'on ne dise pas que cette gloire a été anéantie sous les ruines de Jérusalem, & par la dispersion des Juiss; & que par conséquent, il est très-saux qu'ils ne soient point retombés dans le mépris. Car on doit observer que dans ces sortes de promesses, dont on voit tant d'exemples dans les écrits prophétiques, c'est de la gloire de l'Eglise dont il est question. Gloire, qui prise en elle-même, est indépendante

Et multiplicabo eos: nec minuentur [ampliùs]
Gloria cumulabo eos:
Nec vilescent ampliùs.
Tome II.

M

de la prospérité temporelle. Il est vrait que les Juiss ont cessé d'être le peuple chéri du Seigneur; mais l'Eglise a toujours été l'objet de son amour & de ses attentions, & ceux de cette nation qui sont restés dans son sein après la réprobation de ce peuple, ont participé à cette gloire intérieure, pure & durable, qui fait l'objet principal des promesses. Il est encore vrai que sous le regne de l'ancienne Loi, Dieu faisoit ordinairement marcher ensemble l'une & l'autre prospérité, la spirituelle & la temporelle, c'està-dire, qu'il attachoit la splendeur de l'état politique à la fidélité de son peuple à le servir.

De-là vient que les Prophétes, ayant à instruire ces hommes, charnels pour la plûpart, des desseins que le Très haut avoit sur eux, parlent si souvent de biens temporels, d'abondantes récoltes, de la sertilité de leurs vignes; leur promettent un grand nombre d'ensans, la sorce dans les combats, la perte de leurs ennemis, &c. Ce sont autant de sigures ou de prophéties des biens spirituels qui en étoient le véritable objet. Telle étoit la condes-

fur le Psaume 90. Hebr. 91. 267 cendance toute paternelle que le Seigneur vouloit bien avoir pour la foiblesse de ce peuple, de le conduire à lui par les objets sensibles qui étoient le plus capables de le frapper. S'il l'attiroit à son service par des récompenses temporelles, il le retenoit encore par la crainte des châtimens. Venoit-il à abandonner l'Eternel pour sacrifier aux Dieux étrangers? Il en étoit aussi-tôt puni par son asservissement à quelques - uns de ses voisins. La pefanteur du joug qu'on lui imposoit, le rappelloit à fon devoir. Il tournoit alors les yeux vers le Souverain Maître, qui de son côté n'épargnoit pas les miracles pour le rétablir dans son premier état, chaque fois qu'il se montroit repentant de son infidélité. Ces cœurs incirconcis éprouverent ainsi dans leur propre pays six esp éces de captivités, ou autrement dit' de servitudes. Enfin leur attachement opiniâtre aux Idoles fut, puni par une septiéme, la plus terrible & la plus longue de toutes. Ce fut celle de Babylone. Envain ce peuple ingrat & tant de fois rebelle, se reposoit sur sa confiance dans le Temple du Tout-Puis-

M ij

sant. Envain croyoit-il que Dieu luimême étoit intéressé à le conserver; cette confiance présomptueuse lui est ôtée par la ruine de Jérusalem, & par l'embrasement de la maison du Seigneur. Ils font ensuite eux-mêmes transportés dans l'Empire de Babylone. Ce dernier coup surmonte enfin l'indocilité d'Israel, & la sincérité de sa pénitence est suivie du retour des bontés de son Dieu, Il le fait revenir à Jérusalem, lui fait rebâtir & sa Ville & son Temple; le comble d'honneurs & de prospérité; & fa derniere épreuve sous les Macchabées ne sert qu'à constater de plus en plus son renoncement à l'Idolâtrie, & son attachement à la Loi. Telles sont les voyes qu'il a plû au Tout-Puissant d'employer pour conduire son peuple jusqu'au tems du Messie. Nous le répétons : c'étoit d'attacher la décadence de l'état politique à la profanation de son culte, & de ne rendre Israel heureux, même de cette félicité temporelle, qu'à proportion de sa fidélité à le servir. Il est donc clair que c'étoit toujours la gleire de l'Eglise, qui étoit le principal objet des promesses. Tout

sur le Psaume 90. Hebr. 91. 169 le reste étoit accessoire. Il n'étoit que le moyen dont se servoit le Seigneur; & non la fin qu'il se proposoit. Mais les tems de figures sont accomplis depuis plus de 17 siécles. Le regne du Messie a apporté à son Eglise cette plénitude de grace si long-tems désirée. Toute sa gloire est spirituelle & intérieure. Omnis gloria ejus ab inties. Ce sont des adorateurs en esprit & en vérité qu'il demande, in spiritu & veritate oportet adorare. Cette gloire constante, permanente, indéfectible qu'il promet à son épouse, est la seule qui soit vraiment digne de lui.

Qu'en ne dise donc plus que l'objet des promesses n'a pas été rempli
à cause du mépris dans lequel nous
voyons les Juiss depuis la ruine de
Jérusalem. La plus grande partie de la
nation ayant renoncé son Dieu, elle
n'a rien à prétendre aux bénédictions
qui ne sont promises que pour son Eglise sidéle, & à la gloire qui l'accompagne. Cependant, à s'en tenir même
à l'extérieur, ces promesses ont eu
leur esset jusqu'au tems qui leur étoit
marqué pour terme. Car quelques
soient les expressions dont se servent

Seconde Observation les Prophétes pour annoncer leurs Oras cles, leur premier objet ne va jamais que jusqu'au Messie qui en étoit la fin. Finis legis Christus. Alors l'Eglise de l'ancien Israel ensevelie dans le tombeau avec fon Chef, & reffuscitée avec lui, a passé sans interruption à l'état de l'Eglise du nouvel Israël. Elle a puisé dans le sein de son époux, & dans l'efficacité de son sang son esprit & ses inclinations. Elle ne met fon ambition & sa gloire qu'à étendre le regne de son Dieu, & à lui donner des enfans par toute la terre. Elle n'a des vues que pour l'éternité. Que les impies l'attaquent & la persécutent; les traits dont ils se servent, ne peuvent atteindre cette félicité qui lui est promise, & c'est de ces violentes

4°. Afin de lui faire voir le Sauveur

épreuves qu'elle tire toute sa gloire. La confusion de ses ennemis donne un

que je lui ai promis.

nouvel éclat à sa Majesté.

C'est Jesus-Christ. On n'en peut pas douter. Alors l'Eglise d'Israël rassassée de jours; longitudine dierum saturabo eum, & pénétrée d'amour à la vue de celui qu'elle désiroit avec tant d'ardeur, s'écrira dans la personne du saint vieillard Siméon., Maintenant, Sei, gneur, vous laisserez mourir en paix votre serviteur; parce que mes, yeux ont vu le Sauveur que vous, aviez promis., Nunc dimittis servum tuum Domine, secundum verbum tuum in pace: quia viderunt oculi mei salutare tuum. Telle est l'œconomie de ce Psaume. Telles sont les importantes prophéties qu'il renserme, & que l'on anéantit, quand on lui donne les actions de la vie de David pour objet.

L'exposition critique que nous venons de faire mérite quelqu'attention. On n'avoit jamais soupçonné jusqu'ici que cette Poësie pût appartenir à l'Eglife d'Ifraël captive à Babylone. Du moins nous n'avons vû aucun Interpréte qui se soit fixé à ce dénouement historique. Cependant on vient de voir que toutes ses parties ont un rapport intime lorsqu'on lui donne cet objet. Au contraire nous avons fait sentir que l'harmonie ne peut pas se soutenir, quand on choifit un autre point de vue que celui auquel nous nous fixons. De tous côtés ce sont des dis-Sonnances qui dégradent ce beau Can-

tique. Nous disons plus, & nous osons avancer qu'il n'est point de Psaume dont on puisse faire une application plus juste à la Captivité de Babylone que celui-ci. Pourroit-on maintenant ne pas soupçonner que plusieurs autres de ces divines Poësies convinsent au même objet, quoique personne

n'ait jamais eu cette idée ?

Mais quoi! diront sans doute les partifans aveugles des anciens préjugés , partout cette Captivité de Babytone? Cette objection nous étonne d'autant moins, que nous l'avons faite bien des fois avant d'avoir examiné chaque morceau en lui-même; & selon le rapport qu'il a avec d'autres qui peuvent servir à en faciliter le dénouement. Jusques-là l'universalité du plan de M. l'Abbé de Villefroy, & son unité d'objet nous ont paru impossibles, parce que nous jugions par prévention; & il en sera toujours ainsi de quiconque craindra de dépouiller ses préjugés. Il faut un examen impartial, & un travail sans relâche, pour se faire jour à travers les difficultés sans nombre, qui nous dérobent l'intelligence du sens litéral. Autrement on mar-

fur le Psaume 90, Hebr. 91. chera toujours sans guide, sans principes, ou dans des moralités presque toujours arbitraires, & qui n'aboutifsent à rien de solide, ou dans des applications froides & inconféquentes que l'on fera à des traits historiques qui ne se lieront point ensemble. Il faut l'avouer ingénuement, voilà ce qui a commencé à nous détromper, c'est-à-dire, l'impossibilité de trouver de l'harmonie dans les hypothèses ordinaires. Rebutés d'un côté, nous sommes devenus plus dociles de l'autre. Les préventions, qui fomentoient nos résistances, se sont dissipées peu-à-peu; & dès-lors la lumiere a paru croître à nos yeux. Enfin à mesure que nous avons avancé, la conviction a été le fruit de nos études : l'expérience a confirmé, & confirme de jour en jour toutes nos recherches. A-t'on tort de se fier à un si grand Maître? Les réflexions suivantes pourront peut-être détromper plusieurs personnes; en attendant qu'une étude plus particuliere & plus réfléchie, les mette en état de juger par elles-mêmes, & de s'affurer de la solidité de ce que nous avancons. Quant'à ceux qui ne sont pas-M. V.

en état d'en passer par un examen si rigoureux, ils doivent croire que nous n'avons rien négligé dans une matiere de cette importance; & puisqu'ils ne peuvent pas s'en rapporter à leur propre expérience, il est de leur prudence de se reposer sur celle des autres.

Réflexions sur l'universalité du plan de M. l'Abbé de Villefroy, & sur son unité d'objet dans la plus grande partie des Psaumes.

La matiere que nous traitons, est fi sainte par elle même, & nous lui portons un si sincere respect, que nous faisirons toujours avec plaisir tous les moyens que nous fournira la charité chrétienne de revenir de nos écarts, fi quelqu'un nous fait sentir que nous nous égarons. Ce n'est point par une déférence aveugle, ni par aucun autre fentiment humain que nous nous attachons aux lumieres que Monsieur l'Abbé de Blasimont nous a communiquées. Nous croyons voir la vérité; & la vérité est le seul objet de nos recherches. La docilité, avec laquelle nous nous prêterons aux avis qu'on

de M. l'Abbé de Villefroy. 275 voudra bien nous donner, prouvera

la sincerité de notre aveu.

Mais si, par cette protestation solemnelle, nous nous engageons à écouter avec docilité tout ce qu'on objectera contre le plan que nous embrassons; on n'exigera pas sans doute que nous fouscrivions sans autre examen à toutes les critiques qu'on pourroit faire. Tout acquiescement doit être raisonnable & fondé. Il s'agit donc de favoir si celui que nos Critiques (a) voudroient tirer de nous, seroit revêtu de ces avantages, & fi le plan de M. l'Abbé de Villefroy a les défauts qu'ils lui reprochent; ou plutôt si ce qu'ils appellent défauts, ne sont pas au contraire des perfections, pour lesquelles

(a) Quand nous parlons de nos Critiques nous n'entendons pas seulement ceux qui ont paru publiquement; mais encore ceux qu' nous ont proposé leurs difficultés par lettre, ou de vive voix sur le plan de M. l'Abbé de Villesroy. C'est aux uns & aux autres que nous répondons. Nons ne rapporterons pas toujours leurs propres paroles. C'est plûtôt au sens que nous nous attachons. Nous tâcherons même quelquesois d'enchérir sur leurs objections; asin qu'il soit évident que nous ne cherchons nullement à éviter les difficultés.

ils n'ont de la répugnance & de l'opposition, que faute de les connoître & de les étudier.

Il faut avouer, dit on, qu'avec une imagination un peu fertile, il n'est pas d'opinion si singuliere que l'on ne puisse revêtir de belles couleurs, & décorer, pour ainsi dire, de quelque vraisemblance. Jamais on n'avoit pensé jusqu'ici, que presque tous les Psaumes eussent cette unité d'objet que M. de Villefroy & ses Eléves viennent d'y découvrir. On avoit cru bonnement que David s'étant trouvé tant de fois dans des circonstances critiques, il n'étoit pas surprenant qu'il eut employé fon talent poëtique à nous dépeindre ses inquiétudes, ses embarras, ses dangers; à solliciter le fecours du Seigneur, & à le remercier dans ses Cantiques quand l'Eternel avoit exaucé sa priere.

Une Tradition immémoriale, qui nous a été transmise d'âge en âge par ceux qui sont demeurés dépositaires des Saintes Ecritures, a persuadé les plus savans personnages, que David est non-seulement l'Auteur, mais l'objet du plus grand nombre de ces

de M. l'Abbe de Villefroy. 277 facrés Cantiques. Cette opinion accréditée depuis si long-tems par tant de suffrages, a jetté dans notre esprit de si profondes racines, qu'il ne paroît pas disposé à écouter favorablement: quiconque entreprendra de faire voir que l'on s'est trompé jusqu'à présent. Pour nous troubler dans une possesfion fi ancienne, on ne peut, ce semble, rien moins demander que des mémoires authentiques, des pièces de la premiere antiquité, que l'on ne puisse revoquer en doute, & qui prouvent sans replique que les Juiss eux-mêmes. n'ont point connu l'objet litéral historique des Pfaumes : ou qu'ils nous en ont imposé, en nous donnant pour objet de ces divins Cantiques les actions de la vie d'un Prince, qui tout au plus n'en a été que l'Auteur.

Sans avoir égard à cette Tradition immémoriale, & sans être muni de ces autorités irréfragables, un Auteur d'un génie systématique ose tenter aujourd'hui de faire connoître à tout le genre humain, qu'il n'a pas encore compris le premier sens de ces Cantiques, qu'on étudie sans cesse depuis plus de deux mille ans, & qui semblent avoir

épuisé tous les efforts des plus savans Interprétes. Mais l'en croirons-nous sur sa parole? N'a t-on pas raison d'être étonné de voir rapporter presque toutes les Poesses qui sont la priere de l'Eglise, à un seul & unique objet, qui est l'Eglise d'Israël considerée pendant & après la Captivité de Babylo-

ne pour le premier sens?

C'est une belle machine, ajoute-t-on ironiquement, que cette Captivité de Batylone. Comme il est certain qu'il n'est point d'afflictions, ni de tourmens que les Chaldéens n'ayent fait subir aux Ifraelites pendant qu'ils furent maîtres de leur fortune & de leur vie, il n'en est point dans les Psaumes que l'on ne puisse ramener à ce but. Avec le secours des énigmes & des métaphores dont le célebre Professeur Royal a toujours une ample provision, quels progrès rapides ne va-t-on pas faire dans une carrière où l'on s'étoit trouvé si souvent arrêté? Si l'on rencontre fur son chemin les termes de mort, de tombeau, d'enfer, de lumiere, de jour, de tenebres, de nuit, de fosse, de prison, de tempête, de vent impétueux, de désert, d'impies, d'etrangers, enfin

de M. l'Abbé de Villefroy. 279
quelqu'espèce d'adversité que ce puisse
être, & qu'on soit embarrassé à en
donner l'explication litérale; il n'y a
qu'à penser à la Captivité de Babylone;
& si le sens naturel des termes ne
donne aucune ouverture, l'énigme ou
la métaphore nous tirera adroitement
d'affaire. N'a-t-on pas raison de direque cette Captivité est une machine bien
commode?

D'autres un peu plus modestes dans leurs décisions, conséquemment plus dignes d'être écoutés, ne peuvent s'empêcher d'avouer que l'harmonie qui résulte de l'application des principes de Monsieur l'Abbé de Blasimont leur fait plaisir; ils conviennent ingénuement que l'on y gagne beaucoup du côté de la netteté des idées; que le Lecteur ne flotte plusc, omme auparavant, dans une vaste mer de doutes & d'incertitudes, puisqu'on lui donne la preuve de tout ce qu'on avante; & qu'on fixe son esprit à un objet déterminé. Un seul scrupule les arrête : c'est l'habitude des préjugés contraires. Il semble, ajoutent-t-ils, qu'on se rendroit volontiers, si l'on savoitne déférer qu'à la vérité. Mais on craint

280 Réflexions sur le plan que ce ne soit qu'un faux brillant. On appréhende que M. de Villefroy n'ait été séduit par la vivacité de son imagination, qui, frappée de certains rapports, n'aura pas laissé à son jugement toute la liberté d'agir contre lui-même. Ainsi, disent-ils, arbitraire pour arbitraire (car ils conviennent de bonne foi qu'on ne trouve rien de plus dans la plûpart des Commentateurs) ne vaut-il pas mieux s'en tenir à l'ancien stile, que d'allarmer les gens timides par des idées qu'ils regardent comme des innovations dangereuses? Peutêtre même que cette unité d'objet, que vous croyez y appercevoir, n'est que l'effet trompeur d'un génie profondément méditatif, qui, familiarisé depuis long-tems avec les Ecrits prophétiques, a sû trouver chez eux des rapports, former des combinaisons, rapprocher artistement ce qui est nécessaire pour établir son syssème. Tout cela peut donner à cet objet quelque degré de probabilité & de vraisemblance: mais peut-on en conclure qu'on ne s'égare point en le suivant.

On ne finiroit pas si l'on vouloit faire part au Lecteur de toutes les

de M. l'Abbe de Villefroy. objections triviales, de tous les peutêtre, & de tous les démentis dont on a cru devoir affaisonner les critiques. fans garder même aucun des ménagemens que l'on a droit d'attendre les uns des autres. A entendre parler ceux qui se sont élevés contre M. l'Abbé de Villefroy, son plan n'est qu'un tissu de paradoxes : il est inutile, il est arbitraire, il est dangereux à la caufe chrétienne, bien loin de lui être avantageux, comme cet Auteur le prétend. L'imputation est grave. N'importe. On a des raisons secrettes pour trancher le mot. Nous tâcherons d'y faire honneur.

Rép. Si déclamer contre un Auteur; c'est lui répondre, il faut avouer que ces Messieurs ont trouvé des armes triomphantes contre l'Auteur des Lettres à ses Eléves. Mais laissons ces Critiques s'amuser, ou se satisfaire; ce n'est pas de la forme dont il s'agit, mais du fond des choses.

D'abord il faut poser pour certain, qu'il importe sort peu pour le bien de l'Eglise, qu'un tel Psaume soit appliqué à David, ou à Salomon, ou à Zorobabel, ou à Saul, ou à tel autre

Réflexions sur le plan Particulier que l'on voudra. Elle est si persuadée de cette maximo, qu'elle ne s'est jamais allarmée des petits débats de ses Interprétes, qui, depuis que l'on travaille sur ces divins Cantiques, c'est-à-dire, depuis la naissance du Christianisme, les ont entendus différemment les uns des autres. Cette pieuse mere, les sachant tous d'accord dans le fond, qui est d'attribuer ces Poesses sacrées, pour le second & principal objet, à Jesus-Christ son époux; elle les voit tranquillement ambitionner la préférence de leur donner un premier objet, qui serve de base & de Prophétie au sens qui regarde le Redempteur de tous les hommes, en qui se sont accomplis définitivement tous les Oracles de l'Ancien Testament.

Disons plus; si l'Eglise avoit à s'intéresser pour un objet primitif des Psaumes, plûtôt que pour un autre, ce seroit sans doute pour celui, qui seroit un type plus exact du sens qui la regarde elle-même. Car il est constant qu'en interprétant l'Ecriture, on ne doit pas séparer le chef de ses membres; que ce qui s'entend du premier,

de M. l'Abbe de Villefroy. 283 doit s'entendre des seconds, & que l'Eglife ayant été associée à l'auguste qualité d'épouse, elle est toujours participante des biens & des maux, des promesses & des récompenses de son chef. Pour remplin ce point de vûe qui doit fixer l'attention de l'Interpréte & du Lecteur fidéle, il faut fuivre pas à pas, autant qu'il est possible, dans l'explication d'un Psaume, d'une Prophétie les caracteres généraux de l'ancienne & de la nouvelle Alliance, qui correspondent l'une à l'autre; & il est au moins à présumer que l'objet primitif que l'on choisit, fera d'autant plus exact & d'autant mieux fondé (on suppose toujours qu'une harmonie constante regne dans toute la piéce) qu'il sera propre à représenter un plus grand nombre de caracteres de celui à qui il doit servir de base. Or n'est-il pas évident que la Nation sainte toute entiere, considerée sous le point de vue de l'unité de son culte qui la distingue des Nations idolâtres, & dirigée dans ses opérations par l'esprit de son chef qui est le Verbe avant son Incarnation est bien plus propre à représenter l'uni-

Réflexions sur le plan té de l'Eglise sous la direction du Verbe incarné son époux, & l'étendue ou l'universalité de la Religion des vrais adorateurs de la Loi nouvelle, séparés de toutes les Sectes infidéles, ou hérétiques, que ne le seroit un seul homme tel que David, Salomon, ou Doëg? Il est donc évident que l'objet que nous donnons à la plus grande partie des Psaumes, qui est l'Eglise d'Israël considerée pendant & après la captivité de Babylone, loin d'être contraire à aucune des vérités que l'Eglise nous enseigne, est plus propre à les représenter que tout autre. A ces traits reconnoit-on un système inutile & dangereux à la Religion?

Quant à l'harmonie qui regne dans chaque Cantique en l'appliquant à cet objet, nous ne croyons pas que quelqu'un veuille la révoquer en doute. Ce sont des faits certains qu'on ne nieroit pas sans se rendre ridicule. Il suffit de lire pour s'en convaincre; & nous osons nous promettre que perfonne ne démontrera qu'il n'y en a point dans les objets auxquels nous nous attachons.

Cette seule raison ne devroit-elle

de M. l'Abbe de Villefroy. 285 pas faire ouvrir les yeux sur l'utilité & la solidité du plan de M. l'Abbé de Villefroy, à ceux-mêmes qui sont les plus prévenus contre lui? Car enfin on ne persuadera jamais à un homme raisonnable, que de deux objets donnés par différens Interprétes à une même Poësie sacrée, dont l'un est un tissu de pensées détachées, qui n'ont point entr'elles de liaison, ou qui ne forment que des idées vagues & indéterminées; l'autre au contraire est lié sans interruption, & ne s'écarte pas un instant d'un point fixe & unique; jamais dis-je, on ne persuadera à un homme raisonnable, qu'il soit plus prudent de préférer le premier au second. Encore moins le convaincrat-on qu'il soit possible de former un fens parfaitement suivi dans un Psaume, & de prouver par l'Ecriture ellemême chaque pensée, chaque expression qui concourre à son harmonie, à moins que ce sens ne soit véritable, ment celui de l'Ecrivain sacré.

Ainsi puisqu'il est évident qu'en prenant pour l'objet des Psaumes les intérêts de l'Eglise d'Israël entiere, cet objet a un rapport plus intime que Réflexions sur le plan tout autre avec les intérêts de l'Eglise de Jesus-Christ, & qu'il les met dans un point de vûe plus lumineux; que d'ailleurs il se soutient parfaitement sans altérer le sens litéral du Texte;

n'avons-nous pas eu raison de dire, que, si l'Eglise avoit à s'intéresser pour un objet primitif plûtôt que pour un

autre, ce seroit sans doute pour celui-ci, qui, par son unité & son universalité tout ensemble, est un type

plus exact de l'unité & de l'univerfalité, qui sont ses deux principaux

caracteres?

Mais, objecte-t-on, pourquoi quitter la route connue? Pourquoi ne pas déférer aux suffrages de l'Antiquité, & de tant d'Interprétes modernes qui ont fait du plus grand nombre des Psaumes l'histoire de la vie de David? Cette unité d'objet qu'il vous plaît d'imaginer n'est pas probable. On se prête plus volontiers à la variété qui se rencontre dans les Commentateurs, qui considerent tantôt David dans un Cantique; tantôt Salomon dans un autre. L'objet que vous substituez à ceux ci n'est-il pas idéal & de pur caprice? Ne sont-ce pas des mysticités

de M. l'Abbé de Villefroy. 287, arbitraires qui ne furent jamais le sens litéral de nos Odes sacrées?

Que cette unité d'objet ne soit pas probable, on le dit sans le prouver; mais il n'est rien de si aisé que de saire voir le contraire. La plus grande partie des Peres & des Interprétes Catholiques conviennent que le second sens, le sens de la nouvelle Alliance, qu'ils appellent mystique ou spirituel a une unité d'objet qui est Jesus-Christ joint à son Eglise, & cette idée est non seulement probable, mais elle est encore vraie. Pourquoi donc trouver improbable que ce qui sert de type à ce second sens, ait aussi cette unité d'objet.

D'ailleurs où trouve-t-on cette unanimité de suffrages des Interprétes anciens & modernes que l'on vante avec tant de complaisance? Il suffit de jetter les yeux sur les argumens qu'ils ont donnés des divines Poësses pour se détromper. A peine trouvet-on quelqu'un de ces Cantiques qui ait été entendu dans le même sens par tout le monde. Comme l'Eglise n'a rien déterminé sur ce sujet, chacun s'est cru en droit de publier ce qui

Reflexions sur le plan lui a paru le plus probable; & le seul objet de la captivité de Babylone a eu dans près de cent vingt Psaumes des Partisans aussi respectables par leur science que par leur sainteté. Pourquoi nous priverions-nous du droit d'entendre de même plusieurs autres piéces, fice que nous appercevons est établi sur des raisons solides? Qu'on ne nous objecte donc plus le suffrage de l'Antiquité, comme si nous étions continuellement en contradiction avec elle. C'est chercher à faire illusion à ceux qui ne sont pas au fait, que d'interposer ainsi à tout propos un nom & une autorité respectable, sans marquer déterminément en quoi son suffrage est décisif, & les cas où l'on peut, & l'on doit s'en écarter. Personne, nous osons l'assurer, n'a plus de vénération que nous pour les Peres de l'Eglise. Mais comme nous sommes persuadés qu'on ne concourre pas moins à les décréditer, en les citant sans raison, qu'en les récusant toutà-fait, nous cherchons à éviter ces deux extrêmes. On verra combien nous est précieuse leur autorité; mais nous tâchons de nous en servir avec prudence

prudence. Voudroit-on que nous priffions les armes pour les soutenir opiniâtrément, lorsqu'ils se sont trompés dans des matieres où il est libre à chacun de proposer ses découvertes? Ils se resormeroient sans doute euxmêmes en plusieurs endroits, s'ils avoient à prositer des lumières que la suite des siècles nous a procurées. L'étude du sens litéral primitif n'avoit pas été poussée aussi loin de leur tems, qu'elle l'est de nos jours; & par conséquent ils étoient plus exposés à s'en écarter.

Le respect dû à l'autorité des Saints Peres, ne doit donc pas aller jusqu'à ne jamais s'éloigner de leurs explications, quand on en trouve de plus litérales. Cornélius à Lapide qu'on ne foupçonnera pas de les avoir méprisés, établit positivement ce principe, après avoir fait un long éloge de la personne & des Ouvrages de Saint Jérôme, qui est sans contredit celui de tous les Docteurs de l'Eglise, à qui on doit le plus de déférence dans l'explication de l'Ecriture. Illum [Hieronimum ] dit ce savant Jésuite, proem. in maj. Proph. pag. 17. & ego affidue Tome II.

consulo, & consulam; ita tamen, ut, si quis aliud quid melius afferat, aut Deus suggerat, aut ratio evincat, bonâ Hieronimi pace dicam: AMICUS SANCTUS HIERONIMUS, MAGIS AMICA VERITAS. Nam ipsi Sancto Hieronimo semper suit, & nunc maxime, veritas ipsa magis amica est se ipso, suoque sensu. Et Saint Jérôme vouloit luimême qu'on se préférât à lui quand on trouveroit mieux qu'il n'avoit pû trouver.

Qu'on se prête plus volontiers à la variété des objets qui se voyent dans les différens Interprétes, qu'à cette unité que nous y remarquons, nous n'en sommes pas surpris. Le changement est une disposition si naturelle à Phomme, au François sur tout, qu'il s'ennuye de tout ce qui ne lui paroît pas affez varié. Un objet trop continu le lasse, & le rébute. Il aime à promener sa vue de l'un à l'autre; & son penchant qui décide trop ordinairement de ce qui n'est que de la compétence de sa raison, lui fait assez souvent prendre pour certitude ce qui n'est que l'effet de ses préjugés. Cette disposition est encore plus à craindre

de M. l' Abbe de Villefroy. pour un Interpréte de l'Ecriture que pour tout autre. Il est cependant un moyen d'éviter l'écueil, où vont néceffairement échouer ceux qui n'ont d'autre méthode que de suivre l'usage, tel qu'il puisse être. C'est de faire une attention sérieuse à la conduite de la Divinité à notre égard, & au but qu'elle se propose dans les Ecritures. L'application de ce principe ouvrira la carrière la plus belle & la plus fatisfaisante qu'on puisse imaginer. On verra que, quand l'Etre suprême inspire ses Prophétes, & qu'il les charge d'instruire les hommes de ses volontés, il a toujours en vûe un point fixe où tout se rapporte. C'est le centre où aboutissent les lignes de la circonférence, & ce centre dans les Ecritures, c'est son Verbe, son Fils unique, pour qui & par qui tout a étéfait. Dans l'Ancien Testameut comme dans le Nouveau, il est le but, & l'objet des Prophéties; & son Eglise étant associée à tous les priviléges de l'Epoux, les caractères prophétiques de l'une & de l'autre Alliance tombent & se réunissent uniquement sur elle & sur lui. En un mot, c'est pour se préparer un N 11

Réflexions sur le plan peuple de Saints, qu'il envoye ses Prophétes & qu'il met ses paroles dans leurs bouches, & non pas pour la satisfaction particulière de ce particulier, ou de celui-là. C'est donc s'écarter de ce principe incontestable, que d'entendre des intérêts temporels d'une seule personne une Poesse sacrée pour laquelle on fait intervenir l'inspiration divine. Quand Dieu employe le ministere extraordinaire de ses Prophétes, il a les yeux fixés sur fon Verbe & sur son Eglise. C'est, à proprement parler, le seul objet qui foit digne de son attention. Non, ce ne sont point ici des mysticités, des spiritualités arbitraires, de caprice, & de fantaisse. C'est le vrai sens, le sens litéral des Prophéties; & il est bien affligeant qu'il faille rappeller à des Chrétiens, même à ceux que l'on devroit supposer instruits, des vérités aussi essentielles. Il n'y a qu'un attachement servile au sens grammatical des mots de l'Ecriture, qui puisse empêcher d'en sentir la solidité. C'est sur ce fondement que nous établissons notre unité d'objet dans les Psaumes, C'est toujours le Verbe à la tête de

de M. l'Abbe de Villefroy. 293. fon Eglise avant & après son Incarnation. Il la dirige; il la foutient; il la console; il l'accompagne dans toutes ses afflictions; & il ne la quittera jamais que pour la remettre, aussi bien que lui-même, entre les mains de son Pere, lorsque tout sera consommé dans l'unité. Est-il un plan plus digne de la majesté des Ecritures? La Religion nous en enseigne les principes; l'harmonie de chaque morceau en autorise l'application; & l'Ecriture elle-même interprêtée selon l'esprit de la Tradition, le prouve en détail d'un bout à l'autre. Si l'on pousse aussi loin la démonstration, en suivant tel autre plan que l'on voudra, nous respecterons son antiquité, & nous lui donnerons volontiers la préférence.

Mais reprenons certains chefs de l'objection. Il ne seroit pas étonnant, dit on, que David eût employé son talent poetique à nous dépeindre dans des Cantiques ses inquiétudes, ses embarras, ses dangers, & sa reconnoissance envers le Souverain Maître. Il paroît même assez naturel de le penser.

Si l'on confidere David comme un simple particulier de l'Eglise d'Israël,

Réflexions sur le plan nous pourrions peut-être en convenir. Nous disons peut-être, à cause des incompatibilités que nous avons vû tant de fois se trouver entre son vrai caractére, & celui qu'on lui prête quand on le fait l'objet du plus grand nombre des Psaumes. Alors il ne faudra plus regardet ces Poesses comme inspirées de Dieu; mais seulement comme des piéces produites par la reconnoissance de ce Prince. Semblables à ces Cantiques d'action de graces, que nous voyons de tems en tems sortir de la plûme de nos Poëtes Chrétiens, pour remercier l'Eternel de quelque bienfait signalé, dont il a daigné favoriser son peuple. On ne dira pas que ces Poëtes sont autant de Prophétes: selon cette hypothèse David ne sera pas plus dans le cas d'être honoré de ce glorieux titre. Mais si on envifage ce Prince, non plus comme personne privée, mais comme Prophéte qui parle au nom de l'Eglise; nous disons qu'il n'est point naturel, qu'il feroit même surprenant, qu'il abandonnât les intérêts de la Nation fainte dont il est chargé, pour l'occuper dans ses assemblées, où ses Psaumes étoient

de M. l'Abbé de Villefroy. 29% chantés, des plaintes & des malédictions qu'on lui met dans la bouche

contre ses ennemis personnels.

Car quel intérêt si grand l'Eglise d'Israel en corps avoit-elle à ne s'occuper, dans ses assemblées de religion que des, démêlés temporels d'un seul homme? Un objet si peu considérable méritoitil l'attention de toute une Eglise; & une attention si entière, que ces démêlés temporels fissent le fond du Service Divin ? Que diroit-on aujourd'hui, si l'on faisoit entrer dans le corps, des Prieres publiques des Poemes faits à l'occasion de quelque bataille gagnée contre les ennemis de la France? Disons plus : si tout l'Office Divin n'étoit composé que des Poëmes de cette espéce : qu'on y inférât même des piéces qui n'auroient été faites que pour célébrer la victoire de quelqu'un de nos. Généraux, fur quelqu'adversaire formidable de l'armée ennemie; sur quelque nouveau Goliath, ou sur quelque nouveau Jesbibenob; ou pour louer, le Seigneur de l'avoir délivré de quelque flatteur, tel que Doeg, ou Achitophel qui auroit cherché à le perdre dans l'esprit du Prince? On N iv

106 Réflexions sur le plan diroit que ces démêlés personnels ne sont pas faits pour servir de Prieres habituelles & uniques à l'Eglise : qu'elle s'intéresse, il est vrai, à la prospérité temporelle des Rois, & qu'elle demande à Dieu dans ses Prieres de les conserver en paix; mais on ajouteroit, qu'elle a de plus grands besoins, qui regardent tous ses enfans en général, & que ce sont ceux-là qui doivent l'occuper, & qui l'occupent effectivement dans fes affemblées religieufes. Inutilement diroit-on, qu'il ne faut pas juger des Cantiques que le Roi Prophéte composoit pour célébrer ses triomphes sur ses ennemis personnels, comme de ceux dont on vient de parler, parce que David dans toute sa vie souffrante a été la figure du Messie que l'Eglise attendoit; & par conséquent qu'elle pouvoit s'occuper de ces Odes facrées fous ce point de vue.

Car 1°. il reste à sçavoir, s'il est vrai qu'il sût connu incontestablement dans l'Ancienne Loi que ce Prince sigurât Jesus-Christ. 2°. Quand cela seroit certain, on n'en seroit pas plus éclairé. En esset, tous les Théologiens

de M. l'Abbe de Villefroy. conviennent que la connoissance qui étoit donnée dans l'Ancienne Loi des Mystères de la Nouvelle Alliance, étoit une connoissance très-obscure. nullement détaillée, ni circonstanciée. Ce qui étoit connu alors, étoit un Messie futur qui devoit racheter Israel. Encore la plûpart l'entendoient-ils charnellement. Quant au détail, il étoit réservé après l'accomplissement des Mysteres de la Nouvelle Alliance. C'est le Nouveau Testament qui nous découvre les deux sens des Prophéties; autrement nous nous contenterions, comme les Juifs, du premier sens qui se présente; ou, si nous admettions un double sens dans quelques prophéties, comme ils le font, le second se termineroit à une connoillance vague d'un Messie en espérance, qui ne se trouveroit encore que dans le petit nombre des Poësies, dont nous nous occuperions dans nos Prieres. Ainsi dans l'hypothèse par laquelle on soutient, que les Plaumes ne sont autre chose que l'histoire des malheurs de David, l'Eglise d'Israel qui s'en occupoit, étoit donc réduite à chanter dans ses affemblées religieuses des piéces Nv

dont l'objet primitif ne la regardoit pas, comme figuratif d'un autre objet qu'il ne lui étoit pas encore donné d'y reconnoître, ou, dont elle n'avoit qu'une connoissance très-obscure, & nullement détaillée.

De plus, l'on diroit que ceux qui veulent que la plûpart des Psaumes ayent pour objet les malheurs de la vie de David, soyent jaloux de l'auguste qualité de Prophéte que l'Ecriture lui donne; & qu'ils ont juré de ne la lui accorder qu'aussi rarement qu'ils pourront. Une pièce appartientelle visiblement à la Captivité de Babylone? Ils en concluent que David n'en est pas l'Auteur. Pourquoi? Parce que, disent-ils, il ne s'est pas trouwé en captivité. Comme si le Prophéte du Verbe incarné & de son Eglise, n'avoit pas pû voir en esprit un événement, qui non-seulement en étoit la figure la plus exacte, mais encore la prophétie. Ceux des Plaumes, qu'ils attribuent personnellement à ce Prince, ne contribuent pas moins à dégrader son esprit prophétique. Car quel autre personnage lui fait on faire que de nous rapporter simplement des

de M. l'Abbe de Villefroy. événemens dont il étoit témoin, puis qu'on suppose que ce sont ses propres malheurs qu'il nous dépeint. L'inspiration divine étoit-elle bien nécessaire dans un cas semblable? Pour raconter un fait que l'on a vû, & dans lequel on a été soi même intéressé; ou , pour composer un Cantique d'action de graces après avoir évité un danger éminent, est-il besoin que l'esprit de vérité inspire celui qui en est l'Auteur? Voilà donc David réduit à figurer simplement, peut-être même sans le savoir, par les événemens de sa vie souffrante, celle de Jesus-Christ & de son Eglise, ainsi que tant d'autres faints personnages de l'Ancienne Alliance, qui pour cela n'ont pas été des Prophétes. David ne mériteroit pas plus cette auguste qualité. En effet une Prophétie exprime, non-seulement sous l'enveloppe des premiers événemens (c'est ce qu'on appelle simplement figure), mais elle exprime par les termes mêmes, l'objet qu'elle a en vue. Or, si les afflictions de David sont le sens primitif de nos Poësies sacrées, leur application à un objet particulier, aussi limité en tout

Réflexions sur le plan genre que la vie d'un homme, n'est plus propre à représenter une seconde fois par les mêmes termes un objet aussi grand, aussi sublime, & d'une aussi vaste étendue que celui de Jesus-Christ & de son Eglise. Nous l'avons dit ailleurs, & on ne peut trop le répéter; il n'y a que l'Epouse du Verbe qui puisse se représenter suffisamment ellemême, & prophétiser par les mêmes termes qui expriment les biens & les maux qu'elle a éprouvés avant l'Incarnation de fon Epoux, ceux qu'elle éprouveroit après son Incarnation. David en qualité de Prophéte, & parlant au nom de toute l'Eglise, exprime l'un & l'autre dans les Psaumes. C'est le plan que nous suivons. Sans parler des autres avantages qu'on en retire, tels que l'harmonie, l'intelligence parfaite de ces Cantiques, les intérêts même de l'Eglise de Jesus-Christ qui y paroissent plus à découvert; ce plan est beaucoup plus honorable au Roi Prophéte, que de supposer qu'il n'est occupé que de ses ennemis personnels, & qu'il fait toujours des imprécations contr'eux; souvent même contre sa Nation toute entiere.

de M. l'Abbe de Villefroy. Il y a, ce semble, une contradiction dans la conduite de ceux qui disent, qu'on se rendroit volontiers, si l'on croyoit ne se rendre qu'à la vérité: mais qu'on craint d'être ébloui, & non convaincu. Cependant à suivre les critiques, ils donnent clairement à entendre qu'ils ne sont pas satisfaits des Commentateurs. Nous en avons vû, même plusieurs d'entr'eux, pousser les choses jusqu'à nous dire, sans doute avec un peu trop de chaleur, que la plûpart ne nous débitent que les rêveries de leur imagination; qu'on n'apperçoit chez eux ni suite, ni liaison, ni harmonie dans le Discours; que les difficultés sérieuses, loin d'être résolues, y sont à peine entamées. L'un, ajoutent-ils, se contente de rapporter ce que les autres ont écrit, & semble n'aspirer qu'à former un magasin des fantaisies des hommes, sans entrer dans aucune discussion capable de satisfaire des esprits raisonnables. Un autre se présente hérissé d'Hebreu, d'Arabe, de Syriaque, de Grec, &c. & se rend si souvent inintelligible, qu'on le prendroit volontiers pour un de ces Oracles du Paganisme, qui sem-

Réslexions sur le plan bloient avoir pris à tâche de faire mettre les esprits à la torture pour les comprendre. Il en est qui préviennent davantage en leur faveur. Leurs Commentaires édifians se présentent avec tous les agrémens du style : mais ils sont mystiques, où il faudroit être litéraux; & à peine ont-ils commencé à expliquer leur texte, qu'ils sont déja arrivés à l'Eternité bienheureuse, dont ils n'ont pas envie de revenir pour applanir une difficulté qui regarde la Lettre. Ils ont quelquefois donné de bonnes régles, mais ils les suivent rarement. Quelques-uns en imposent par l'érudition dont ils se parent, trop Touvent étrangere à la matiere qu'ils traitent, & absorbent en quelque sacon dans ces hors-d'œuvres, le peu de fruit qu'on pourroit retirer de leur travail.L'on diroit que toute leur ambition est de paroître habiles, & d'écrire beaucoup; plus jaloux de la réputation de Savans, que de celle d'hommes judicieux & de bon sens. Telles sont les plaintes, en partie mal fondées, que nous entendons faire tous les jours sur l'insuffisance des Commentaires, par ceux mêmes qui con-

de M. l'Abbé de Villefroy. viennent que le plan de M. l'Abbé de Villefroy éloigne constamment de ces défauts. Ils s'apperçoivent avec plaisir qu'on ne laisse pas leur esprit flotter dans des généralités vagues & incertaines qui n'aboutissent à rien de solide. On les fixe à un point d'Histoire Prophétique que l'on suit pié à pié, & dont on leur donne les preuves mot pour mot, sans jamais s'écarter de l'objet choisi. Par quelle fatalité l'habitude des préjugés contraires leur faitelle donc craindre qu'un tel plan, ne soit encore qu'un système arbitraire, plus travaillé à la vérité que celui des autres, & mieux suivi, mais toujours sujet à l'erreur? Encore un coup, que reste-t-il à désirer pour la certitude de l'objet d'un Pfaume, lorsqu'il se soutient avec la même force, avec la même harmonie dans toute son étendue, & lorsque toutes les pensées sont prouvées par l'Ecriture elle même? Si donc cette chaîne, par laquelle on parvient à cet heureux point, paroît nouvelle, ce n'est que parce qu'on en juge d'abord trop superficiellement. Notre méthode n'a rien de nouveau que l'extension que nous donnons aux idées qu'ont eu jusqu'à présent les persons nes les plus distinguées sur ces matieres. On en fait, il est vrai, un usage plus méthodique, & dès-là plus utile. Mais le sond est toujours le même. Un nouveau plan pour l'intelligence de l'Ecriture tracé sur ce modéle, n'a rien qui puisse allarmer des esprits raisonnables, qui voyent que notre unique principe, est de nous attacher à la Foi

& à la Doctrine de l'Eglise.

En un motil n'est pas d'autre moyen de s'assurer qu'on ne donne pas dans des sens arbitraires, que de respecter & de suivre constamment ces trois regles en interprétant les Livres divins : l'analogie de la foi, l'harmonie du contexte, & la comparaison des autres endroits semblables. C'est la Doctrine de tous les Théologiens. Driedo l'exprime en ces termes : (a) Veras sententias [ facræ 'fcripturæ ] prudens quifque lector, ex aliis scriptura locis, & ex circumstantià literræ, facilè poterit deprehendere, habità consideratione ad sidei regulas. Ce favant Docteur de Louvain, est si persuadé de cette maxime, qu'il

<sup>(</sup>a) De reg. & dogm. script. cap, 2. fol. 105.

de M. l'Abbe de Villefroy. 305 la répéte en plusieurs endroits de ses ouvrages. S'agit-il de découvrir le sens de toutes les expressions qu'on apppelle communément métaphoriques? C'est le seul moyen qu'il croit capable de ne pas tromper. In omnibus vocibus ambiguis, varièque acceptis in diversis scriptura locis, observanda est hac regula, ut in sermone divino. . . . Considerationehabità ad ea, quæ præmittuntur & fequuntur, talem studeamus trahere sententiam, quæ regulis fidei, sententiisve datis in aliis scriptura locis non repugnet (a). Ce sont ces trois régles fondamentales, dont nous ferons en sorte de nejamais nous écarter. Guidés par la lumiere éclatante de ce flambeau, il ne peut être que très-utile de se former une route différente dans la méthode de celle qu'ont tenue jusqu'à présent les Commentateurs. Nous suivons le conseil d'un de ces Oracles les plus avoués, Vincent de Lerins. Dicas nove, non dicas nova (b). C'est la devise que nous avons prise au commencement de cet ouvrage, qui donne une idée juste, & de nos sentimens, &

<sup>(</sup>a) Idem cap. 1. fol. 99.

<sup>(</sup>b) Contra hæres. c. 27.

306. Réflexions sur le plan

de notre façon de travailler. En effet Peut-on nier qu'il y ait beaucoup de passages dans les écrits Prophétiques dont on ne levera jamais l'obscurité, si l'on ne cherche point d'autres moyens de les éclaircir, que ceux qui ont été mis en usage jusqu'à présent?

Que les Critiques disent tant qu'ils voudront, que le plan de M. l'Abbé de Villefroy fur les Pfaumes, est imaginaire, systematique, pernicieux même: en peu de mots on peut finir la difpute. Et si l'on ne cherche point à éblouir, ou à tromper le public, plûtôt qu'à l'instruire, si l'on procéde de bonne foi, on doit toujours en revenir à ce point : il faut, ou démontrer le contraire des trois articles suivans, non par des chicannes, ou des invectives, comme on a fait jusqu'à présent, mais par de solides raisons, ou convenir que nous sommes bien fondés à suivre le plan de l'Auteur des Lettres à ses Eleves.

Car 1°. nous prouvons que la plus grande partie des Psaumes ne peut pas avoir David pour objet. Ce sont les propres termes qui composent ces divines Poësies qui nous en sournissent

de M. l'Abbe de Villefroy. la preuve. 2°. Ceux dont les expressions sont trop générales, & trop indéterminées, ont une si grande analogie avec les termes & les pensées des autres, qu'ils sont visiblement de la même classe; & plusieurs habiles Interprétes se sont déterminés au même objet que nous, sur des raisons beaucoup moins fortes & beaucoup moins foutenues. 3°. Nous prouvons que l'objet de la Captivité de Babylone, ou comme prédiction, ou comme defcription, ou comme action de graces d'en être délivrés, convient parfaitement aux uns & aux autres sans gêne & fans effort, & qu'il en remplit tous les caractères. Nous consentons volontiers, sur la foi de pareilles preuves, d'être traités de gens séduits par leur imagination : de telles imputations retombent plûtôt sur leurs Auteurs que sur nous.

Quoiqu'il en soit poursuivons. La réponse aux autres parties de l'objection, nous sournira l'occasion d'éta-

blir plusieurs vérités.

La tradition qu'on nous assure avoir été transmise d'âge en âge du sens primitif des Psaumes, par ceux qui

Réflexions sur le plan sont demeurés dépositaires des saintes écritures, c'est-à-dire, par les Juiss, n'est rien moins qu'une tradition irréfragable. Dès les premiers siècles de l'Eglise, les Peres mêmes y ont dérogé, & les Commentateurs de nos jours ont fuivi sans scrupule leur exemple. En effet qu'on lise saint Athanase, saint Jean Chrysostôme, Théodoret, Théodore d'Héraclée : qu'on jette les yeux fur faint Hilaire, faint Augustin, saint Jérôme; & pour ne pas pousser trop loin les citations, qu'on parcoure dans les derniers siécles Bellarmin, Génébrard, de Muis, Ferrand, Mollérius, Dom Calmet, on découvre tant de diversités dans les objets qu'ils donnent aux Psaumes, que rarement les voit-on se rencontrer ensemble dans le choix d'un objet. Si quelquefois le plus grand nombre s'accorde à donner la même piéce à David, ils ne s'accorderont pas sur la circonstance de sa vie. L'un croira le voir persécuté par Saul, un autre y découvrira la révolte de son fils, un troisième y appercevra Sémei qui accable ce Prince de malédictions; un quatriéme le dons mera à une autre circonstance &c. tant

de M. l'Abbè de Villefroy. 309 il est vrai qu'ils ont été tous persuadés, qu'il n'est point sur cet article de tradition qui soit invariable, & contre laquelle il ne soit pas permis de raisonner.

Où est donc le chemin battu qu'on nous exhorte si fortement à ne pas quitter? Qu'on nous montre une route fixe & constamment suivie sur laquelle on puisse raisonnablement compter. Ensuite on examinera si les raisons, qui auront déterminés les suffrages, sont suffisantes pour fermer l'entrée à de nouvelles recherches. Mais n'est-il pas évident que l'on est aussi-tôt démenti par les Interprétes qui se sont tous abandonnés les uns les autres, selon qu'ils ont crumieux réussir que ceux qui les avoient précédés? N'a-t'on pas le même droit qu'eux de les abandonner à leur tour, si l'on peut faire voir qu'ils n'ont pas répondu à notre attente, & à leurs promesses; & que l'on ait maintenant des lumieres plus vives, & des secours plus abondans? On en sera quitte pour subir le même fort, si d'autres se présentent avec de nouveaux avantages, & l'on consent volontiers à leur céder la place.

310 . Réflexions sur le plan

Malgré la diversité étonnante des Interprétes sur les objets des Psaumes, il est surprenant de voir avec combien de lenteur on a commence à revenir des idées Rabbiniques que les Juiss nous ont laissées sur leur intelligence. S'ils se détachent d'eux dans le choix de l'objet, ils ont peine à s'en détacher dans la méthode. Combien même en est il qui les suivent si scrupuleusement, qu'ils se garderoient bien d'appliquer à un autre qu'à David un Plaume où les Juifs ont mis le nom de ce Prince? Ne les voit-on pas faire tous leurs efforts pour ramener à quelque prix que ce foit toutes les expressions à ce point de vue? Quant à celles qui paroissent embarrassantes, n'éludent ils point par certains tours édifians & spirituels, les difficultés du sens litéral sans les résondre? ou bien, ce sont autant de mysteres qu'il n'est pas permis de tenter d'éclaireir; & sous ce prétexte respectable, il n'est point d'interprétation qui ne paroisse à l'abri de toute censure. Un autre parti encore plus court, & qu'il n'est pas rare de voir prendre , c'est de · passer par-dessus les difficultés les plus de M. l'Abbé de Villefroy. 311 férieuses, & d'agir comme si tont le monde en connoissoit le dénouement, en supposant toujours, sans l'examiner, qu'il n'est rien de si constant que l'objet qu'on a choisi d'après les Juiss. Cette consiance mal placée a bien éloigné des Interprétes du sens litéral des Plaumes, & elle en éloignera encore ceux qui prendront la même route.

Ce n'est que par dégrés, & à mesure qu'on a fait usage d'une Critique sage & prudente que l'on a secoué le joug des idées Rabbiniques. Quand on a examiné chaque morceau en luimême, les titres que les Juiss ont mis à la tête d'un grand nombre, n'ont plus été un des obstacles qui s'opposent à leur intelligence. On a cherché l'objet dans la piéce même; & le respect malentendu qu'on avoit eu pour ces titres, qui, loin d'être authentiques, sont souvent contradictoires au fond du Psaume, étant dissipé, on a commencé à en sentir les avantages. Ferrand & Dom Calmet ont tiré de grandes lumieres de cette méthode, mais il semble, qu'un reste de prévention les ait empêché d'en profiter entierement. S'ils quittent un objet qui leur paroît in-

Réslexions sur le plan 312 soutenable, ils en prennent quelquefois un autre qui ne se soutient pas mieux. Le dénouement de la Captivité de Babylone, qu'ils employent si heureusement dans plusieurs circonstances, où on ne l'avoit pas même soupçonné, est encore si naturel dans d'autres Cantiques dont l'objet leur paroît différend, qu'on a tout lieu d'être surpris qu'ils n'en ayent pas été frappés. Aînsi chaque chose se perfectionne peu-à peu; & pour avancer l'on profite des ouvertures d'un Auteur, qui, accablé sous le poids de son travail, n'a pas pû tout voir, par une foiblesse attachée à la Nature Humaine : de même on verra fans doute après nous, que nous n'avons pas profité de tous nos avantages, & que, sur les mêmes principes, on peut pousser plus loin ses découvertes.

De tout ce que nous venons de dire il s'ensuit, que pour révoquer en doute avec un fondement légitime les objets qu'il a plû aux Juiss de nous transmettre, il n'est pas besoin de monumens authentiques, ni de pièces de la premiere antiquité, qui prouvent qu'ils n'y ont rien compris, ou qu'ils

nous

de M. l'Abbe de Villefroy. nous ont trompés. L'harmonie de chaque pièce est le monument le plus authentique que l'on puisse désirer. Partout où elle se trouve autorisée, on peut assurer que l'on a le vrai sens de l'Ecrivain sacré; de même qu'il est incontestable que, par-tout où on ne voit point d'harmonie, on n'a pas encore compris ce qu'il veut dire. Omnis veritas, dit Saint Thomas, après Saint Augustin , que salva litera circumstantia potest divinæ scripturæ aptari. est ejus sensus. Ce n'est donc pas simplement des efforts d'un génie systématique, & d'une imagination fertile, que le plan de M. l'Abbé de Villefroy tire fa force & fon brillant. Il ne paroît vrai, que parce qu'il l'est essectivement, & qu'il est fondé sur l'Ecriture qui lui sert de preuve.

C'est lui prêter un langage qu'il n'a jamais connu, que de dire qu'il prétend faire voir à tout le genre humain, qu'il n'a rien compris dans le premier sens de ces divins Cantiques quoiqu'on les étudie sans cesse depuis plus de deux mille ans. C'est chercher à jetter sur sa conduite un ridicule qui n'y est pas. C'est le taxer

Tome II. Q

Reflexions sur le plan d'une présomption insupportable. En un mot, c'est se former un fantôme pour avoir le plaisir de le combattre, Quel contraste de voir cet homme, dont la modestie est si connue, métamorphosé, pour ainsi dire, en pédant orgueilleux! Ne diroit on pas qu'il vient se donner pour un nouveau Prophéte, envoyé de Dieu dans sa miséricorde, pour défiller les yeux des pauvres mortels, abusés par tous ceux qui l'ont précédé? Il connoît trop ce que vaut le travail, pour chercher à diminuer le prix de celui des autres. Il rend avec plaifir aux Interprétes la justice qui leur est dûe, d'avoir beaucoup servi à l'avancement de la science des Ecritures, par les lumieres qu'ils ont répandues de toutes parts en enchérissant les uns sur les autres, & par les principes qu'ils ont établis, dont on peut faire un tout merveilleux. C'est la réunion de toutes ces parties dans une forme méthodique, qu'aucun d'eux n'avoit encore tenté de faire, qui donne à son plan cet air de nouveauté, qui le fait accueillir avec crainte : mais les allarmes se dissipent, lorsqu'on l'examin e à fond & fans préjugés. S'il en

de M. l' Abbe de Villefroy. 315 chérit sur les découvertes antérieures. doit-on en être surpris? Peut-on douter qu'une austi longue application que la sienne à un même objet, ne doive produire de nouvelles lumieres, & des éclaircissemens qui n'auroient pas encore été apperçus? Usus efficacissimus rerum omnium Magister. L'u-Sage, dit Pline (a), est un moyen trèsefficace pour parvenir à la connoissance des choses. Quoi qu'il en foit, il peut bien dire, à l'exemple de Saint Jérôme: (b) qu'a-t'on à me reprocher? Condamnai - je les Anciens ? nullement. Mais je travaille comme je puis dans la maison du Seigneur, après les études de ceux qui m'ont précédé, fans chercher à rabaisser personne. Qu'il seroit à souhaiter que ses antagonistes eussent de pareils sentimens!

Enfin l'on croit avoir fait une objection sans replique, lorsqu'avec un air de mépris, on s'est avancé jusqu'à dire, que la Captivité de Babylone, que les énigmes, & les métaphores dont l'Auteur des Lettres s'attache à découvrir le sens par l'Ecriture elle-même, & par

(a) Lib. 6.

<sup>(</sup>b) Epift. 83. ad desider.

316 Réflexions sur le plan L'harmonie, sont des machines bien comis

modes; qu'on peut y ramener tout ce qu'on veut; mais qu'il n'y a rien que d'inutile, d'arbitraire, de dangereux dans

ce système.

Nous demanderons à ceux qui font -cette objection, s'ils connoissent à fond le plan de l'Auteur qu'ils attaquent? -S'ils en ont une connoissance suffisante, ils doivent scavoir qu'il n'avance pas un seul principe, qui ne soit ou étayé -des témoignages les plus authentiques, on appuyé des raisons les plus fortes. -Nous en donnons les preuves dans tout le cours de cet Ouvrage. On pourroit donc épargner à un homme aussi respe-Aable, quelques qualifications peu séantes, puisqu'en connoissant son plan, on voit l'Auteur s'étayer toujours, ou de l'Ecriture, ou de raisons triomphantes. Mais si au contraire on ne le possede pas entierement, (comme il y a toute apparence) & qu'on ne se donne pas même la peine de l'approfondir, quelle idée peuvent inspirer de leurs Auteurs des invectives hazardées? Une telle conduite est bien opposée à la charité chrétienne. Du moins, si au milieu de tous ces grands

de M. l'Abbe de Villefroy. termes, qui en imposent à ceux qui ne sont pas au fait con s'attachoit à les éclairer sur le mérite réel du plan qu'on attaque, une telle critique pourroit être de quelque utilité. Mais c'est, ce qu'on évite avec soin; & ce n'est pas fans raison. "Si on obligeoit les " Critiques de profession, dit M. l'Abbé Trublet (a), à examiner les Au-", teurs à charge & à décharge, à re-" marquer leurs beautés aussi bien que , leurs défauts, & à rendre raison des uns & des autres, il y auroit beaucoup moins d'Ecrivains de ,, cette espèce; non-seulement parce que leur malice ne trouveroit point son compte dans ce genre de ,, critique, mais encore parce qu'ils ,, en sont la plûpart incapables. Ces Messieurs ne sont pas pour l'ordinaire des esprits du premier or-,, dre; le plus souvent ils critiquent des choses fort au-dessus de leur por-, tée, & qui ne leur déplaisent que " par-là. " On a reproché avec raison à.

,, quelques Critiques des Anciens

(a) Essai sur divers sujets de littérature, sur le goût, pag. 241.

O 111

318 Reflexions sur le plan

, d'avoir condamné dans ces Auteurs , beaucoup de choses qu'ils auroient

" eux-mêmes trouvé fort belles,

", s'ils les avoient bien entendues. On

, pourroit faire le même reproche

ont critique des Modernes. Le peu

" d'esprit des uns n'a gueres moins

,, produit de méprises grossieres, que

, l'ignorance des autres. ,,

En effet rien de si aisé que d'écrire contre un Auteur. Il a beau faire, il ne peut être en garde contre tous les coups. Un peu de brillant & de phœbus fuffit pour éblouir, pour offusquer même la multitude, qui se laisse toujours prendre au ton déclamatoire. Mais apprécier au juste son mérite & ses défauts ce ne peut être que le fruit d'une étude presqu'aussi consommée que la fienne dans les matieres qu'il traite. C'est faire illusion au public que de prétendre, après des vues affez superficielles, qui ne font pas toujours exemptes de palfion, lui faire connoître à fond un Que vrage, qui, quoique beaucoup plus familier à son Auteur, qu'à celui quil'attaque, n'a pas laissé que de lui coûter des peines inconcevables, & de

de M. l'Abbe de Villefroy. longues recherches. Le plan de M. l'Abbé de Villefroy, pris dans sa totalité, est sur-tout ide ce genre. Il veut être examiné de près, & avec une mûre délibération. Il suppose bien des connoissances. Il exige un travail infatigable, & à toute épreuve. Il tient de la profondeur des matieres qui en font l'objet. Mais nous ne craignons pas d'assurer, après l'expérience que nous en faisons tous les jours, que plus on l'étudiera avec ces précautions, plus on le voudra connoître, pourvu qu'on soit disposé à renoncer à l'intérêt qu'on pourroit avoir de le décréditer.

Puisque la Captivité de Babylone est la grande pierre d'achoppement des Critiques, nous ajouterons ici quelques réslexions générales sur cette Captivité, qui sont tondées sur l'esprit même des Livres prophétiques. Elles sont bien propres à faire revenir de leurs préventions ceux qui, du premier abord, & sans autre examen, ont décidé que l'objet que l'on donne aux Ptaumes, est de pure caprice & de pure

fantaifie.

La Captivité de Babylone est un point de vûe si intéressant, même pour

O iv

320 Réflexions sur le plan

la Religion, qu'il n'est pas étonnant que presque toute l'attention des Prophétes se soit fixée à cet objet essentiel. Moyse avoit connu, même avant l'entrée d'Israel dans la Terre promise, cet important événement, il en avoit menacé ce peuple indocile. Il avoit vû par un esprit prophétique, qu'Israël ne seroit sidéle au Souverain Maître que par intervalles, & seulement quand ses intérêts temporels le demanderoient. Il avoit prévu qu'en toute autre occasion, sa conduite ne seroit qu'un tissu odieux de révoltes & d'idolâtries, & qu'enfin le Seigneur, lassé d'obliger des ingrats, que des châtimens de peu de durée ne convertissoient pas, leur en feroit éprouver un qui produiroit son effet.

Josué, successeur de Moyse, sait à son peuple les mêmes menaces, & lui annonce le même châtiment, comme une suite de son attachement aux Divinités étrangeres. C'est ce penchant à l'idolâtrie que le Dieu d'Israël vou-loit guérir dans ses enfans rebelles. Les Prophètes, qui se succédoient les uns aux autres, ne cessoient de les avertir de détourner de dessus leurs têtes

de M. l'Abbé de Villefroy. 321
criminelles ce fleau terrible de la captivité, dont ils ne voyoient qu'une légere
image, tant qu'il leur étoit libre de vivre chez eux, quelques vexations qu'ils
eussens éprouver de la part de leurs
voisins, que Dieu envoyoit de tems en
tems contr'eux pour les punir.

Ce châtiment de la captivité est si vivement imprimé dans l'esprit de tous les Prophétes, qu'ils y retombent toujours, par une espéce de propension naturelle. Ceux mêmes, qui ont d'abord en vûe un autre objet, ne manquent pas d'y revenir. L'esprit qui les inspire les rend inspuisables sur cet article.

Anne la Prophétesse entonne-t elle un Cantique d'action de graces? On y apperçoit la reconnoissance que ses Descendans rendront un jour au Seigneur, de ce qu'il les aura délivrés de la puissance des Chaldéens.

Salomon adresse-t-il à Dieu cette touchante invocation qu'il sit à la con-sécration de son Temple? Cette Captivité de Babylone lui est aussi-tôt montrée comme le châtiment de l'idolâtrie consommée d'Israël. Ce Prince pacifique employe une partie de son dis

cours à la prophétifer; & il invoque par anticipation la miséricorde de l'E-ternel sur son peuple, qu'il voit en esprit emmené captif à Babylone, en punition de ses crimes multipliés.

Ezéchias est-il inspiré pour saire à Dieu cette belle priere, par laquelle il sollicite sa guérison? Il est, ce semble, chargé de parler aussi de la captivité. Il sinit en l'annonçant, quoiqu'en peu de mots, & il en promet la délivrance.

Isaie, Jérémie, & les autres Prophétes sont tout occupés de cet important événement. On ne peut s'empêcher de convenir que c'est-là le grand objet qu'ils ont tous en viie, que c'est-là le grand œuvre de Dien, qu'ils exaltent si haut, & qui paroît attirer toute leur attention. Isaie, a dit Dom Calmet (a), a plus des deux tiers de ses Prophéties qui remandent ce grand & important su-

Jérémie ne peut se consoler de la désolation de sa Patrie. Il y revient sans cesse. Tantôt c'est à son peuple qu'il s'adresse pour lui reprocher ses

(a) Sur le verset second du chap. 67.

de M. l'Abbé de Villefroy. 323 crimes, sur-tout son idolâtrie; & pour lui faire sentir que c'est en punition de tant d'excès que Jérusalem sera détruite, le Temple brûlé, le culte du Seigneur aboli, & qu'eux-mêmes seront transportés dans des Terres étrangeres. Tantôt c'est contre les ennemis de son peuple qu'il parle; c'est la ruine de Babylone qu'il prédit; c'est le retour d'Israël à Jérusalem.

Ezéchiel & Daniel s'employent fans cesse à consoler leurs freres dans l'Empire de Babylone : ils leur remettent devant les yeux les crimes qu'ils ont commis en abandonnant l'Etre suprême. Ils travaillent à les toucher d'un salutaire repentir, qui puisse leur mériter cette éclatante délivrance, déjà tant de fois promise, & à laquelle ils donnent un nouveau poids par de nouvelles promesses. Les Prophéties qui paroifient étrangeres, & qui sont faites contre une Nation voifine, ou qui annon. cent la destinée des Empires, sont toujours relatives au peuple choisi du Seigneur, & c'est en sa faveur que ces événemens fameux sont montrés à ses Prophetes. On he voit pas qu'ils occupent tout lirael de leurs intérêts temporels. Si quelquesois dans leurs plaintes ils paroissent parler de leur propre personne, ils s'en servent comme d'une parabole, ou d'une allégorie pour les appliquer aux malheurs communs de la Nation, ou ce sont tout au plus quelques plaintes momentanées, qui sont aussi tôt absorbées par l'objet dominant qui les entraîne. En un mot, tant qu'ils agissent comme Prophètes, c'est toujours l'Eglise d'Israël qu'ils ont pour objet. On en peut dire autant des petits Prophètes.

» Osée s'occupe partout des dis» graces & de la captivité d'Israël
» comme d'un malheur commun & gé» néral. C'est là son principal objet.
» Ilen revient toujours-là. Mais après
» avoir prédit ce dernier malheur d'Is» raël, il ne manque point d'y join-

dre la promesse de la délivrance, & de son retour de la captivité (a). »

Joël sous l'allégorie d'une nuée de sauterelles, & d'autres insectes qui ravagent la Terre d'Israël, nous représente l'affreuse désolation que causa l'armée des Chaldéens. » En trois petits. Chapitres » dit le Pere Lau-

-1.(a) Pref. fur Ofes, du P. Calmen.

de M. l'Abbé de Villefroy. 325

peois (a), il comprend tout ce que

les autres Prophetes ont prêché, &

nuit leur méthode ordinaire, en at
taquant les vices & les sacriléges du

peuple de Juda: il leur prédit la mê
me captivité, & leur promet la li-

» berté, s'ils font pénitence. »

Amos prophétise d'abord contre les idolâtres voisins & ennemis d'Israël. Ses deux premiers Chapitres sont contre Damas, contre les Philistins, les Tyriens, les Iduméens, les Ammonites, les Moabites. Il y joint Juda, & les Israëlites des dix Tribus. » Les maux dont il » les menace, dit le P. Calmet(b), rem gardent les derniers tems de la plûmarde ces Etats qui surent ruinés » par les Rois d'Assyrie & de Chaldée. » Après ces prédictions contre ces dim vers peuples, le Prophéte continue » à prophétiser contre Israël, & c'este » là son principal objet dans tout le reste »

La Prophétie d'Abdias est en premier lieu contre les Peuples de l'Idumée. Il fait armer les Chaldéens pour venir fondre sur cette cruelle & super-

<sup>(</sup>a) Pref. sur Joët.

<sup>(</sup>b) Pref. fur Amos.

be Nation, ancienne ennemie du Peuple de Dieu. Elle subit le même sort que les autres. Le Prophéte au contraire n'a que des paroles de douceur pour Israel. Il prédit clairement son retour, & le rétablissement de Jérusalem. Les ensans d'Edom seront un jour soumis à son Empire.

On n'ignore pas que la Prophétie de Jonas est contre les Ninivites, ennemis mortels de la Nation sainte. Nahum a pour objet la destruction de cette Capitale & de son Empire.

Les deux Royaumes de Samarie & de Juda occupent entierement le Prophéte Michée. Il voit d'abord la Capitale de celui-là prise & réduite en un monceau de pierre par Salmana-sar. Il s'éleve ensuite contre Juda; il annonce la ruine de Sennacherib, & les ravages qu'il devoit faire dans la Judée. Il revient encore contre le Royaume d'Israël. Les désordres qu'il apperçoit parmi les dix Tribus, sont la matiere de ses reproches; il leur prédit une captivité prochaine, & sinit par des promesses de leur retour.

Les Prophéties d'Habacuc n'ont pas un autre objet. Après des plaintes de M. l'Abbé de Villefroy. 327 très vives des désordres & des injustices qu'il remarque dans le Royaume de Juda, Dieu hui révele que bientôt il en tirera une vengeance éclatante en abandonnant son peuple aux Chaldéens.

Sophonie suit la même route que les autres Prophétes. Tantôt ce sont des menaces & des reproches contre Jérusalem. Tantôt ce sont des Prophéties consolantes, & des promesses du retour de la captivité. Il prophétile aussi contre tous les voisins ennemis de Juda. C'est le plan universel de tous ces Ecrivains sacrés.

Enfin les Prophétes Aggée, Zacharie & Malachie, qui ont véch après
le retour de la captivité, se répandent
en actions de grace pour le biensait
inestimable de la liberté. Leurs Prophéties, qui ont toujours pour objet
le corps entier de la Nation depuis
son retour, se ressentent d'un air de
triomphe & de joye qui devoit naturellement accompagner cet heureux
événement. Quelquesois ce sont des
avertissemens qu'ils donnent aux Israëlites, ou des réprimandes qu'ils leur
sont sur leur conduite passée, présente

Réflexions sur le plan & à venir. Une chose surtout devoit leur rendre ces Prophéties bien cheres; c'étoit l'arrivée prochaine du Sauveurfur la terre, que ces Prophétes annoncent si clairement. Telle étoit l'attention du souverain Maître à veiller continuellement sur les besoins de son Peuple par le ministere de ses Prophétes. Ceux-ci, en se succédant les uns aux autres, étoient toujours chargés de fuivre la route que leur avoient tracée ceux qui les avoient précédés. Il sembloit que toute leur fonction ne fut que d'empêcher Israël de perdre de vûe ce qui lui avoit été annoncé par son Législateur dès son entrée dans la Terre Promise, & de lui en détailler les circonstances.

Arrêtons-nous un instant pour considérer à loisir cette marche unisorme
& directe de tous les Prophétes vers
un même point de vûe; & reprenonsnotre raisonnement. C'est toujours la
Nation sainte toute entière qui les
occupe. La prédiction de la Captivité,
la description des maux de la Captivité, les actions de graces rendues,
pour avoir été délivrés de la Captivité;
voilà le point sixe qu'ils ont sans cesse.

de M. l'Abbé de Villefroy. 329 devant les yeux. Les Prophéties qu'ils font contre les autres peuples, sont relatives à celui-ci, en ce qu'elles ont pour objet la punition des ennemis d'Israel, & sa délivrance, qui ne devoit avoir lieu que par ce moyen. En un mot, les intérêts temporels des Prophétes y sont comptes presque pour rien. Maintenant saisons la com-

paraison.

David, en qualité de Prophéte, n'étoit-il pas comme les autres chargé de veiller aux intérêts communs de la Nation, de l'avertir, de lui annoncer, de lui détailler ses malheurs futurs ? N'étoit il pas de son devoir de le confoler par avance, en lui promettant une délivrance éclatante qui feroit retomber fur ses ennemis les maux dont ils devoient l'accabler, & qui lui ouvriroit enfin les yeux de l'intelligence, pour l'empêcher de se livrer dans la suite au culte impie des Nations? Encore un coup est-il croyable qu'il ait abandonné son ministere public, pour n'occuper Israel que de sa personne dans ses assemblées religieuses, & d'un ressentiment le plus irréligieux contre ses ennemis personnels? A ces réflexions générales, ajoutons que tout se ressent, chez le Psalmiste, de l'objet dominant des autres Prophètes: que les expressions & les pensées y sont les mêmes: que l'harmonie ne se dément en rien quand on prend la Captivité de Babylone pour point de vûe; & qu'au contraire elle se soutient rarement quand on en choisit un autre. Croira-t-on encore que la Captivité de Babylone soit

dans les Plaumes un objet de pur ca-

price, de pure fantaisse?

L'analogie qu'a cette Captivité si vantée par tous les Prophétes, avec les Mystères de la Nouvelle Alliance qu'elle représente, aide encore à faire croire que tel est le sens primitif de ces divins Cantiques, que le Prophéte mettoit à la bouche des enfans d'Israël. Il n'est aucun événement dans tout l'Ancien Testament, dont toutes les circonstances s'accordent si bien à défigner la Rédemption des hommes par Jesus-Christ. Tout ce qui a servi à son dénouement, a été préparé par fon Auteur avec tant d'art & de proportion, qu'une médiocre attention fustit pour sentir la justesse des rapports; en sorte qu'on est obligé de convenir, après la connoissance que nous donne l'accomplissement des deux événemens, que rien ne pouvoit être mieux disposé; & que l'on voit en raccourci dans le premier des deux, ce qui se développe dans le seconde en saveur de tout l'Univers.

En effet, de l'aveu même des Interprétes, tel est le double objet que nous présentent sous la même lettre les écrits des Prophétes. La Captivité de Babylone, & la délivrance d'Israël procurée par Cyrus pour premier objet dans l'ordre des tems ; la chûte du genre humain par le péché, son asservissement à l'idolâtrie, & fa rédemption par la venue du Messie, pour objet principal, quoique le fecond dans l'ordre des tems : c'est ce que nous annoncent autant de bouches qu'il y a d'Interprétes qui ayent touché cette matiere. Pour ne pas ennuyer le Lecteur par des répétitions inutiles, consultons le seul Dom Calmet sur Isaïe & sur quelques autres Prophétes; il ne fait que réunir les suffrages de tous ceux qui l'ont precédé.

332 Reflexions sur le plan

Nous n'avons pas, dit-il (a), » dans l'Ecriture de gage, ni de figure s plus sensible de la rédemption du » genre humain par Jefus-Christ, que » le retour de la Captivité de Baby-» lone. Aussi est-il ordinaire (b) aux »! Prophétes de mêler les Prophéties » du Messie avec celles qui regardent » le retour de la Captivité. Les Pro-» phétes ( o ), & sur-tout Isaie, repré-» sentent souvent les Juis captifs à » Babylone, comme des morts, des » aveugles, & des gens plongés dans » les ténébres, & dans l'horreur d'une » prison; mais ces expressions & cette » Captivité n'étoient que l'ombre de » celle où étoit réduit tout le genre " humain, & dont Jesus-Christ est » venu les délivrer (d). Ce retour » [de la Captivité] étoit comme le » gage de la conversion d'Ifrael à la

(b) Sur Ozée 6: 2.

» foi de Jesus-Christ (e). Isaie commet » Prophéte destiné particulierement.

<sup>(</sup>a) Sur Jérémie 16: 15.

<sup>(</sup>c) Sur Isaie 40: 9. 42: 1. & 7.

<sup>(</sup>d) Sur Michée 2 : 12.

<sup>(</sup>e) Sur Isaie 62: 1.

de M. l'Abbe de Villefroy. 333 b de Dieu pour annoncer la venue o du Messie... nous parle de Jesus-» Christ & de son Eglise, sous l'em-» blême de Cyrus & de Jérusalem. » Cyrus juste du Seigneur (a), libé-» rateur de Juda (b), sauveur de » Sion, est le type de Jesus-Christ. » Jérusalem ci-devant répudiée, aban-» donnée, & ensuite devenue épou-» se chérie & bien-aimée, désigne " l'Eglise de Jesus-Christ, l'objet des » complaisances & des bontés du Sei-» gneur..... Enfin ce dénouement » de la figure & de la chose figurée. » se trouve partout. C'est la clef de » toutes les Prophéties. » Ce que ce favant Abbé de Senone dit dans cet endroit d'Isaie, il le répete très-souvent ailleurs, & il le doit faire, puisque l'on a vû qu'ils ont tous le même objet. La destruction de l'idolâtrie, & la conversion des Gentils étoient le grand miracle que le Verbe fait chair, devoit opérer dans la Nouvelle Loi. La destruction de l'Empire des Chaldéens & de leurs idoles, & la délivrance des Israelites captifs

<sup>(</sup>a) Chap. 42: 2.

<sup>(</sup>b) Chap. 45: 8. 51: 15.

334 Reflexions sur te plan étoient le grand miracle que le Verbe devoit opérer avant son Incarnation pour manifester sa puissance absolue à tous les peuples, & leur montrer la vanité de leurs fausses Divinités par leur impuissance. Telle est l'œconomie des Prophéties & leur double objet figuré & prophétisé l'un par l'autre. Voilà ce que nous appellons avec le Pere Laugeois (a) le double sens litéral des Prophéties, le mystere, la clef des Prophéties. Si donc il est évident que David n'est pas différent des autres Prophétes, soit dans les pensées, soit dans les expressions, (comme nous l'avons déja fait voir plusieurs fois, & comme nous espézons le montrer encore plus amplement dans l'article qui est à la suite de celui-ci) quel motif aurions-nous de ne pas croire qu'il a aussi le même objet, puisque d'ailleurs tant de raisons solides, dont plusieurs sont apriori, se réunissent pour écarter les objets qu'on donne ordinai ement à ses Poefies facrées? Qu'on choisisse telle circonstance que l'on voudra de la vie

(a) Science universelle de l'Ecriture. Premier avis pour l'intelligence des Prophètes.

de M. l'Abbe de Villefroy. 335 de ce Prince pour l'appliquer à quelqu'un de ses Cantiques, que nous reconnoissons appartenir au corps entier de l'Eglise d'Israël, & si l'on trouve dans son application autant de suite & d'harmonie dans le discours; autant de force, d'énergie, de majesté dans les pensées; autant d'analogie avec les autres Prophétes dans le choix de l'objet; enfin autant de justesse dans les rapports entre le Roi Prophéte. Jesus-Christ & son Eglise, qu'il y en a entre la Nation sainte en captivité, que Dieu délivre par Cyrus, & Jesus-Christ le Sauveur de tous les hommes : nous consentons des-lors à préférer David à tout autre objet; & la Captivité de Babylone dont on s'effraye, fans favoir pourquoi, en fera bannie, même de notre aveu. Mais n'est-il pas évident que ce seroit faire des efforts inutiles? Qu'en cent endroits des Pfaumes que l'on donne personnellement à David, comme au premier objet, ou, comme l'on dit, à l'objet typique, on est obligé de l'abandonner dans nombre de versets, pour n'y plus confidérer que Jesus Christ? C'est ainsi que l'on fait, des piéces les 336 Réflexions sur le plan plus sublimes un tout composé

plus sublimes, un tout composé de parties étrangeres, qui nous font tous les jours reprocher par les libertins un défaut d'harmonie dans les écrits des Prophétes, ou dans les autres Livres de l'Ecriture Sainte; défaut cependant qui n'est que dans l'imagination de ceux, qui se font un principe de n'en pas avoir, & de marcher dans le désordre, & dans la confusion avec la confiance de gens qui ont pour eux la vérité. C'est-là ce qui devroit armer le zéle de ces Critiques toujours prêts à prendre la plume. Ils auroient de quoi lui donner un libre cours, & on ne pourroit pas s'en plaindre. C'est-là que les épithètes d'inutile, d'arbitraire, de dangereux à la Religion, seroient appliquées à plus juste titre.

Supposer un désaut d'harmonie dans l'Ecriture, c'est une prétention inutile, parce que loin d'en recevoir aucune lumiere, elle ne sert qu'à obscurcir celle que l'on pourroit retirer de l'Ecriture elle-même, si on ne la supposoit pas comme un principe incontestable. Toute son utilité est d'être une ressource assurée pour la paresse. Un passage paroît-il dissicile à entendre ?

de M. l'Abbé de Villefroy. 337 dre ? La supposition vient au secours. Tout d'un coup on se transporte, par un tour d'enthousiasme, bien loin de l'objet qu'on avoit d'abord choisi; on assure même avec une entiere consiance que c'est-là le dessein du Saint Esprit. Réponse qui, comme on le sont répand bien des lumieres

sent, répand bien des lumieres.

Cette méthode est encore arbitraire. Car quelle preuve en donne-t-on? Aucune tirée de l'Ecriture. On n'oferoit point dire fans doute que ce fût un point de Tradition. Si quelques Auteurs tant anciens que modernes, l'ont un peu trop suivie, parce que la défaite étoit commode; s'ils s'en sont servi quelquesois dans des endroits difficiles, ils n'en apportent aucune raison solide, & il reste toujours à examiner les motifs d'une telle conduite. D'ailleurs il n'est pas rare de voir les uns & les autres pofer des principes tout-à-fait contraires, & les appuyer fortement dans des tems où leur raison prend le dessus des préjugés. Nous en avons vû les preuves en traitant de l'harmonie. Une seule raison, qui nous est fournie par le Critique lui-même, fera voir Tome II.

l'absurdité du principe. C'est que sur sa garantie, il n'est pas d'application si éloignée, si ridicule, si détournée, qu'on ne puisse autoriser. N'entendezvous pas cet endroit? Vous voilà bien embarrassé pour peu de choses. Oubliez que vous avez choisi un tel objet. Transportez-vous à un autre; vous reviendrez à celui-ci quand vous pourrez; sinon vous le laisserez. Il n'y a pas d'harmonie dans les Pro-

phétes.

Qu'on ne s'y trompe pas, l'absurdité de ce principe est égale, soit qu'on ne veuille pas d'harmonie dans le premier sens, en le supposant seul litéral, soit qu'on se contente de l'éloigner du sens qui regarde les Chrétiens, en l'admettant dans celui qui regarde la Nation des Hébreux. Nous nous passerions fort bien de la préférence. C'est nous ôter les armes de la main, & les mettre de gayeté de cœur dans celle de nos ennemis, qui sont par-là autorisés à croire que nos preuves sont de pures chimeres, que nous forgeons à plaisir, & auxquelles chacun donneroit un nouveau tour, s'il le vouloir: au lieu qu'ils ne peuvent révoquer en doute un sens suivi & plein d'harmonie. Le premier sens qui les regarde, loin d'exclure le second, y conduit naturellement; & plus on leur sera sentir l'analogie de l'une & de l'autre Alliance, plus on établira la vérité de la Religion Chrétienne. Des rapports aussi bien soutenus ne peuvent que les charmer & les ravir. S'ils sont déterminés à ne pas se laisser convaincre, ils seront au moins réduits à garder le silence.

Enfin ce principe d'un défaut d'harmonie est dangereux à la Religion,
& il n'en est gueres qui le soit davantage. Cela est visible. C'est la conséquence qui suit naturellement de ce
que nous venons de dire; nous l'avons
vû encore plus amplement dans le
premier article. Les libertins, les hérétiques se prévalent tous les jours
d'un tel aveu contre nous; & ceux
qui sont dans ces principes, n'ont rien

à y répondre.

Aucun de ces inconvéniens n'est à craindre en prenant pour objet des Psaumes celui qui et le grand point de vue des Prophétes: les menaces, les châtimens, les récompenses, qui

Pij

toutes ont pour objet la Captivité de Babylone, ou d'Assyrie, & la délivrance de cette Captivité, dont ils sont sans cesse occupés, & qu'ils traitent en cent façons dissérentes dans leurs écrits. N'est-ce pas nous donner à entendre que c'est presque toujours là qu'il faut viser, & qu'aucun autre objet ne remplira aussi dignement, & d'une maniere aussi analogue aux vérités de la Religion Chrétienne, la grandeur & la majesté de ces sacrés Cantiques, & la sublimité de leurs expressions?

Ces principes généraux suffisent maintenant pour justifier l'unité & l'universalité du plan de l'Auteur des Lettres à ses Eleves. Ils paroîtrent encore plus raisonnables à mesure que l'on descendra dans le détail, & que l'on fera sentir l'harmonie qui en résulte. Nous saisirons avec plaisir toutes les occasions qui pourront s'offrir de montrer la justesse de ces principes par une application suivie.

Quelques personnes, dont la science jointe à la piété, nous engage à respecter les avis, nous ayant fait appercevoir qu'il seroit utile de réunir

de M. l'Abbé de Villefroy. dans un seul volume certains Psaumes qui sont les plus usités, tels que ceux de Vêpres & de Complies, nous croyons ne pouvoir mieux les placer qu'à la suite du Psaume 90. Heb. 91. qui est un d'entr'eux. Nous nous y déterminons d'autant plus volontiers, que ces Poesies sacrées nous fourniront de nouvelles preuves de tout ce qui a été dit jusqu'à présent, & qu'elles prépareront les voyes à l'article suivant, dans lequel nous devons traiter de la comparaison des Psaumes avec les Prophétes. Car non-seulement nos divins Cantiques se prouvent les uns par les autres : non-seulement on apperçoit entre eux un rapport exact de pensées & d'expressions, qui autorise l'unité d'objet que nous y admirons: mais en parcourant foigneusement les Prophétes, on trouve encore chez ces Ecrivains sacrés qu'ils se sont exprimés de la même manière, & souvent dans les mêmes termes que le Pfalmiste. Nous réservons à l'article fuivant de rendre palpable cette analogie réciproque des Ecrits Prophétiques. Ainsi nous ne nous y arrêterons pas ici davantage.

Nous nous empressons de satisfaire aux desirs de ceux qui nous ont demandé les Psaumes que l'on chante ordinairement à l'Office, exécutés selon les modéles d'harmonie & de double sens, dont on a déja vû plusieurs sois des exemples. Quant au Psaume 109. Hebr. 110. qui est à la tête de ceux que nous allons traduire, on sent bien que nous n'y admettrons point de double sens. L'harmonie seule nous détermine à n'y considérer que J. C.

# Psaume 109. Heb. 110. Dixit Dominus,

Les Juiss modernes, jaloux de l'avantage que l'Eglise Chrétienne tire de ce merveilleux Cantique en faveur de son Epoux, ont fait tous leurs efforts pour forger dissérens systèmes qui lui en dérobassent la possession. Les uns, selon Saint Jean Chrysostôme (a), prétendent qu'Eliézer en est l'Auteur. Ils veulent que le serviteur d'Abraham ait composé ce Psaume pour célébrer la victoire de ce saint Patriarche sur

<sup>(</sup>a) In hunc Pfalmum.

fur le Psaume 209. Hebr. 210. 343. les Rois qui avoient ravagé Sodôme & Gomorrhe. D'autres, au rapport de ce même Pere (a), l'appliquent au Peuple d'Ifraël. Kimehkhi veut y trouver les victoires que David remporta sur les Philistins au commencement de son regne (b). Plusieurs autres, suivis de quelques Interprétes. Chrétiens très-récens, supposent que Salomon en est l'objet. Il y en a, dit Tertullien (c), qui le donnent à Ezéchias. Enfin, on en voit selon Saint Jean Chrysostôme (d), qui l'expliqu nt de Zorobabel. » Mais, dit avec » raison le P. Calmet (e), le sujet » de cette Poësie sacrée est si grand, ses » expressions si nobles, & l'objet si » fort élevé au-dessus de l'homme, » que l'Histoire ne nous présente au-» cun Prince à qui on puisse en faire » l'application litérale. » En effet celui dont il est question dans cette importante Prophétie, est le Souverain

(a) Ibid.

(b) De Muis, in hunc Plalmum.

(c) Libro 5. advers. Marcion. cap. 9.

(d) In hunc Pialmum.

(e) Dans l'argument qui est à la tête de ce Psaume.

P iv

Averiffement. 944 de David; il est assis à la droite de l'Etre supreme. Il voit ses persécuteurs à ses pieds, & le Prophéte lui déclare que son autorité tirera sa source de Jérusalem. Il commande au milieu de ses ennemis, & lorsque sa puissance paroît avec éclat, on lui offre des présens pour marque de la plus sincere & de la plus parfaite soumission. Sa Sainteté se manifeste dès le sein de sa mere, & sa naissance produit une merveilleuse fécondité. Il est Prêtre éternel, vainqueur des Rois, Juge des Nations, & il triomphe de celui qui dominoit sur la plus grande partie de la Terre. Que l'on nous fasse voir maintenant que tous ces principaux caractéres puis sent être adaptés à quelqu'un des Princes auxquels on a tenté d'appliquer cette pièce. Dieu a-t-il jamais ordonné à Abraham de prendre place à sa droite? Quand est-ce que des ennemis subjugués ont offert des dons volontaires au peuple d'Israël? Où trouvons-nous que la fainteté de David ait été sensible dès le sein de sa mere? Salomon fut-il jamais Prêtre éternel selon l'ordre de Melchisédech? Ezéchias a-t-il été établi Juge des Nations ?

Surle Pfaumerog. Hebr. 216. 348 Zombabel enfin a-t-il écrafé la tête de celm qui dominoit sur la plus grande partie de l'univers? A ce court exposé, on sent qu'il est absolument impossible de réunir fur aucun de ceux, que les Rabbins ont Fonnés pour objet à ce Psaume, les principaux traits qui y sont répandus. Aussi plusieurs de ces Docteurs, vaincus sans doute par la force, & l'évidence de la vérité, ontils été contraints d'avouer, malgré leurs préjugés & leur antipathie contre la Religion Chrétienne, que ce Cantique ne se pouvoit entendre dans la rigueur que du Messie. Ceux mêmes, qui vivoient du tems de Jesus-Christ, n'en disconvenoient point. Ils contestoient seulement alors l'application que les Apôtres en faisoient à Jesus de Nazareth. En montrant aux restes de cette infortunée Nation, que toutes les parties de cette divine Poesie ont une liaison intime avec tous les caractéres que l'on a toujours reconnus dans le Verbe incarné, nous croirons avoir invinciblement prouvé qu'il en est le feul, & le véritable objet. Les remarques qui seront à la suite de notre verfion en fourniront les preuves. Pv

## 846 Versions Latine & Françoise

### TITULUS.

Psalmus Davidis.

Psaume de David.

### ARGUMENT.

I. Le Prophéte déclare l'ordre que le Pere Eternel donnera au Verbe incarné lorsqu'il montera aux Cieux.

### Verfio Latina.

T.

Refert Sacer Vates verba quæ Æternus
Pater ad Filium suum, post illius in
cælum Ascensionem, conferet.

Juffum Domini Dominatori meo.

7. SEde à dextris meis;
Dûm ponam inimicos tuos
Scabellum pedum tuorum.

II.

### Propheta Messiam alloquitur.

- II. Sceptrum virtutis tuæ,
  Emittet Dominus ex Sion:
  Dominaberis in medio inimicorum tuorum.
- 111. Populus tuus offeret tibi dona vo-

du Psaume 209. Hebr. 110. II. En s'adressant au Messie, il annonce som. autorité, son empire, sa sainteté, sa naissance, & celle de son Eglise. Il prédit ensuite le Sacerdoce de Jesus-Christ.

III. Il prophétise la ruine des persécuteurs du Rédempteur du genre humain, après qu'il aura bû des eaux du torrent, qui deviendront

la source de sa gloire.

# Version Françoise.

Paroles que le Pere Eternel adressera à fon Fils après son Ascension.

Ordre du Seigneur à mon Souverain.

A Sseyez-vous à ma droite; Pendant que je réduirai vos ennemis A vous servir de marche-pied.

## Le Prophète parle au Messie.

Le Seigneur fera sortir de Sion II. Le sceptre de votre autorité: Vous exercerez votre empire Au milieu de vos ennemis.

Votre Peuple vous offrira des dons volontaires

348 Version Latine & Françoise

In die virtutis tuz:

In splendoribus [erit] sanctitas ab utero:

Ab aurora [fiet] tibi ros progeniei

IV. Juravit Dominus;
Illius non pœnitebit.
Tu solus es Sacerdos in æternum,
Secundum ritum insignem Melchisedech.

### III,

### David ad Deum Patrem sermonem dirigit.

V. Dominator qui est à dexteris tuis, [ & Deus, ]

Conteret tempore iræ suæ reges.

VI. Judicabit Nationes:

Replebit ruinas:

Confringet caput dominantis in terram
multam.

VII. [At] de torrente in via bibet, Proptereà exaltabit caput.

### OBSERVATION.

Psaume de David.

Soit qu'on admette ce Titre, soit qu'on le rejette, on ne peut disconvenir que le Roi Prophéte ne soit l'Auteur de cette sublime Poesse. La Tradition est unisorme sur ce point. Saint Au pour où éclatera votre puissance:
[Votre] sainteté sera dans une vive splendeur dès le sein [de votre mere]
Dès votre aurore tombéra la rosée qui vous donnera des enfans.

IV. Le Seigneur a fait ce serment,
Il ne le retractera jamais:
Vous seul êtes le Prêtre étetnel,
Selon le rit excellent de Melchisédech.

#### III.

### David adresse la parole au Pere Eternel.

V. [O Dieu] le Souverain Maître qui est assis à votre droite,

Ecrafera les Rois au jour de sa colere

VI. Il jugera les Nations: Il réparera les ruines: Il brisera la tête de celui

Qui dominoit sur la plus grande partie de la terre.

VII. [Mais] pendant le cours de sa vie il boira des eaux du torrent, C'est pourquoi il sera élevé en gloire.

Pierre l'annonce (a); Jesus-Christ l'assure (b); les Juiss même l'avouent, du moins par leur silence (c). Après ces témoignages infaillibles ne seroit-il

(a) Act. Apost. 2: 34.

(b) Matth. 22: 43.

(c) Ibid. 46.

pas inutile de chercher à multiplier les preuves. Aussi ne nous y arrêterons-nous pas. Remarquons seulement que presque tous les Interprétes s'accordent à reconnoître que la préposition (Lamed) est ici la marque du Génitis. De Muis ajoute même qu'il seroit ridicule de la prendre dans un autre sens. Ce n'est donc point sans raison que nous l'avons envisagée sous ce point de vue, lorsque nous avons traduit le Titre du Psaume 71. Heb. 72.

Ordre du Seigneur à mon Souverain.

I. Asseyez-vous à ma droite;
Pendant que je réduirai vos ennemis
A vous servir de marche-pied.

1º. Ordre.

Qui est ce qui prosere cette parole? c'est David, selon Saint Jérôme, David est qui loquitur. Mais quel est le sens du premier terme dont il fait usage? Pour en sentir toute la force & toute l'énergie, il est à propos de sixer le tems auquel l'Etre suprême a dû prononcer les expressions que l'Auteur de ce Psaume rapporte dans les stiques suivans. Or il est évident à quiconque aime que l'harmonie regne dans

sur le Psaume 109. Hebr. 110. 351 une piéce, que ce ne pût être qu'après que Jesus Christ sut monté aux Cieux. La Tradition le donne clairement à entendre. » Dieu ne s'affied point, dit » l'Auteur de la Vulgate sur cet en-» droit (a), c'est celui qui a pris un » corps qui s'affied. On commande " donc de s'affeoir à celui qui est hom-» me, qui est monté aux Cieux. En s tant qu'homme, dit Théodoret (b), " il entend cet ordre: asseyez-vous d' » ma droite, parce qu'entant qu'il est » Dieu, son empire est éternel. » Ecoutons encore Saint Augustin. » Nous favons que Jesus-Christ est » assis à la droite du Pere après sa » réfurrection, & après son Ascen-» sion. » Et plus bas en adressant la parole au Verbe incarné lui-même, ce grand Docteur s'exprime en ces termes. » Car vous êtes mort pour » ressusciter; vous êtes ressuscité pour » monter aux Cieux, vous êtes monté » aux Cienx pour être affis à la droite

(a) Deus non sedet, assumptio corporis sedet. Huic ergo præcipitur ut sedeat, qui homo est, qui assumptus est.

(b) Ut homo audit: sede d dextris meis. Nam ut Dous sempiternum habet imperium.

352 Observation

» du Pere. Vous êtes donc mort pour » être assis à la droite du Pere. Car. » la mort a été la cause de la résurn rection; la résurrection a été la cause » de l'Ascension; & vous êtes assis à » la droite du Pere, parce que vous » êtes monté aux Cieux. La mort est » donc la source de toutes ces cho-" fes. " (a) Sera-t-on maintenant étonné d'entendre dire à Euthyme » qu'a-» près que Jesus-Christ sut monté aux » Cieux, le Pere lui adressa les pa-» roles suivantes ? Asseyez-vous à ma » droite. » Pater assumpto in cœlum Christo Domino, dixit verba qua sequuntur: sede à dextris meis &c. C'est sans doute l'autorité du Prince des Apôtres (b), qui a engagé les Peres. à embrasser ce sentiment. Les Com-

(a) Novimus Christum sedere ad dexteram Patris post Resurrectionem à mortuis, & in colos adscensionem.

Ut enim resurgeres, mortuus es; ut ascenderes, resurrexisti; ut sederes ad dexteram Patris adscendisti. Ergò ut ad dexteram Patris sederes, mortuus es. De morte enim resurrectio, de resurrectione adscensio, de adscensione ad dexteram sessione Hoc totum ergo coepit à morte.

(b) Act. Apost. cap. 2: 31, 32, 33, & 34.

fur le Pfaume 109. Hebr. 110. 353 mentateurs les ont suivis avec succès. De Muis demande. » Quand est-ce » que le Pere Eternel a dit à Jesus-\* Christ: affeyez-vous à ma droite? C'est » répond-il, lorsqu'après l'avoir fait w ressusciter d'entre les morts, il le fit » monter aux Cieux pour le placer à » sa droite au - dessus de toutes les » Principautés (a). Il (le Pere) lui » (à Jesus-Christ) parle après sa ré-" furrection, & fon Ascension, dit a Dom Calmet, & il lui donne une » parfaite égalité de gloire & de puif-» fance.... Comme homme, Dieu lui » dit de s'affeoir. » Après la lecture de ces preuves, il est aisé de sentir avec combien de fondement nous traduifons le terme, ou si on aime mieux, le participe (neûme) par l'expresfion, jusum, ordre, parce que ce n'est pas à la Divinité qu'on doit rapporter ce substantif, mais à l'humanité. Dom Calmet avoue qu'on peut lui

<sup>(</sup>a) Quando hoc, sede à dextris meis, Christo à Patre dictum? Qu'um eum pater suscitatum à mortuis assumpsit, & constituit ad dexteram suam in cœlestibus, supra omnem principatum.

donner cette signification. Il s'accorde en ce point avec le Pere Lorin. Ce savant Jésuite déclare qu'il aime mieux que l'on rende ce terme par, il a commandé que par, il a dit. Pourquoi? parce que (neûme) marque ici une affirmation, ou une chôse certaine. Alors on doit ainsi l'expliquer. Dieu le Pere a commandé à Jesus Christ qui est Dieu, mais c'est entant qu'il est homme qu'il lui a fait ce commandement (a).

2º. Du Seigneur.

Les lettres dont ce substantif est composé ne s'employent que pour exprimer le nom de Dieu, selon Saint Jérôme. In Hebrao primum nomen Domini his literis scribitur, quibus de Deo tantum scribitur. Ce qui fait dire au Père Lorin que le terme in (iehôvâh) désigne le nom inéstable de Dieu, qui ne peut être communiqué à d'autres qu'à lui. C'est pourquoi on ne peut

(a) Sed malim fignificare vel imperavit....
cui favet [neum] in hoc psalmo nostro denotans asseverationem, dictumve indubitatum. Tunc
exponendum quod Dominus pater imperavit
Domino Christo, prout est homo.

fur le Psaume 109. Hebr. 110. 355 entendre d'aucun homme ces paroles. Le Seigneur a dit (a).

3º. A mon Souverain.

Il n'en est pas de même du terme אָרְעִּי (-âdónî). On s'en fert également lorsqu'on parle de Dieu, des Anges, ou des hommes. On ne doit donc pas être furpris de le voir mis en usage pour défigner le Verbe revêtu de nos infirmités, parce qu'alors il participoit des deux natures. Auffi Dom Calmerdéclare-t-il » qu'on n'en peut rien » conclure contre la Divinité de Je-" fus-Christ, puisque ce terme, non-» seulement ne répugne point à la o Divinité, mais qu'il la défigne trèsp fouvent, & que David ne pouvoit n donner le nom de Seigneur qu'à son » Dieu , puisqu'il nereconnoissoit sur » la terre aucune puissance au dessus » de lui. »

Ces remarques faites, voici le sens de ce premier stique bien développé:

Ordre que le Pere Eternel donnera à Jesus-Christ mon Souverain, après qu'il sera monté aux Cieux.

<sup>(</sup>a) Sed in Hebræâ linguâ primum est illudinestabile & incommunicabile alteri, quam

4º. Pendant que.

La préposition W (nghád) pourroit occasionner ici une méprise, il est nécessaire d'y obvier. Le sens du troisième stique de ce verset, n'est pas que Jesus-Christ ait cessé d'être à la droite de son Pere, après que les ennemis du Sauveur eurent été anéantis. Il occupera cette place pendant toute l'Eternité; ceux mêmes qui rendent cette particule par donec, conviennent qu'elle n'appartient pas toujours au tems précédens, de maniere qu'elle exclue le futur. Au contraire ils citent plusieurs exemples de l'Ecriture, dans lesquels elle marque une continuité. De Muis (a), Genebrard, (b) cités & adoptés par l'Auteur de la synope des Critiques, le disent en propres termes. Ferrand le foutient aussi, appuyé sur l'autorité de Théo-

vero Deo (iehovah). Quare non potest exponi Dominum qui dixit suisse aliquem hominem.

(a) Nam interdum particula donec ita pertinet ad tempus præcedens, ut de futuro non inferat contrarium. De Muis.

tem fignificare, five confecutionem, non exceptionem, vel exclusionem futuri temporisi doret & d'Héracléote. Nous traduisons cette préposition par dum, pendant que. Le sens nous en paroît plus suivi. Au reste cette signification n'est pas étrangere au mot & ( nghád ). L'Auteur de la Vulgate la reconnostau troisséme ch. des Juges, verset 26. Alberti cite plusieurs autres exemples de l'Ecriture, dans lesquels elle ne peut avoir un autre sens.

5°. Vos ennemis.

Nous croyons ne pouvoir mieux caractérifer les peuples dont il est ici question, qu'en empruntant les propres paroles de Saint Augustin (a).

, Quels sont les ennemis que l'on met pour servir de marche-pied à Jesus, Christ, demande ce Saint Docteur?
, Ceux, répond-il, à qui on a dit

", Pourquoi les Nations s'assemblent-elles ", en tumulte?

», Pourquoi les Peuples forment-ils de vains

<sup>(</sup>a) Qui inimici ponuntur scabellum pedum ejus? Quibus inania meditantibus dicitur: Ad quid tumultuose conveniunt gentes? Ad quid populi meditantur inania?

" Pourquoi les Rois de la terre s'élevent» ", ils de concert?

», Pourquoi les Princes conspirent-ils entre

" Contre le Seigneur & contre son Christ?

» Qu'ils n'exercent pas sur nous » leur empire, & qu'ils ne nous tien-» nent pas en servitude.

" Celui qui réside dans les Cieux se moc-

,, Il se rira de leurs vains efforts.

Ce Saint Docteur pouvoit-il mieux caractérifer les ennemis du Verbe incarné? Il ne les nomme pas, il est vrai, dans cet endroit. Mais on ne peut raisonnablement douter qu'il ne rapporte ce qu'il dit aux Juiss & aux Gentils, qui l'ont crucissé, si l'on jette les yeux sur le verset 25. 26. & 27. du quatriéme chap. des Actes des Apôtres. On voit Saint Pierre s'énoncer en ces termes:,, C'est vous Seigneur,

Ad quid consistunt Reges terra?
Ad quid Principes una consissum ineunt
Adversus Dominum, & adversus Christum

Non nobis dominentur, non nobis sibi

Qui habitat in cœlis irridebit,

Dominator subsannabit conatus eorum.

fur le Psaume 109. Hebr. 110. 359, qui avez dit par le Saint Esprit, qui parloit par la bouche de notre Pere

" David votre serviteur:

Pourquoi les Nations s'assemblent-elles en tumulte ? &c.

" car Herode & Ponce-Pilate avec les

" Nations & les Tribus d'Ifraël, se

,, font vraiment ligués de concert dans

,, cette Ville contre votre Fils Jesus,

" que vous avez consacré par votre " onction. " (a) C'est donc de ces peuples dont il est question dans le Psaume 109. Hebr. 110. Les autorités sont trop précises pour s'opiniâtrer à ne pas les y reconnoître.

6°. A vous servir de marche-pied.

Pour les réduire à ce point d'humiliation, il n'a pas été nécessaire de les exterminer entierement; il sussit qu'ils ayent été mis hors d'état d'empêcher l'établissement & la propagation de l'Eglise. Ce qui est arrivé après

(a) Qui Spiritu Sancto, per os patris nostri

David, pueri tui, dixisti:

Quare tumultuose conveniunt gentes? &c. Convenerunt enim vere in civitate ista adversus Sanctum puerum tuum Jesum quem unxisti, Herodes & Pilatus, cum gentibus & Populis Israel.

360 Observation la prise de Jérusalem & la conversion du grand Constantin.

II. Le Seigneur fera sortir de Sion Le sceptre de votre autorité: Vous exercerez votre empire Au milieu de vos ennemis.

Cette Prophétie est très courte. Cependant celui qui en est l'Auteur, ne parle pas toujours aux mêmes perfonnes. Nous venons de voir par les trois derniers stiques du premier verfet que l'Ecrivain sacré annonce à tout l'Univers le degré de gloire où devoit être élevé le Messie, après qu'il auroit pleinement satisfait aux dettes que tout le genre humain avoit contractées par ses crimes. Maintenant en adressant la parole à Jesus-Christ même, il va décrire ce qui lui devoit arriver avant que de parvenir à ce haut point d'élévation. Ainsi pense de Muis sur cet endroit. Exposito Dei Patris oraculo, ipfe David Christum nunc alloquitur.

1º. Fera sortir de Sion.

Nous ferons encore usage des paroles de ce célebre Professeur Royal pour indiquer le sens que renserment

sur le Psaume 109. Hebr. 110..361 ces expressions. Les voici : le Roi Prophéte fait connoître par ce verset que l'empire de Jesus-Christ s'étendra de Jérusalem, où il prendra son origine partout l'Univers. Significare autem vult hoc versu Christi imperium ex Hierosolimà, ubi initium cæpit, in universum terrarum orbem esse derivandum ac propagandum. La partie par conséquent est mise ici pour le tout. Sion pour Jérusalem. Ce qui fait demander à Saint Augustin sur ce verset (a). " Quelle est Sion? C'est Jérusalem » même. Ecoutez Jesus-Christ qui en-» seigne, (Luc 24. 47.) Il falloit qu'on » préchât en son nom la Pénitence & la » rémission des péchés dans toutes les na-» tions, en commençant par Jérusalem». C'est avec raison que le révérend Pere Gourdand, Chanoine régulier de Saint Victor, adresse ces paroles au Verbe incarné. » Vous avez fait sortir de » Sion le sceptre de votre force & » de votre autorité, puisque vous

(a) Quæ Sion? Ipsa est Jerusalem. Audi ipsum Dominum... docentem & exponentem: Et prædicabitur in nomine ejus pænitentia & remissio peccatorum per omnes gentes, incipientibus, ab Jerusalem.

Tome II.

362 Observation

" êtes né en Judée, & que vous y " avez formé votre Eglise, & que

" c'est là par vos soussfrances, & par

" la publication de l'Evangile, accom-

" pagnée de tant de miracles, que

» vous avez commencé de triompher

» au milieu de vos ennemis. »

2º. Le Sceptre.

Ce Sceptre est mis ici pour l'Empire. Mais quel est cet Empire? C'est celui de la croix, selon Théodoret, par laquelle le Sauveur du monde a subjugué tous ses ennemis. (a)

39. Vous exercerez.

Nous ne sommes pas les premiers qui rendions l'impératif Hébreu [77] (redé) par le futur. Eusebe de Césarée traduit : ut domineris, asin que vous dominiez. Et Dom Calmet remarque que plusieurs anciens Psautiers portent : Et vous dominerez; comme l'harmonie de cette Prophétie l'exige,

Que le l'est de l'est

(a) Quæ porrò sequuntur etiam Salvatoria crucis virgæ imperium declarant: per illam enim totam inimicorum aciem subegit.

Jur le Psaume 109. Hebr. 110. 363 ne le véritable sens, lorsqu'il s'exprime en ces termes. » Le Prophéte ne " dit pas: mettez à mort vos enne-» mis. Que dit-il done? Exercez vo-» tre empire au milieu de vos enne-» mis. Faites que les ennemis qui » n'étoient pas les vôtres, commen-» cent à vous appartenir.... Ceux-» là font ennemis qui étoient sous » une puissance étrangere. Le Psal-» miste demande donc par ces paro-» les : exercez votre empire au milieu » de vos ennemis. Daignez être le » maître de vos ennemis. » (a) 5º. Au milieu de vos ennemis.

C'est-à-dire, comme l'explique M. de Sacy, après Saint Jean Chrysostôme. » Au milieu des Gentils & au » milieu des Juiss. Car, c'est ainsi, » dit ce Pere, que les Eglises ont » été plantées au milieu des Villes » remplies d'ennemis, & qu'elles en

(a) Non dixit: interfice inimicos tuos. Sed quid? Dominare in medio inimicorum tuorum. Inimicis tuis fac, ut qui alieni fuerant tuos esse incipiant.... Ipsi sunt inimici qui in aliena erant potestate. Nunc ergò hoc precatur Psalmista: inimicis tuis dominare: dignare esse Dominus inimicorum tuorum.

"font demeurées victorieus. Et c'est en cela qu'a consisté la plus grande gloire de leur triomphe, d'avoir élevé des autels au milieu de leurs adversaires, & d'avoir été comme des brebis & des agneaux au milieu des loups & de toutes fortes de bêtes farouches. Nous ajoutons: & d'avoir sû les apprivoiser.

III. Votre Peuple vous offrira des dons vo-

Au jour où éclatera votre puissance.
Votre sainteté sera dans une vive splendeur dès le sein [de votre mere]
Dès votre aurore tombera la rosée
Qui vous donnera des enfans.

Dom Calmet avertit sur ce verset qu'il n'y a peut-être aucun endroit dans l'Ecriture qui ait donné plus d'exercice aux Critiques & aux Commentateurs que celui-ci. Leur embarars est venu des différentes leçons aus quelles ils se sont attachés. Nous allons essayer de lui rendre toute la clarté dont il est susceptible en suivant exactement le Texte Hébreu.

C'est ainsi que lisent de Muis & Saint Jérôme. On doit reconnoître

par le terme 709 (nghámekhâ) le peuple que le Messie s'est formé au milieu de ses ennemis, c'est-à-dire au milieu des Juiss & des Gentils. C'est à ces Peuples qu'il commande, & c'est par eux qu'il doit être obéi.

2°. Vous offrira des dons volontaires. Cette traduction n'est pas nouvelle. Le Pere Lorin la reconnoît conforme à l'original lorsqu'il dit : » Votre » Peuple vous fera des offrandes qui » ne seront pas forcées. » Populus tuus Spontaneas, videlicet, oblationes offeret. N'apperçoit ton pas ici les Mages prosternés aux pieds du Sauveur qui lui font leurs présens. Matth. 2. 11? Ne se rappelle-t-on pas ces tems heureux, où le Christianisme brillant par les miracles, on voyoit les Fidéles apporter leurs biens aux Apôtres pour être distribués aux membres de Jesus-Christ, qui étoient dans le besoin? Voyez le quatrieme & le cinquieme Chapitre des Actes des Apôtres.

3°. Au jour où éclatera votre puis-

Sance.

Nous n'entrerons point ici dans le détail des prodiges opérés par la toutepuissance du Verbe à son entrée dans 66 Observation

le monde. Trop d'Auteurs en ont fait l'énumération pour nous y arrêter. On les trouve dans Suidas, dans Nicéphore Livre premier Chapitre 17. & dans Paul Orose, Livre sixième, Chapitre 20. Voyez encore Lipoman, Tome huitième, Baronius, Drexel. De Christ. nasc. Pars prima Cap. 2. Parag. 1. Surius Tome sixième, Saint Thomas, Saint Antonin, Saint Bonaventure, Tostat, Béde, le Pere Louis d'Argentan & plusieurs autres.

4º. Vive.

Nous employons ce terme pour rendre toute la force du plurier (beháderêi:) qui n'est pas mis inutilement dans la Langue Sainte, comme nous l'avons prouvé plus haut.

so. Dès le sein [ de votre mere.]

Saint Luc nous apprend combien la fainteté de Jesus - Christ sut sensible après sa conception, lorsqu'il dit dans le verset 41. du premier Chapitre de son Evangile, qu'à la voix de Marie l'Enfant d'Elizabeth tressaillit dans son sein, & que cette sainte Femme sut remplie du Saint Esprit.

Fondés sur l'autorité de plusieurs Peres, nous ajoutons de votre mere,

fur le Psaume 109. Hebr. 110. 367
pour que le Lecteur puisse sentir à la sense lecture de ce verset que c'est au tems de l'Incarnation qu'il faut le rapporter (a). M. Bossuet assure dans son ouvrage intitulé Supplenda in Psalmos, que Saint Justin, écrivant contre Tryphon, entend aussi par uterus, le sein, celui de la Sainte Vierge.

6°. Des votre Aurore.

Par cette expression on doit entendre la naissance du Rédempteur des hommes, dont la lumiere augmente par degrés jusqu'au tems où tout est consommé par sa mort.

7º. La rosée.

Ce substantif est regardé par les Prophétes comme le simbole de la naissance du Peuple d'Israël, lorsqu'il passe de l'état d'esclavage à celui de la liberté. En voici les preuves. L'Eglise d'Israël parle en ces termes de ces tems heureux. Isaïe 26. 19.

(a) An vultis scire, demande Saint Aug. & ipsum David inspiciamus? Et ipse loquitur, ipsius quasi sermo contextus est. Si ergò ipse loquitur; fortè ipse potuit dicere. Ex utero ante luciferum genui te. Ex utero virginali. Si enim illa Virgo ducens propaginem de carne David, ex illo utero natus Christus, tanquam ex utero genitus à David.

Qiv

(a) Ceux à qui vous avez donné la mort, Recouvreront la vie.

Mon cadavre ressuscitera couvert de gloire: Reveillez-vous:

Faites rétentir des chants de joie, vous qui êtes dans la poussiere,

Parce que la rosée qui tombera sur vous, Sera une rosée qui vous donnera une lumiere parfaite,

Après que la terre des géants aura été renversée.

Cette terre des Géants est l'Empire de Babylone ravagé par les Médes & par les Perses. Cette rosée qui tombe sur Israël est donc l'exécution du décret que le Seigneur avoit porté en faveur de la Nation qu'il avoit choisie, qui prend une nouvelle naissance dès que l'Edit de Cyrus, qui lui permet de retourner dans sa Patrie, est publié. Dans le second sens ce même passage s'entend de la naissance de l'Eglise, ainsi que dans cet autre d'Ozée ch. 4. v. 6.

(a) Vivent mortui tui; Cadaver meum gloriosè resurget. Expergiscimini

Et festivos edite cantus jacentes in pul-

Quia ros lucis radiantis, Ros tuus.

sur le Psaume 109. Hebr. 110. 369

(a) Je serai pour Israel une vraye rosée.
Il fleurira comme le lis,
Et comme le cédre du Liban
Il êtendra de tous côtés ses racines.

vrir dans ces paroles la liberté que le Très-Haut accorde aux Israëlites. Cette rosée n'est donc autre chose que le Décret qu'il avoit porté d'enlever aux Chaldéens les restes d'un Peuple qu'il s'étoit formé, pour lui faciliter le moyen de se multiplier, comme les Prophétes l'avoient tant de sois annoncé.

8°. Qui vous donnera des enfans.

Par ce qui précéde on voit, pour ainsi parler, éclore ici l'Eglise du Verbe incarné. C'est l'exécution du Décret de la Rédemption du genre humain par Jesus-Christ qui est cette, rosée, qui donne la fécondité à l'Eglise; ce qui caractérise très-bien la mustiplication des Fidéles à l'arrivée du Messie. C'est de cette maniere que

(a) Ero pro certò ros Israeli. Germinabit sicut lilium, Et dissundet radices suas Ut [cedri] Libani.

Observation Cajétan explique les derniers termes du verset que nous développons.

Le Seigneur a fait ce serment, Il ne le retractera jamais: Vous seul êtes le Prêtre Eternel, Selon le rit excellent de Melchisedech.

10. Le Seigneur a fait ce serment.

A qui le Pere fait-il ce serment? Ce n'est pas à celui qui est engendré avant Lucifer, répond Saint Jérôme; mais à celui qui est né d'une Vierge après Lucifer. Non ei qui ante Luciferum genitus est; sed ei juravit qui post Luciferum natus ex Virgine est.

2°. Il ne le rétractera jamais.

Dom Calmet remarque sur cet endroit que,, quand l'Ecriture nous dit , que Dieu fera un serment, & qu'il , ne se repentira point, elle ne veut , pas dire que Dieu soit sujet à trom-, per quelquefois, & à manquer à sa , parole ; ensorte que son serment », ajoute quelque chose à la vérité de " ses promesses, ou à la certitude des , événemens. Ce sont de simples sa-", çons de parler humaines, qui mar-, quent l'assurance & l'infaillibilité de

as ses Décrets.

fur le Psaume 109. Hebr. 110. 378

Nous ajoutons ce terme pour rendre la force du n (hé) paragogique, qui est après le pronom (àththe) & qui n'est pas employé sans dessein par l'Ecrivain sacré, comme nous le prouverons ailleurs.

4º. Etes le Prêtre Eternel.

L'Ecriture nous défigne trois fortes de Sacerdoces dans l'ancienne Loi. Celui de la Royanté, celui des premiers nés, & celui des Lévites., Melchifédech, dit Dom Calmet, comme Roi ,, de Salem, & suivant le très-ancien usage des Nations, exerçoit le Sacerdoce dans fon pays; d'où vient que dans la Langue Hébraique, le nom qui signifie Prêtre (a), se prend aussi pour désigner un Prince. C'est par une extension de ce droit, que les Patriarches & les Peres de familles facrifioient au Tout-Puissant dans leur maison. Le second ordre de Prêtrise est celui des premiers nés de chaque famille (b). Ce droit appartenoit naturellement à Ruben

Paralip. 18. ult. Genes. 41; 15. Exod. 11; 16.

(b) Hier. tradit. Hebr. in Genes.

Observation 372 " dans la maiton de Jacob; mais il ,, fut transféré à Lévi, à cause du crime de Ruben. Enfin le troisiéme , ordre est celui des Lévites, qui étoit uniquement fondé sur le choix de Dieu, & qui devoit passer de race en race dans la famille de Lévi, jusqu'à l'abolition des sacrifices de la Loi de Moyse. Ainsi cet ordre , Sacerdotal n'étoit pas éternel. Mais celui de Melchisédech étoit perpétuel. Il est fondé sur le droit des gens, & sur la pratique de tous les peuples, où les Rois étoient toujours revêtus de la dignité Sacer-, dotale (a). ,, Jesus Christ comme Roi des sié-, cles, immortel, éternel, Tout-Puis-,, fant, est donc Prêtre selon l'ordre de Melchisédech? & comme Melchi-" fédech dans l'Ecriture est sans pere, fans mere, sans généalogie, sans commencement & fans fin (b); c'est-

(a) Platon. in politic. Arist. de Republ. libr. 3. Xenoph. de Rep. Lacedæm. Strabo. lib. 14. init. Dionys: Halycarn. lib. 2. Ælian variar. Histor. lib. 1. Virgil. Æneid. 3. & alii plures.

(b) Epist. ad Hebr. 7: 3.

sur le Psaume 109. Hebr. 110. 373 ,, à-dire, que les Livres faints ne par-,, lent ni de son origine, ni de sa pa-" renté, ni de sa mort; ce silence qui ,, n'est que figuratif dans cet ancien ", Roi, est réel dans Jesus-Christ, suivant la remarque de Saint Jean ,, Chrysostôme (a); je veux dire que le Fils de Dieu Prêtre éternel, ne ", reconnoît sur la terre ni pere, ni " mere à la maniere des autres hom-,, mes, ni commencement, ni fin de son Etre, & de son existence. Son , Sacerdoce est éternel comme lui. , Il a offert dans toute l'Eternité le " Sacrifice de sa volonté à son Pere; ,, & dans le tems il lui a présenté celui de sa vie, & de son sang, dont il ,, continue le Sacrifice dans l'Eglise , Chrétienne, par l'oblation qui s'y fait de son corps & de son sang, fous les apparences du pain & du vin. 5º. Le rit. Nous rendons ainsi le terme Hébreu

Nous rendons ainsi le terme Hébreu 'רַבְּרָתִי ( diberâthî ) parce que c'est la signification qu'il doit avoir dans cet endroit selon Tirin & Menochius.

(a) Chrysoft. Theodoret. Hier. & alii,

6º. Excellent.

C'est pour exprimer toute l'énergie de l'' (iod) paragogique que nous faisons usage de cette expression.

7º. De Melchisédech.

Voici les différences qui se trouvent entre le rit Sacerdotale de Melchisédech, & celui d'Aaron, selon Ménochius (a). 1°. Melchisédech n'a point eu de successeurs dans son Sacerdoce; mais les ensans succédoient à leurs peres dans celui d'Aaron. 2°. Melchisédech étoit tout à la fois Roi & Prêtre, tandis qu'Aaron n'étoit revêtu que de la derniere qualité. 3°. Melchisédech a offert du pain & du vin; Aaron ne présentoit que des bœuss & des moutons. 4°. Melchisédech étoit Prêtre universel; au contraire le Sa-

(a) Distinguitur autem ordo Melchisedech ab ordine Aaronis in multis. 1°. Enim Melchisedech non successisse alteri, neque ei successisse alter legitur; ideòque Melchisedech dicitur ad Hebr. 70. sine patre, sine matre, sine genealogià. In Sacerdotio autem Aaronis filii parentibus succedebant. 2°. Melchisedech erat Rex & Sacerdos; Aaron Sacerdos tantum. 3°. Melchisedech obtulit panem & vinum; Aaron oves & boves. 4°. Melchisedech erat Sacerdos universalis, nec uni tantum genti

sur le Psaume 109. Hebr. 110. 375 cerdoce d'Aaron étoit borné aux seuls Israelites. 5°. Melchisédech n'étoit restreint à aucun lieu pour offrir son Sacrifice; mais Aaron ne pouvoit sacrifier que dans le Temple. Jesus-Christ est donc Prêtre selon l'ordre de Melchisédech, continue ce Commentateur. en ce qu'il n'a succédé à personne, & que personne ne lui a succédé; en ce qu'il est Roi & Prêtre; en ce qu'il a offert du pain & du vin, qu'il est Prêtre de tous les peuples, & que son Sacrifice peut être offert par toute la terre, selon cette prédiction de Malachie 1:2 (a).

Car depuis le lever du soleil jusqu'au couchant,

Mon nom sera si célébre parmi les Nations,

(a) Ab ortu solis usque ad occasum ejus i Magnum est nomen meum in gentibus

addictus; Aaron erat Sacerdos tantum Israelitarum. 5°. Melchisedech non egebat tabernaculo, aut templo ut sacrificaret; Aaron indigebat..... Christus ergò est Sacerdos secundùm ordinem Melchisedech, quia nulli
successit, nec ullus ei succedit, quia Rex &
Sacerdos; quia obtulit panem & vinum; quia
Sacerdos omnium gentium; tandem quia ejus
sacerdotium non alligatur ulli templo, vel
tabernaculo; sed ut prædixit Malachias.

Que l'on me présentera par-tout de l'encens; Que l'on fera des présens à mon nom; Et que l'on m'offrira une oblation toute pure,

Parce que mon nom sera célébre parmi les Nations,

C'est le Seigneur des armées qui l'assure.

V. [O Dieu] le Souverain Maître, qui est assis à votre droite, Ecrasera les Rois au jour de sa colere.

1º. O Dieu.

L'harmonie demande que l'on supplée ce terme. Car il est visible que le Prophéte n'adresse plus ici la parole au Verbe incarné, mais que c'est au Pere Eternel qu'il parle. Il saut donc sous entendre quelqu'expression qui le fasse sentir. Aucune n'est plus capable de produire cet esset que celle dont nous faisons usage. Au reste nous ne faisons que suivre l'exemple de Saint Augustin. Ce Pere ne néglige rien pour démontrer que c'est à Dieu le Pere que le verset V. se rapporte.

Et in omni loco thus adoletur,
Munus offertur nomini meo,
Et est oblatio munda;
Quia magnum est nomen meum inter
gentes,
Dicit Deus exercituum.

sur le Psaume 109. Hebr. 110. 377.

Michel Angriani, si connu sous le nom d'Incognitus in Psalmos, assure que ces Rois sont Hérode, Pilate, & les Princes des Prêtres (a). Jesus-Christ les a écrasés au jour de sa colere, c'estadire, lorsqu'il a tiré vengeance de leurs crimes par les Romains. Hérode & Pilate surent envoyés en exil par l'Empereur. Le premier se donna luimême la mort. L'autre frappé par un Ange, expira rongé des vers. Les Princes des Prêtres surent, ou mis

(a) Quia tam superiores quam inferiores Judæorum sibi resistentium redegit ad nihilum. Quod maxime potuit de Herode, de Pilato, de Principibus Sacerdotum qui principaliùs insurrexerunt contra Christum.... Istos confregit Dominus in die iræ suæ, scilicet, quando vindicam de ipsorum peccatis, voluit facere per manus Romanorum. Nam Herodes, & Pilatus fuerunt in exilium relegati per Imperatorem Romanum. Pilatus occidit se ipsum : Herodes verò postea cum esset in glorià sua, statim ab Angelo percussus, & vermibus plenus expiravit. Principes verd Sacerdotum, cum reliquo Populo consequenter per Ro-3 manos Principes Titum & Vespasianum fuerunt trucidati, partim venumdati, & de propriâ terrâ expulsi: per mundum usque hodie peregrè constituti.

378 Observation

à mort par Tite & Vespasien, ou vendus & chassés de leur Patrie pour etrer par-tout l'Univers, comme on les voit encore aujourd'hui. Mais, demandera-t'on peut-être, pourquoi revenir ici à Hérode & à Pilate, puisque le Prophéte a déja déclaré plus haut, que ce seroit Dieu le Pere qui puniroit ces Princes? La réponse est des plus facile. L'Ecrivain facréattribue à Jesus-Christ dans cet endroit le châtiment qu'il a dit plus haut être réservé au pere, pour faire voir l'égalité de puissance qu'il y a entre ces deux personnes Divines; & par conséquent que la Nature est la même dans l'une & dans l'autre; d'où on doit nécessairement inférer que le Verbe Incarné est Dieu. Si on vouloit donner plus d'étendue à la punition dont il s'agit dans ce verset, on trouveroit dans Bozius, Lib. 23. de signis. Eccles. cap. 43. le Catalogue de tous les Princes ennemis de Jesus-Christ, & persécuteurs de son Eglise, qui ont périmisérablement.

VI. Il jugera les Nations,
Il réparera les ruines:
Il brisera la tête de celui qui dominoit
Sur la plus grande partie de la terre.

sur le Psaume 109. Hebr. 110. 379

1º. Il jugera les Nations.

La puissance de Jesus-Christ s'étend à deux choses, selon l'Auteur inconnu cité plus haut (a), à la punition des méchans, & à la récompense des bons. C'est de la premiere qu'il faut ici l'entendre, parce que selon Saint Basile, cet endroit se rapporte aux Juiss qui ont crucisié Jesus-Christ.

2º. Il réparera les ruines.

En entant, comme le dit Saint Paul aux Rom. 11. les Gentils en la place des Juiss. C'est le sens que Lyra, Trévet, Turrecrémata, Placide de Parme donnent à cet endroit, selon le Pere Lorin. Il paroît aussi que Saint Augustin donne cette signification au verbe

3º. Il brisera la tête de celui qui do,

minoit. .

On ne peut méconnoître ici l'idolâtrie, dont le regne s'étendoit presque par tout l'univers à la venue du Sauvenr. Il a brisé la tête à ce monstre, en établissant partout la Religion qu'il venoit annoncer. Dom Calmet,

(a) Potestas autem Christi maxime ad duo se extendit, scilicet, ad malos puniendum, secundo ad bonos præmiandum. Avertissement dit qu'il brisera la tête des impies, des infidéles, des persécuteurs de l'Eglise.

VII. Mais pendant le cours de sa vie Il boira des eaux du torrent, C'est pourquoi il sera élevé en gloire.

1°. Des eaux du torrent.

Le torrent est le monde, dit Saint Jérôme. Les eaux sont les tribulations. Jesus-Christ les a souffertes avec courage, principalement pendant sa passion, où il en sut, pour ainsi dire, submergé. C'est à ce tems, surtout que les Peres rapportent ce passage.

2°. Il sera élevé en gloire.

(Mot à mot, il élèvera la tête.) Le Prophéte s'exprime ainsi pour faire voir le point de gloire auquel le Verbe Incarné devoit parvenir après avoir rempli sa mission.

Psaume 110. Heb. 111. Confitebor tibi, Domine.

## AVERTISSEMENT.

Ce Psaume est alphabétique dans le Texte original; mais d'une maniere assez différente des autres morceaux de même genre, qu'on verra par la suite. Dans ceux-là chaque verset commence par une lettre rangée selon l'ordre de l'Alphabet; dans celui-ci les lettres commencent à chaque demiverset, ou à chaque stique. Nous ne nous arrêterons pas à deviner ce qui engageoit les Auteurs sacrés à composer cette sorte de Poësse: une telle découverte ne donneroit pas plus de jour à la pièce: ainsi nous croyons qu'il seroit inutile d'en faire la recherche.

Les sentimens ne sont pas beaucoup multipliés sur l'objet de ce Psaume. Usese réduisent à trois différens.

Théodoret croit que David le composa, prévoyant la victoire que Josaphat devoit remporter sur les Iduméens, les Ammonites & leurs Alliés.
Mais on voit si peu de rapport entre
les expressions de ce Cantique & cette
victoire du Roi d'Israël, que nous
nous croyons légitimement dispensés
d'en faire l'analise pour détruire ce
sentiment. Chacun sentira aisément le
vuide qu'il y a dans une pareille hypothese à la simple lesture de la pièce.

D'autres le regardent comme un Psaume purement moral, où le Prophéte releve la grandeur de Dieu, & 82 Avertissement

la magnificence de ses œuvres. Ce sentiment vague & indéterminé est sont commode, parce qu'il dispense de faire des recherches historiques, qui prouvent la vérité de son objet. L'esprit se promene à son aise dans des généralités, dont l'invention n'est pas bien dissicile. Mais dira-t-on que tel est le sens litéral d'un Psaume. Non, sans doute. On en verra la preuve par l'exécution du contraire.

Appuyés de plusieurs manuscrits, le vénérable Béde, Ferrand, M. de Choisi, & Dom Calmet le rapportent au retour de la Captivité de Babylone; c'est, selon eux, un Captique d'actions de graces que les Israëlites délivrés chanterent pour marquer au Seigneur leur reconnoissance de ce biensait signalé. Toute la pièce tend visiblement à ce point de vûe : ce qui nous a engagés à ne pas nous en écarter.

Nous ne parlons pas de ceux qui veulent que ce Psaume soit une action de graces de Jesus-Christ & de l'Eglise Chrétienne pour les faveurs dont Dieu a comblé ses sidéles adorateurs, & pour la conversion des Gentils; notre

sur le Psaume 110. Hebr. 111. 383 attachement au fens de la nouvelle Alliance est trop connu, pour s'imaginer que nous ne voulions pas le reconnoître.

### TITULUS.

Laudate eum qui per se est. Chantez les louanges de l'Etre qui existe par lui-même.

# ARGUMENS.

Quant au sens litéral de l'ancien Ifraël,

L'Eglise d'Israel s'engage, au nom de ses vive reconnoissance. enfans, à rendre au Tout-Puissant de trèsfinceres actions de graces. Elle rélève la clé- sensibles aux faveurs mence & la certitude des promesses du Seigneur: la grandeur, la gloire, la force & les | prodiges qu'il a opérés pour les tirer de la Chaldée. Elle promet des louanges immortelles à celui qui remplira les préceptes que la crainte du Souverain Maître imprimera dans fon cœur.

Quant au sens literal du nouvel Ifraël.

Pénétrée de la plus l'Epouse du Verbe incarné exhorte ses enfans à ne pas être indont le Seigneur les a comblés. Un puillant motif les y engage: la grandeur des merveilles qu'il a fait éclater pour les faire sortir de l'esclavage, où les tenoient les Pharisiens & les Gentils. Elle les assurent qu'on publicra toujours les louanges de celui qui craindra le Seigneur & qui observera les preceptes

# 384 Version Latine & Françoise

# Versio Latina.

- GRatias agam Domino ex toto corde:
  In privatis & publicis cœtibus justorum.
  [Exclamabo]
- II. Magna sunt opera Domini; Requirenda omnibus qui delectantur ipsis.
- III. Gloriosum & decorum est opus ejus, Et justitia ejus, quæ perstabit in æternum.
- IV. Memoriam præstitit mirabilibus suis; Clemens & misericors Dominus.
- V. Escam dedit timentibus se. Memor suit in æternum sæderis sui.
- VI. Virtutem operum suorum cognoscendam exhibuit Populo suo, Reddens ei hæreditatem gentium.
- VII. Opera manuum ejus vera sunt & justa:
  Fideliter completa sunt omnia justa ejus.
- VIII. Immota sunt in ævum sempiternum; Facta in side & æquitate.

# du Psaume 110. Hebr. 111. 385

|     | Version Françoise.                                                                                                              |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.  | JE rendrai de toute l'étendue de mon<br>cœur des actions de graces à l'Eter-<br>nel:                                            |
|     | Dans les assemblées particulieres & pu-s<br>bliques des justes.<br>[Je m'écrierai.]                                             |
| II. | Les œuvres du Seigneur sont grandes :<br>Elles sont dignes des recherches de ceux<br>qui en font leurs délices.                 |
| HI. | Son œuvre & sa justice, qui subsiste-<br>ront éternellement,<br>Ont fait éclater sa gloire & sa grandeur.                       |
| IV. | Le Seigneur plein de bonté & de mi-<br>féricorde,                                                                               |
| v.  | A perpétué la mémoire de ses prodiges: Il a donné la nourriture à ceux qui le craignent: Il n'a jamais perdu le souvenir de son |
| VI. | Alliance: Il a fait connoître à son Peuple la force de son bras, Lorsqu'il lui a rendu son héritage occupé                      |
| VII | par les Nations.  La certitude de ses promesses & la justice ont éclaté  Dans les merveilles qu'il a opérées par                |
|     | sa puissance: Tous ses ordres ont été fidélement exécutés.                                                                      |
| VII | 싶을 때 어디보고 살아왔습니다. 하는 사람들은 사람들이 되었다. 그리고 있는 사람들이 되었다. 그렇게 그렇게 그렇게 되었다.                                                           |

## 386 Versions Latine & Françoise

Redemptionem misst Populo suot Renovavit in æternům sædůs suum, Verenda & terribilis est potentia ejus.

Præcipua sapientia est timor Dominis
Recte sapit quicumque adimplet ea
[Præcepta]
Laus ejus perstabit in perpetuum,

### OBSERVATION.

Je rendrai de toute l'étendue de mon cœur des actions de graces à l'Eternel, Dans les assemblées particulières & pur bliques des justes.

Dans les assemblées particulieres &

publiques.

L'Ecrivain sacré sait ici allusion à ce qui devoit arriver après la Captivité. Au désaut de Temple on éleva dans les plus grandes Villes de la Terre d'Israël, selon M. Huré, (a) plusieurs Edifices. On s'y assembloit, dit le Docteur Prideaux (b), pour

(a) Diction. de la Bible au mot Synagoga.
(b) Pag. 217. & les suivantes du second

du Pfaume 110. Hebr. 111. 387

X. Il a envoyé un Rédempteur à son Peuple:

Il a renouvellé pour toujours son Alliance avec lui.

On le louera dans la durée des siècles.

Sa puissance est digne de respect: Elle est redoutable:

Acquiert une véritable intelligence,

y prier, pour y lire l'Ecriture Sainte, pour l'expliquer, & pour y rendre à Dieu ses actions de graces. Le nombre de ces Synagogues augmenta si considérablement, même après la réédification du Temple, qu'on en comptoit jusqu'à 480. dans Jérusalem (a). Aussi chaque Nation, chaque condition en avoit de particulieres. Delà ces dénominations: la Synagogue des Cyrenéens, la Synagogue des Cyrenéens, la Synagogue des Alexandrins, & C. Ceux-mêmes des Israelites qui ne retournerent pas dans leur pays,

(b) Act. Apost. 6: 9.

<sup>(</sup>a) Introduction à l'Ecriture Sainte du Pere Lamy de l'Oratoire, pag. 136.

en érigerent plusieurs au milieu des dissérens Peuples parmi lesquels ils avoient à vivre. Il y en avoit à Damas (a), à Salamine (b), à Antioche (c), à Icone (d), à Tessalonique (e), à Bérée (f), à Athenes (g), à Corinthe (h), à Ephése (i). Les assemblées qu'on faisoit dans ces dissérens endroits, n'étoient regardées que comme particulieres, relativement aux assemblées publiques & générales que l'on devoit faire dans le Temple.

II. Les œuvres du Seigneur sont grandes: Elles sont dignes des recherches de ceux qui en font leurs délices.

Les œuvres du Seigneur.

Dès qu'on est instruit de l'objet que le Psalmiste avoit en vûe en compofant cette Poesse, on sent aisément à quels événemens on doit rapporter les termes d'œuvres du Seigneur. Le renversement total de la Monarchie de Babylone, la perte entière des Chal-

<sup>(</sup>a) A&Ap. 9: 2: 20. (b) Ibid. 13: 5. (c) Ibid. 13: 14. (d) Ibid. 14: 1. (e) Ibid. 17: 1. (f) Ibid. 17: 16 & 17. (h) Ibid. 18: 18: 4. (i) Ibid. 18: 19. & 21.

fur le Pfaume 220. Hebr. 211. 389 déens, & la liberté des Israelites se présentent aussi-tôt à l'esprit. C'est ainsi que les Prophétes désignent ordinairement ces prodiges. Jérémie décrivant dans son Chapitre 50. la ruine de l'Empire de Babylone, s'exprime en ces termes, verset 25. (a)

Le Seigneur a ouvert son trésor, Il en a tiré les instruments de sa colere; Parce que le Souverain Maître, le Seigneur des armées,

Doit exécuter une œuvre contre la terre des Chaldéens.

Dans ce passage le trésor du Seigneur, c'est la Médie & la Perse, où il a caché ceux qui doivent châtier les oppressents de son Peuple. Il en fait sortir les troupes qu'il a destinées lui-même, pour tirer une vengeance éclatante des Nations, qui tenoient les Israëlites dans un dur esclavage. On trouve encore les termes d'instrumens de la colere du Seigneur, dans Isaie: 13:5. pour caractériser les Soldats de Cyrus.

(a) Aperuit Dominus thesaurum suum; Inde protulit instrumenta iræ suæ; Quia opus Dominatori, Domino exercientum,

Peragendum est in terram Chaldzorum.
R iii

390 Observation

Les Israëlites, s'encourageant les uns les autres à aller rendre leurs actions de graces au Seigneur à Jérusalem, n'employent point d'autres expressions, Jérémie 51. 10. pour indiquer la prise de Babylone.

Venez, disent-ils, (a)
Allons publier dans Sion l'auvre du Seigneur notre Dieu.

Il semble que le Prophéte Habacue ait emprunté de Jérémie les expresfions qu'il employe au verset deuxième du troisième Chapitre de ses Prophéties; il y parle au Seigneur en ces termes de la fameuse révolution de Babylone (b).

C'est votre œuvre, Seigneur, Mettez-le en exécution au milieu des ans nées.

Nous réservons à développer ce verset d'une maniere plus étendue, pour le tems auquel on donnera cet admirable Cantique dans tout son entier.

(a) Venite:
Et narremus in Sion opus Domini Del

(b) Domine, opus tuum est:
In medio annorum vivisica illude

fur le Pfanme 210. Hebr. 222. 391

III. Son œuvre & sa justice, qui subsisterone éternellement,

Feront éclater sa gloire & sa grandeur.

Son œuvre & sa justice qui subsisterons

Le terme de justice ne désigne pas ici cet attribut de Dieu pris en luimême. Il est éternel indépendamment des opérations extérieures de l'Etre suprême; mais, comme nous l'avons prouvé ailleurs (a), il indique la févérité avec laquelle le Seigneur traitera les oppresseurs de son Peuple. Ainsi lorsque l'Auteur Sacré dit, que la justice du Seigneur subsistera toujours, il veut faire entendre, que les marques de sévérité avec laquelle il en agira contre les Chaldéens, feront toujours visibles; c'est-à-dire, que Babylone détruite ne sera jamais rebâtie; que cette formidable Monarchie renversée ne formera jamais un Empire; que les Chaldeens en un mot seront pour toujours confondus parmi les Nations, sans jamais constituer un peuple distingué des autres. Aussi le Psal-

<sup>(</sup>a) Au no. 6. de l'Obs. sur le 1. vers. du Ps. 71. Hebr. 72.

392 Observation.

ordres que le Seigneur a donnés contre Babylone, sont immuables pour tous les siécles. Plusieurs Prophétes les ont menacé de ces terribles châtimens. Isaie décrivant les malheurs qui étoient sur le point de sondre sur la Capitale de la Chaldée, s'exprime en ces termes, versets 19. & 20. de son Chapitre 13. (a)

Babylone, la plus superbe d'entre les Monarchies,

Et dont l'éclat nourrit l'orgueil des Chaldéens,

Sera détruite comme Sodôme & Gomorrhe que le Seigneur a renversées.

Elle ne sera plus jamais habitée;

Jamais on ne la rebâtira:

Les Arabes n'y dresseront pas même leurs

Et les Pasteurs n'y feront point reposer: leurs troupeaux.

Ce Prophéte n'est pas moins sormel fur ce point dans la peinture affreuse

(a) Subvertetur Babylon gloriosa è regnis : Decor superbiz Chaldzorum.

Sicut subvertit Dominus Sodomana & Go-

Nunquam habitabitur:
Nec ullo ævo reædificabitur:
Non figet tentorium ibi Arabs:
Nec ibi pastores incubabunt.

fur le Psaume 110. Hebr. 111. 393 qu'il nous fait de la chûte de Baltasar. Voici comment il s'énonce aux versets 20, 21, & 22. du Chapitre 14. (a)

Tu ne sera pas réuni dans le tombéau avec les Rois,

Parce que tu as ruiné la terre dont tu t'es emparé,

Parce que tu a mis à mort le peuple que tu as vaincu.

On ne parlera plus dans la fuite de la race des méchans.

Préparez ses enfans à être égorgés, En punition des mauvais traitemens de leurs peres:

Ils ne se releveront point:

Ils ne seront point les héritiers de la terre; Et ils ne couvriront point de villes la surface de l'univers.

Car je vais m'élever contr'eux;

(a) Non adunaberis cum eis in sepulchro; Quia terram tuam perdidisti; Populum tuum intersecisti:

Non memorabitur in æternum semen ma-

Præparate filios ejus occisioni, Propter iniquitatem patrum suorum:

Non consurgent:

Non hæreditabunt terram,

Neque implebunt superficiem orbis civitar

Insurgam enim in eos;

Le Seigneur des armées en donne sa parole? J'ensévelirai le nom de Babylone dans un éternel oubli:

J'exterminerai sa postérité, ses enfans & ses neveux,

C'est le Seigneur des armées qui l'assure.

IV. Le Seigneur plein de bonté & de miséricorde, A perpétué la mémoire de ses prodiges.

De ses prodiges.

Ce n'est pas ici le seul endroit, où les opérations du souverain Maître contre Babylone, soyent caractérisées par le terme de merveilles ou de prodiges. Le Prophéte Daniel, verset 43. du troi-fiéme Chapitre (a), se sert de la même expression dans la priere, qu'il adresse au Seigneur pour le conjurer d'accélérer la délivrance de son Peuple.

Délivrez-nous, dit-il, par les merveilles de votre puissance; Seigneur, comblez de gloire votre nom.

Ait Dominus exercituum,
Et delebo Babylonis nomen,
Posteritatem, filios & nepotes,
Asserit Dominus exercituum.

(a) Et erue nos mirabilibus tuis,
Et da gloriam nomini tuo, Domine.

fur le Psaume 110. Hebr. 111. 399 Le Seigneur perpétue ces prodiges en empêchant que les Chaldéens ne se réunissent pour former un Peuple, & qu'on ne rebâtisse leur Capitale.

V. Il a donné la nourriture à ceux qui le craignent:
Il n'a jamais perdu le souvenir de son Alliance.

### 1º. La nourriture.

En expliquant ce terme, Dom Calmet fait ainsi parler les Israëlites de retour dans leur Patrie. » Nous étions » à Babylone dans la disette, & dans » la derniere pauvreté, semblables à » un peuple accablé de famine & de » maladie. Mais le Seigneur a eu pitié » de nous ; il nous a donné de la » nourriture; il nous a ramené dans » ce pays, où nous vivons dans l'a-» bondance. » Ce peu de paroles suffisent pour faire entendre qu'il est question dans cet endroit de la faim qu'éprouverent dans la Chaldée ceux qui craignoient le souverain Maître, r'est-à-dire les Israelites captifs.

20. De son alliance.

En suppléant, (qu'il avoit contractée avec Abraham, Isaac, & Jacob)

## 396 Observation le sens de ce verset est très-intelligible.

VI. Il a fait connoître à son Peuple la force de son bras: Lorsqu'il lui a rendu son héritage occupé par les Nations.

#### Les Nations.

Par ce terme on doit entendre les Peuples qui s'emparerent de la Terre de Juda, après que Nabuchodonosor eut fait enlever ses habitans pour les conduire en captivité. Il y resta des Chaldéens, selon le Docteur Prideaux, (a) selon Calmet (b), & Cornélius à Lapide (c). Les Iduméens se rendirent aussi maîtres d'une partie de ce pays au rapport de Strabon. Les Nations voisines profiterent sans doute de cette occasion pour s'en mettre en possession. C'est de ces différens Peuples dont parle l'Eglise d'Israël dans les lamentations de Jérémie, Chapitre 5. verset 2. lorsqu'elle dit.

<sup>(</sup>a) Pag. 148. du 1. Tome 1. partie du 1.

<sup>(</sup>b) Comment. sur le 28. verset du 5. chap. des Lament.

<sup>(</sup>c) Sur le même en droit.

## fur le P saume 110. Hebr. 222. 397

(a) Notre héritage est passé à ceux d'un autre pais,

Et nos maisons à des étrangers.

La certitude de ses promesses, & la VII. justice ont éclaté Dans les merveilles qu'il a opérées par sa puissance: Tous ses ordres ont été fidélement exécutés.

1º. La justice.

Nous avons averti au verset III. de cette Poesse que par ce terme, on devoit entendre la sévérité avec laquelle le Seigneur a traité les Sujets de Balthafar.

. 2°. Tous ses ordres.

On doit ici sous-entendre contre Babylone: Cyrus & ses successeurs ont fidélement exécuté contre Babylone & son Empire, les anathêmes ou les menaces que le Seigneur avoit prononcés contre cette Ville criminelle. II est facile de le vérisier par la comparaison des Prophetes, qui ont parle de cette Monarchie, avec les Historiens Prophanes qui nous ont transmis ce qui lui est arrivé.

(a) Hæreditas nostra versa est ad alienos Domus nostræ ad extraneos.

VIII. Ils sont immuables pour tous les siècles: La vérité & l'équité en sont la base.

La vérité & l'équité.

Dom Calmet fait encore ainsi parler les Israelites délivrés de captivité en expliquant cet endroit.

» Tout ce que Dieu a fait en notre

» faveur, est vérité, & jugement. Il

» est vérité, puisque c'est en exécu-

» tion des promesses qu'il nous avoit

» faites par ses Prophétes; il est justi-

» ce.... puisqu'il n'a châtié les Ba-

» byloniens.... qu'à cause de leurs

» iniquités ».

IX. Il a envoyé un Rédempteur à son Peuple: Il a renouvellé pour toujours son alliance avec lui:

> Sa puissance est digne de respect: Elle est redoutable.

1º. Un Redempteur.

Ce Libérateur est Cyrus. Dom Calmet en convient sur ce verset. Il est le Prince qui a délivré les Israëlites de l'oppression & qui les a fait retourner dans leur Patrie.

2°. Son alliance.

On voit ce renouvellement d'alliance dans les Chapitres 9. & 10. du second Livre d'Esdras. sur le Psaume 110. Hebr. 111. 399 3°. Sa puissance est digne de respect, &c.

Ce terme ne regarde pas encore l'attribut de Dieu, qui porte ce nom. Il n'a rapport qu'à la force que l'Etre suprême a employée pour faire sortir son peuple de l'esclavage, où il languissoit. Elle est digne des respects des Israëlites, puisqu'elle leur a procuré de si grands avantages: mais combien n'est-elle pas redoutable aux Chaldéens? Ils doivent frémir lorsqu'ils se rappellent les ravages qu'elle a causé dans leur Empire.

X. La principale sagesse consiste à craindre le Seigneur:

Celui qui observe ses commandemens acquiert une véritable sagesse:

On le louera dans la durée des siécles.

1°. La véritable sagesse consiste à craindre le Seigneur.

Job l'avoit déja déclaré, lorsqu'il dit

28: 28.

La crainte du Seigneur est la sagesse même:

La véritable intelligence consiste à s'éloigner du mal:

Ecce timor Domini ipsa est sapientia, Et recedere à malo, intelligentia. 400 Avertissement.

2°. On le louera dans la durée des

siècles.

Nous verrons cette promesse réitérée au verset VI. du Psaume suivant.

Pfaume 111. Hebr. 112. Beatus vir qui

### AVERTISSEMENT.

Ce Psaume est acrostiche de la même maniere que le précédent, c'est-à-dire, que chaque stique commence par une lettre de l'Alphabet Hébreu. Saint Jean Chrysostôme croit que ce Cantique est une suite du Psaume 110. Hebr. 111. Tout porte à penser comme ce Saint Docteur, puisque, selon Dome Calmet, il est composé dans le même goût & sur le même dessein.

#### TITULUS.

Laudate eum qui per se est.

Chantez les louanges de l'Etre qui existe par lui-même.

### ARGUMENS.

Quant au sens litéral de Quant au sens litéral du l'ancien Israël.

I. Bonheur de l'Ic- I. Félicité de ceuxraelite, c'est-à dire, de qui seront demeurés tous ceux de la Nation | constamment attachés Sainte qui seront fi- à l'Etre Suprême sous déles au Seigneur pen- la domination des Phadant leur esclavage, & risiens & des Idolatres; qui feront leurs freres & qui auront pourvu participans des biens aux besoins de leurs dont ils jouiront dans freres. la Chaldée.

II. Conduite que égard au moment de égard lor que le Messie leur délivrance : le leur procurera la liporté de fureur, parce teurs le verront, ils séprojets s'évanouir.

II. Conduite que Dieu tiendra à leur Dieu tiendra à leur Chaldéen en sera trans-berté: leurs Persécuqu'il verra tous ses cheront de dépit, parce que tous leurs desseins seront déconcertés.



# Versions Latine & Françoise Versio Latina.

I.

- Felicissimus ille qui timet Dominum, Qui in mandatis ejus delectatur quam maxime.
- 11. Potens in terrà erit posteritas ejus; Generatio rectorum bonis cumulabitur.
- III. Opus & divitiæ [affluent] in domo
  ejus,
  Et justitia ejus perstabit in perpetuum.
- Clemens & misericors & justus Domienus.
- Optimus ille est qui commiseratur & commodat:

  Qui disponit vias suas cum æquitate:
- VI. Profectò nunquam dimovebitur.

  In memorià æterna erit justus.

  VII. A rumore malo non timebit:
- VII. A rumore malo non timebit:
  Firmiter cor ejus confidet in Domino.
- VIII. Roboratum cor ejus non timebit,
  Dum aspiciet crudeles hostes suos [subversos.]

## du Pfaume 111. Hebr. 112. 403 Version Françoise.

| _ |
|---|

|      | , I.                                                                       |
|------|----------------------------------------------------------------------------|
| I.   | O U'heureux est celui qui craint le Seigneur,                              |
|      | Qui met toute sa joie à observer set préceptes.                            |
| 11.  | Sa postérité sera puissante sur la terre [d'Israël]:                       |
|      | Les descendans de ceux qui ont le cœur droit seront comblés de biens.      |
| ĮII. | Le bonheur & les richesses abonde-<br>ront dans sa maison:                 |
| arr. | Et sa justice subsistera dans tous les siècles.                            |
| IV.  | Le Seigneur plein de bonté, de milé-<br>ricorde, & de justice,             |
|      | Fera éclater la lumiere dans les téné-<br>bres                             |
|      | En faveur de ceux qui auront le cœus droit.                                |
| V.   | L'homme excellent a des entrailles ; il prête gratuitement:                |
|      | Il régle entiérement sa conduite sur l'équité.                             |
| VI.  | Oui, son état sera toujours stable.<br>La mémoire du juste sera éternelle. |
| VII. | Quelque mauvai e nouvelle qui se<br>répande, il sera sans crainte:         |
|      | Son cœur s'affermira par la confiance<br>qu'il aura dens le Seigneur:      |
| VIII | Son courage est inébranlable; il ne craindra point.                        |
| -    | Lorsqu'il verra la ruine de ses cruels ennemis.                            |

## 404 Versions Latine & Françoise I I.

IX. Largietur [Dominus], dabit paupe-

Justitia ejus perstabit în perpetuum, \*
Fortitudo ejus exaltabitur gloriose.

Dentibus suis frendebit, & contabescets
Desiderium impiorum peribit.

### OBSERVATION.

III. Le bonheur & les richesses abonderons dans sa maison,
Et sa justice subsistera dans tous les siécles.

Et sa justice.

Ce terme ne désigne pas ici la justice intérieure de l'Israëlite, prise en elle-même; mais il indique la récompense dont il s'est rendu digne par la justice qu'il a acquise dans une terre étrangere; c'est-à-dire, sa délivrance & tout ce qui a accompagné ce bienfait. C'est comme si le Prophéte disoit: la récompense que vous avez méritée par l'attachement que vous avez eu pour le Très-Haut dans votre exil; les biens dont vous vous êtes rendu-

## du Pfaume 111. Hebr. 112. 405

IX. Le Seigneur fera ses largesses:
Il les distribuera aux pauvres.
Sa justice subsistera éternellement,
Sa puissance sera relevée avec gloire.

X. L'impie en sera le témoin. Il entrera en fureur:

Il grincera des dents : il en séchera de dépit.

C'est ainsi que s'évanouiront les desirs des impies.

dignes par votre constance dans les afflictions, ne vous seront jamais enlevés. C'est dans le même sens que le Prophéte Isaïe s'exprime 32: 17 (a), lorsqu'il dit à Israël.

La paix sera la récompense de la justice; Le calme & la sécurité en seront à jamais le fruit.

IV. Le Seigneur plein de bonté, de misériricorde & de justice, Fera éclater la lumiere dans les ténébres, En faveur de ceux qui ont le cœur droit.

<sup>(</sup>a) Tunc erit fructus justitiæ pax, Et opus justitiæ tranquillitas & securitas perpetua.

Fera éclater la lumiere dans les ténébres.

" Il est ordinaire dans l'Ecriture,
dit ici Dom Calmet, de mettre les
ténébres pour l'adversité; & la lumiere pour la prospérité. Fondé
sur ce principe, ce savant Bénédictin a soin d'avertir dans l'argument
qu'il a mis à la tête de cette Poësie,
que ce stique " désigne la captivité
sous le nom de ténébres, & le resous de Babylone, sous le nom
d'une nouvelle lumiere, qui parut
alors aux Justes. " c'est-à-dire, aux
lifraelites délivrés.

VI. Oui, son état sera toujours stable; La mémoire du juste sera éternelle.

Oui son état sera toujours stable. Il saut ici suppléer dans la terre d'Israël. C'est-à-dire, que la Nation Sainte de retour dans sa Patrie, n'en sera jamais chassée, selon cette promesse faite dans Baruc. 2:35 (a).

Je ferai avec eux une nouvelle alliance, qui sera éternelle,

<sup>(</sup>a) Statuam illis testamentum alterum sem-

fin le Psaume 121. Hebr. 212. 407
Afin que je sois leur Dieu, & qu'ils soient mon Peuple,
Et je ne serai plus sortir les ensans d'Israël, qui sont mon Peuple,
De la terre que je leur aurai donnée.

VII. Quelque mauvaise nouvelle qui se répande, il sera sans crainte. Son cœur s'affermira par la constance qu'il aura dans le Seigneur.

Quelque mauvaise nouvelle. Voici comment s'énonce Dom Calmet sur cet endroit après un ancien Interpréte Grec qui traduit (il ne craindra point de mauvaises nouvelles. "Quoi ,, qu'il arrive dans le monde, il de-" meurera ferme & inébranlable. Ni , les guerres, ni les malheurs publics ,, ne l'effrayeront point.,, Mais quelles sont ces guerres? Quels sont ces malheurs publics indiqués par les termes de fâcheuse nouvelle, sinon ceux qui fondirent sur la Chaldée à l'arrivée de Cyrus? Nous verrons dans le Cantique d'Habacue, que c'est-là le véritable point de vue du Psalmiste.

Ut sim illis in Deum, & ipsi crunt mihi in Populum: Et non movebo amplius Populum meum,

filios Israel,

A terra quam dedi illis,

VIII. Son courage est inébranlable; il no craindra point,

Lorsqu'il verra la ruine de ses cruels ennemis.

"Les Israelites délivrés de Baby-"lone, dit Dom Calmet, furent té-"moins de la vengeance que le Sei-"gneur exerça contre les Babyloniens "leurs ennemis. "Ils ne furent pas alors frappés de crainte, parce que le Seigneur leur avoit promis par son Prophéte Jérémie, qu'ils ne ressentiroient rien des malheurs qui devoient sondre sur la terre de leurs persécuteurs.

IX. Le Seigneur fera ses largesses:
Il les distribuera aux pauvres,
Sa justice subsistera éternellement,
Sa puissance sera relevée avec gloire.

#### 1º. Aux Pauvres.

Nous avons fait voir dans l'observation sur le quatrième verset du Psaume 71. Hebr. 72. n°. quatrième, que par ce terme les Ecrivains sacrés caractérisoient les Israëlites esclaves dans la Chaldée: ainsi par les largesses que le Seigneur fait aux Pauvres, nous devons entendre les biens dont il comble son peuple après sa délivrance.

29. Sa

sur le Psaume 111. Hebr. 112: 409

Voyez l'observation sur le troisième

verset du Psaume précédent.

3°. Sa puissance.

Nous prouverons dans le troisième volume, en expliquant le Psaume 17. Hebreu 18. que le terme Hébreu 17. (kéréne) cornu, corne, se prend communément dans les Livres prophétiques pour la puissance.

X. L'impie en sera le témoin: il entrera en fureur:

Il grincera des dents : il en séchera de

dépit:

C'est ainsi que s'évanouiront les desirs des impies.

L'impie.

C'est-à-dire, selon le P. Calmet,
, les Babyloniens verront avec ja, lousie la prospérité des Juiss., Ce
terme qui se trouve très-souvent dans
les Prophétes, se rapporte toujours
aux Babyloniens, & à ceux qui n'adoroient pas le vrai Dieu. Nous en
avons déja vû plusieurs fois des preuves: & nous en donnerons encore
d'autres dans le cours de cet Ouvrage,
surtout en maitant des termes généraux, & dans le Psaume 36. Hebr. 37.

Tome II.

## 410 Versions Latine & Françoise

Psaume 112. Hebr. 113. Laudate pueri Dominum.

### TITULUS.

Laudate eum qui per se est.

Chantez les louanges de l'Etre qui existe par lui-même.

### ARGUMENS.

Quant au sens litéral Quant au sens litéral de l'ancien Israël.

du nouvel Israël.

L'Eglise d'Israël, Actions de graces pour engager ses en- de l'Epouse du Verbe

## Versio Latina.

- LAudibus celebrate servi Dominum: Laudibus celebrate potentiam Domini.
- Potentia Domini laudibus cumuletur: II. Modò & usque in seculum.
- · III. A solis ortu usque ad occasum, Laudibus extollatur potentia Dominia

[Dicite: ] Sublimior est cunctis gentibus Do? minus: Sublimior est Cœlis gloria ejus.

Quis similis est Domino Deo nostro

### du Pfaume 112. Hebr. 113.

bonté, la grandeur, & enfans. la force toute puissante de l'Eternel.

II.

fans à rendre au Sei- | incarné, de ce qu'il l'a gneur leurs actions de délivréede l'oppression graces, de ce qu'il les a des Pharifiens & des délivrés de la captivité | Gentils ; & de ce qu'il de Babylone, releve la a fait multiplier ses

## · Version Françoise.

Hantez les louanges du Seigneur, Vous qui êtes ses serviteurs:

Célébrez sa puissance par vos cantiques.

Que la puissance du Seigneur soit comblée de louanges,

Dès maintenant jusqu'à jamais.

III. Depuis le lever du soleil jusqu'à son coucher,

> Relevez par vos louanges la puissance du Seigneur.

> > [ Dites: ]

Le Seigneur est au-dessus de toutes les Nations:

Sa gloire est élevée au-dessus des Cieux.

Qui est semblable au Seigneur notre Dieu?

- Qui licet altissime sedeat,
- VI. Dimittit se ut inspiciat, Quæcumque fiunt in cœlo & in terra.
- VII. Benignè suscitans de pulvere tenuem. Et de fimo erigens pauperem.
- VIII. Ut securè sedeat cum Principibus, Cum Principibus Populi sui.
- IX. Qui iterum reddet sterilem domum, Mattem filiis lætantem.

### OBSERVATION.

Vous qui êtes ses serviteurs:
Célébrez sa puissance par vos cantiques.

Vous qui êtes ses serviteurs.

Tel est le nom que le Seigneur luimême donne aux enfans d'Israël, accablés sous le joug des Chaldéens, Isaïe 41: 8. & 9 (a).

Mais vous, Israël, qui êtes mon serviteur ; Vous, Jacob, que j'ai choisi:

<sup>(</sup>a) Sed tu, Israel serve meus, Et Jacob, quem elegi;

du Pfaume 112. Hebr. 113. 413.

Quoiqu'il habite dans les lieux les plus élevés,

VI. Il daigne cependant s'abaisser, Pour voir ce qui se passe dans le Ciel & sur la terre.

VII. Sa bonté retire le foible de la pousfiere,

Elle releve le pauvre qui est sur le fumier,

VIII. Pour les mettre en sûreté avec les Princes,

Avec les Princes de son Peuple.

IX. Il rendra de nouveau, à la maison qui est stérile,

La joie de se voir mere d'un grand nombre d'enfans.

Vous, race d'Abraham, objet de ma ten-

Je vous prendrai par la main
Pour vous retirer des extrémités de la terres
Je vous rappellerai des païs éloignés:
Je vous dirai:
Vous êtes mon serviteur,
Je vous ai chois:
Je ne vous rejetterai plus.

Semen Abrahæ, quem diligo:
Quos educam manu è finibus terræ;
Et de longinquis vocabo, dicens:
Servus meus es,
Elegi te:
Non abjiciam.

S iij

414 Observation

Aux versets 8:9. du Chapitre 65. du même Prophéte, le Seigneur parle en ces termes: (a)

Comme lorsqu'on trouve un beau grain dans une grappe,

[on dit] Ne le gâtez pas:

Parce qu'il renferme beaucoup de liqueur. J'en agirai de même envers mes serviteurs, Pour ne pas les exterminer tous.

Oui, je ferai sortir de Jacob & de Juda

des descendans,

Qui posséderont mes montagnes en héri-

Ceux que j'ai chois en seront les héritiers; Et mes serviteurs y habiteront.

Aux versets 13. & 14. de ce Chapitre, le Seigneur adresse les paroles suivantes aux Apostats de l'Eglise d'Israël.

Educam enim ex Jacob semen & ex Juda,

Quod possideas in hæreditatem montes

Eos possidebunt electi mei, Et servi mei habitabunt ibi-

<sup>(</sup>a) Sicut cùm invenitur granum in botro, [dicitur] Ne perdatis illud, Quia abundantia in eo est: Sic faciam meorum servorum gratia, Ne disperdam omnes.

## sur le Pfaume 112. Hebr. 113. 415

(a) Bientôt mes serviteurs mangeront, Tandis que vous screz tourmentés de la faim.

Bientôt mes serviteurs boiront,

Tandis que vous serez pressés par la soif.
Bientôt mes serviteurs se réjouiront,

Tandis que vous serez couvert de honte.

Bientôt la joie dont le cœur de mes serviteurs, sera rempli,

Fera éclater leurs chants d'allégresse, Pendant que dans votre désespoir

Vous pousserez des cris dans la douleur de votre cœur,

Et des hurlemens dans le déchirement de votre ame.

III. Depuis le lever du soleil jusqu'à son coucher,

Relevez par vos louanges la puissance du Seigneur.

Depuis le lever du soleil jusqu'à son coucher.

### Quoique Cyrus eût permis à tous

(a) Mox servi mei comedent,

Dum vos esurietis:

Mox servi mei bibent,

Dum vos sitietis.

Mox servi mei lætitia afficientur,

Dùm vos confundemini.

Mox servi mei festivos edent cantus alacritate animi,

Dum vos vociferabimini præ dolore cordis, Dum præ contritione animi ejulabitis.

5 iv

416 Observation

les Israelites de retourner dans leur Patrie, tous ne voulurent pas profiter de cette liberté. Plusieurs ne purent se résoudre à abandonner les établissemens qu'ils avoient formés dans les différens endroits de leur dispersion. C'est à ceux-là que le Psalmiste adresse la parole; parce que quoiqu'ils ne dufsent pas profiter de la faveur que le Roi de Perse feroit un jour au Peuple de Dieu, ils n'étoient pas moins obligés d'en témoigner à l'Etre suprême leur reconnoissance, puisqu'il dépendoit d'eux d'avoir part à ce bienfait. D'ailleurs ils étoient libres dans les Etats de ce Prince, ce qui méritoit bien leurs actions de graces selon les paroles du Psaume 106. Hebr. 107. 2. & 3 (a).

Ceux que le Seigneur aura vengés, Ceux qu'il aura vengés de ceux qui les tiennent dans la détresse, Ceux qu'il aura rassemblés de dissérens pais,

Illi quos vindicaverit de manu angustia

Et quos de terris congregaverit?

<sup>(</sup>a) Dicant ii quorum vindex fuerit Domi-

Du Levant & du Couchant,
De l'Aquilon & du Midi,
Publieront que sa miséricorde est sans
bornes.

V. Qui est semblable au Seigneur notre Dieu?

Quoiqu'il habite dans les lieux les plus élevés.

Les cinq derniers versets de ce Psaume renferment chacun un ' (iôd ) paragogique, ou emphatique dont on ne nous a pas encore donné la fignification. Le premier se trouve ainsi joint au participe qui est dans le dernier stique du verset que nous examinons. הַמַנְבִּיהִי (hámmághebíhí). Pour rendre fon énergie, nous nous sommes servis du superlatif le plus, qui joint à lieux, donne une plus grande idée de l'élévation où Dieu a fixé sa demeure. Le second est dans le verfet suivant à la suite du Verbe שַּׁבֵּל (shâphêl) s'abaiffer. המשפילי (hámmáshephîlî); nous exprimons sa force par le terme il daigne. Le troisième

Ab ortu & occasu, Ab Aquilone & Meridie, Quod immensa est misericordia ejun 418 Observation

est après le verbe qui commence le feptieme verset מְקִימִי ( mekîmî ) faire lever, faire sortir, retirer. Nous rendons cet iod final par les termes sa bonté. Le quatriéme tient la même place que celui que nous venons de voir. להושיבי (lehôshîbî) & nous le traduisons par les mots en sureté. Le cinquiéme enfin, qui est à la suite du participe מושיבי (móshîbî) est exprimé par les termes de nouveau. Nous avons déja fait pressentir les raisons qui nous engagent à ne pas laisser échapper les Lettres que l'on nomme communément paragogiques sans exprimer la force & l'énergie qu'elles renferment; nous traiterons spécialement cet article dans la fuite de cet Ouvrage.

VI. Il daigne cependant s'abaisser,
Pour voir ce qui se passe dans le ciel &
sur la terre.

Dans le Ciel & fur la Terre.

Ces paroles ont fort embarrassé jusqu'à présent les Commentateurs. Nous pourrions dire qu'ils n'ont sçu qu'en faire. Aussi aucun n'en a-t-il donné le vrai sens. Qui a pû les en

fur le Pfaume 112. Hebr. 113. 419 empêcher? L'étude trop négligée des termes énigmatiques; considérés selon ce qu'exige l'harmonie de chaque piéce. Quel beau jour en esset ne peuton pas y jetter lorsque l'on est au fait de cette branche du style prophéti-

que.

Le Ciel & la Terre dont il est ici question ne sont pas cette voûte azurée qui est suspendue au-dessus de nos têtes, ni cette masse que nous foulons aux pieds. Il ne s'agit pas même par le terme de Ciel du séjour des Bien-heureux: l'harmonie du Pfaume s'y oppose, puisque l'objet indiqué par le contexte, n'est autre chose que des actions de graces rendues au souverain Maître, de ce qu'il a bient voulu retirer ses enfans de captivité pour les rétablir dans leur premier état; état de gloire & de splendeur. Que feroient donc ici le Ciel & la Terre pris dans leur sens naturel, si ce n'est de mettre de la désunion dans des parties dont on doit faire un tout uniforme? Disons donc que ce sont des emblêmes sous lesquelles sont défignés les Babyloniens dans la profpérité, & les Israelites dans les plus

420 Observation

affreuses miseres. Les premiers ennyvrés de leur état brillant, s'élevent avec orgueil, marchent d'un pas superbe, d'un regard altier, capable d'intimider les plus assûrés, & semblent porter leur tête jusqu'aux Cieux. Les autres accablés de traitemens injustes, rampent sur la terre, les yeux baignés de larmes, épuisés de fatigues, & sont sur le point d'expirer. Qu'on ne soit point étonné de cette explication : elle fera prouvée dans l'article des termes énigmatiques; nous en dirons même quelque chose dans le volume suivant en expliquant le Psaume 17. Héb. 18. Ainsi pour ne pas nous arrêter ici à une discusfion qui deviendroit trop longue pour l'objet que nous nous proposons dans la courte exposition de ces Psaumes; il nous suffit de renvoyer le Lecteur aux endroits indiqués. Reprenons.

Dieu daigne s'abbaisser

Pour voir ce qui se passe dans le Ciel & sur la

Terre.

C'est-à-dire, pour examiner les démarches sieres, hautaines, & impérieuses des Chaldéens dans toute l'étendue de leur Empire slorissant,

fur le Psaume 112. Hebr. 213. 421 & l'accablement où ses enfans sont réduits sous leur puissance tyrannique. Il considere attentivement les uns & les autres.

Qu'en arrive-t-il? Les Paroles du verset suivant nous en instruiront.

VII. Sa boaté retire le foible de la poussière; Elle releve le pauvre qui est sur le fumier.

De la poussière.

Le sens de cette expression est facile à saisir. La suite du discours marque assez que ce sont les miseres de la Captivité qu'elle indique. C'est l'explication qu'en donne le P. Calmet. » Il a sait lever de la poussière son Peuple » qui étoit captif à Babylone. »

IX. Il rendra de nouveau à la maison qui est stérile,

La joie de se voir mere d'un grand nombre d'enfans.

Il est surprenant que des personnes instruites du véritable objet de cette Poesse, paroissent incertaines dans leurs explications du vrai sens de ce verset. Dom Calmet rapporte à l'occasion de la sécondité dont il y est fait mention, les exemples de Sara, d'Anne, d'Elizabeth semme de Zacha-

rie, qui eurent des enfans, quoique ces faintes femmes fussent naturellement stériles. Mais quelle clarté ces traits historiques donnent-ils à ces versets? Nous osons dire qu'ils ne servent qu'à jetter dans le doute ceux qui ne sont pas en état de suivre par eux-mêmes toute l'harmonie de cette pièce. Ce célebre Bénédictin, ajoute à la vérité, qu'on peut fort bien appliquer ceci aux Captifs de retour de Babylone. Mais cette maniere de s'exprimer si peu assûrée, est-elle ici suffifante Ne falloit-il pas dire au contraire d'un ton très-affirmatif que c'étoit le vrai point de vue de l'Auteur de ce Cantique? Il y étoit autorisé par les Prophétes, comme il l'avoue luimême. Dans Isaie 49: 18, 19, 20, & 21. le Seigneur tient ce discours à l'Eglise d'Israel de retour dans sa Patrie. (a)

Jettez les yeux de tous côtés; & considérez;

Cette multitude que j'ai rassemblée vient se rendre à vous:

<sup>(</sup>a) Circumfer oculos tuos, & intuere, Omnes hi congregati sunt, ad te veniunt:

### · Sur le Psaume 112. Hebr. 113. 423

Moi, qui suis l'auteur de la vie, je vous déclare,

Que ce grand nombre sera comme un ha-

Et que vous en serez parée comme une

épouse..

Oui, vos lieux ravagés, & rendus déserts, Et votre terre remplie de ruines, Seront un jour trop étroits Pour ceux qui viendront s'y établir. Lorsque ceux qui vous dévorent, auront pris la fuite.

Vous entendrez dire aux enfans Que vous aurez après votre stérilité: Le lieu est trop étroit pour nous, Aggrandissez-le,

Afin que nous puissions y habiter: Vous direz alors en vous-même, Qui m'a engendré ces enfans?

Vivificans ego declaro Dominus, Quod omnibus illis, sicut vestimento vec tieris,

Et adaptabis eos tibi sicut sponsa. Prosecto vastationes tuz, & deserta tua.

Et terra tua desolata,

Angustiora erunt præ habitatoribus,

Quando aufugerint qui absorbent te-Ita ut dicant filii orbitatis tuæ in auribuş tuis:

Angustior est locus,
Da mihi ubi habitem.
Tunc dices in corde tuo:
Quis mihi genuit istos?

## Avertissement

424

Tandis que je n'en avois point; Et que j'étois veuve, Moi qui avois été chassée de mon pais; Et qui avois été emmenée captive. Qui les a fait grandir, Tandis que j'étois seule? D'où sont-ils venus?

Ce seul endroit ne suffiroit-il pas pour prouver incontestablement le sens que nous donnons au dernier verset de ce Psaume. Pon peut encore en voir un autre du même Prophéte dans le Chapitre 54. verset premier & les suivans. On ne rapporte pas ici ce pasage parce qu'il est cité plusieurs sois dans cet-Ouvrage, & spécialement dans la 3 dissertation du 4 volume.

Cum orba essem & vidua, Exul & captiva. Et istos quis crescere fecit mihi, Cum ego relicta sim sola?

Psaume 113. Hebr. 114. & 115. In exitu Israël de Ægypto.

#### AVERTISSEMENT.

Il est visible que c'est sans sondes ment que les Juiss ont sait deux piéces dissérentes de ce Psaume. Ainsi nous ne tenterons pas de deviner ce qui peut les y avoir engagés. Un article beaucoup plus intéressant se présente. L'examen de l'objet qu'on doit lui donner. En peu de mots nous le discutons.

Les Interprétes ne sont point d'accord sur ce point. Dom Calmet rémarque que plusieurs rapportent le
commencement de ce Cantique aux
trois jeunes Hébreux jettés dans la
fournaise, ou à Esther & Mardochée
pendant la persécution d'Aman. Ceux
qui embrassent ce sentiment, croyent
avec Théodoret, que la fin de cette divine Poësie regarde les Israëlites captifs à Babylone. Mais quelle connexion y a-t-il entre ces différens événemens.

Les Rabbins, toujours fertiles en fictions, se sont imaginé que Moyse chanta la premiere partie de cette Prophétie sur le bord de la mer rouge lorsque ce sage Conducteur d'Israël, se vit environné d'un côté par la mer, & des rochers innaccessibles, & de l'autre par les Egyptiens, qui le poursuivoient.

Quelques-uns en font l'application aux guerres que David fut obligé de foutenir au commencement de son regne contre les Philistins, & les autres ennemis de la Nation Sainte.

Les derniers enfin la fixent au tems

de la révolte d'Absalom.

Mais si une harmonie constante doit regner dans les Ecrits des Prophétes. comme nous l'avons prouvé plus haut, que deviennent ces divers sistèmes ? Il tombent nécessairement d'eux - mêmes. Cependant comme celui qui donne cette piéce à la sortie d'Egypte a été le plus suivi, & qu'il paroît le plus probable, quand on se borne aux expressions, nous allons faire voir qu'il ne peut nullement se soutenir. L'ordre des faits, qu'on suppose qu'il renferme, tels qu'ils sont arrivés, mis en paralléle avec celui que les Docteurs Juiss se sont efforcés de forger, en sera la preuve.

1. Passage de la mer rouge.

2. Moyse frappe le

rocher.

3. Tremblement des

montagnes.

aveclePeupled'Israel. des montagnes.

Ordre réel des faits. Ordre des faits supposé.

IV. Dieu fait alliance avec lePeuple d'Israel.

II. Passage de la

mer rouge.

VII. Paffage du

Jourdain.

4. Dieu fait alliance III. Tremblement

## sur le Ps. 113. Heb. 114 & 115. 427

3. Punition de Coré, de Dathan & d'Abiron. | de Dathan & d'Abiron.

6. Moyle fait fortir l'eau de la pierre.

7. Pallage du Jourdain.

V. Punition de Coré,

I. Moyfe frappe le rocher.

VI. Moyse fait fortir l'eau de la pierre.

Il faut supposer un Auteur inspiré bien peu maître de lui-même, ou, bien peu instruit de ce qu'il doit dire, pour le faire ainsi déraisonner. Dans les huit premiers versets celui qui a composé cette piéce, ne parle que de sept événemens; ils sont tous très - frappans, & néanmoins on veut qu'il les rapporte dans une confusion, & dans un désordre, qu'on ne pardonneroit pas au dernier des Ecrivains. Quoi! le Prophéte îmmédiatement après avoir rappellé la fortie d'Egypte, fera mention de l'alliance du Seigneur avec Ifraël, qui ne fera contractée que plusieurs mois après la prédiction, avant que de rien dire d'un prodige qui va s'opérer par son ministere, qui sera beaucoup plus sensible que l'action par laquelle il commence, & qui est en partie, selon les Rabbins, l'occasion de ce Cantique. Ensuite, sans aucune raifon particuliere, il annoncera une merveille qui n'aura lieu que

428 Avertissement

dans quarante ans, préférablement à un miracle qui est sur le point d'éclater. De-là par une rétrogradation subite, & dont on ne peut deviner la caufe, il reviendra à la premiere année du départ de l'Egypte, pour sauter, lorsqu'on s'y attend le moins, à l'année suivante; ensin à la 39°. Y pense-t-on, quand on prête ces absurdités à un homme que la vérité par essence, que l'Auteur de l'harmonie dirige lui-même dans ses discours?

De plus, ce système est fondé en partie sur une fausse supposition. Où a-t-on vû que les montagnes voifines de celle de Sinaï, ayent été ébranlées jusques dans les fondemens, lorsque l'Etre suprême donna la Loi au Peuple qu'il venoit de choisir? Le texte Hébreu n'en dit rien; la Vulgate n'en fait aucune mention. C'est donc une chimére qu'on voudroit ici réaliser. Nous n'hésitons pas à dire que l'on prenne tous les détours que l'on voudra, jamais on ne donnera une réponse satisfaisante sur ce point. Aussi l'abandonnons-nous, pour faire connoître le double sens litéral de ce Psaume.

## Jurle Pf. 113. Heb. 124. & 213. 429 ARGUMENS.

Quant au sens litéral de Quant au sens litéral du l'ancien Israël.

I. Dans les deux premiers versets, le tienne fait ressouvenir Psalmiste rappelle aux ses enfans qui sont Israelites captifs à Ba- sous la puissance des bylone l'alliance que Juifs & des Gentils, de le Seigneur a contra- l'alliance que Jesusctée avec leurs peres Christ a faite avec eux après la sortie d'Egypte.

II. Il dépeint dans les deux suivans, les prodiges que le Messie merveilles que le Tout | a fait éclater, lorsqu'il Puissant a opérées en leur donna l'entrée leur faveur, lorsqu'il dans l'Eglise. les a fait entrer dans la terre de Chanaan.

III. Ensuite le Progrands prodiges en des rochers les plus

nouvel Ifraël.

I. L'Eglise Chréaprès les avoir délivrés par sa mort, du péché, figuré par la servitude d'Egypte.

II. Elle décrit les

III. L'Ecrivain sacré phéte demande à la sous l'emblême de mer, au Jourdain, aux mer, de fleuve, de montagnes & aux col- montagnes, & de collines, d'où leur vient lines, demande aux la frayeur dont ils sont Grands & aux Rois du saisis. Lui-même leur Judaisme & du Pagarépond que l'arrivée nisme ce qui les jette du Souverain Maître dans l'effroi. Il répond en est la cause. C'est que c'est la yenue du kui qui a opéré de plus Verbe, qui doit tirer

Versions Latine & Françoise

faisant sortir des ro- durs d'abondantes chers les plus durs des eaux en abondance.

IV. Au verset IX & suivans, les Captifs s'adressent à l'Eternel. Ils reconnoissent que la gloire de leur délivrance ne re- liberté. Les Juifs & les jaillira pas sur eux, mais sur sa toute puissance. Ils opposent où est donc le Christ ensuite le pouvoir absolu de l'Etre qu'ils pour leur Dieu? La

fources d'eaux.

IV. Ce n'est point à nous, dira le nouvel Israel, mais à la misericorde de Jesus-Christ que nous devons notre Gentils ne demanderont plus avec insulte, qu'ils reconnoissent adorent à l'impuis- puissance suprême de

# Versio Latina.

- Ostquam egressus est Israel de Ægy:
- Domus Jacob de Populo barbaro; Juda fuit sanctuarium ejus, II. Israel proprium Dominium ejus.

II. III. Mare vidit & fugit, Jordanis versus est retrorsum.

- **1V.** Montes subsilierunt instar arietum ? Colles instar agni ovium.
- III. Quid tib! fuit, mare, quod fugeris &

Du Ps. 113. Heb. 114 & 115. sance des fausses Divi- | Jesus-Christ est mise nitės.

V. Enfin pleins de dire, à la liberté.

en opposition avec le néant des Idoles.

V. Intimement conconfiance dans les pro- vaincu de la certitude messes du Seigneur, des promesses que lui ils esperent qu'un jour fait le Prophéte, il il les comblera de espere qu'un jour le biens. Pénétrés de re- Souverain Maître le connoissance, ils pro- favorisera de ses bienmettent de chanter à faits, pour lui en téjamais ses louanges, moigner ses actions lorsqu'ils seront ren- de graces, il s'engage dus à la vie, c'est-à- à publier à jamais ses louanges.

## Version Françoise.

A Près qu'Israel fut sorti de l'Egypte; Que la maison de Jacob fut délivrée d'un peuple barbare;

Juda devint le sanctuaire de l'Eternel, II.

Israel lui appartint en propre.

A l'aspect de l'Eternel la mer prit la III. fuite; .

Le Jourdain retourna en arriere.

IV. Les montagnes tressaillirent comme des béliers;

Et les collines comme de jeunes agneaux.

I I I.

V. Mer, qui vous obligeoit à prendre la fuite

- Jordanis, quod versus sueris retrorsum?
- VI. Quid obis montes quod subsilieritis instar arietum?

  Colles instar agni ovium?
- VII. Ad adventum Dominatoris,
  Affecta est terra ingentibus torminibus
  parturientis,
- Ad adventum Dei Jacob.

  VIII. Nonne ille est qui mirabiliter convertit,

  Rupem in stagnum aquarum?

  Et filicem in fontem uberrimum aquarum?
- IV.

  IX. Non nobis, Domine,

  Non nobis,

  Sed potentiæ tuæ da gloriam;

  Pro misericordia tua.

  Et pro side tua.
- X. Ut quid dicerent gentes; Ubi est ergò Deus eorum?
- XI. Profectò Deus noster est in cœlo; Quæcumque vult facit.
- XII. At simulachra earum sunt argentea & aurea,
  - Opera manuum hominum.
- XIII. Os habent,
  At nunquam loquuntur,
  Oculos habent
  Sed non vident.
- XIV. Aures habent,

Jourdain

du Pf. 113. Heb. 114 & 115. 433 Jourdain, pourquoi retourniez-vous en arriere? VI. Montagnes, quel sujet vous faisoit tressaillir comme des béliers? Et vous collines comme de jeunes agneaux? A l'arrivée du Souverain Maître, A l'arrivée du Dieu de Jacob, La terre éprouva les cruelles douleurs de l'enfantement. VIII. N'est-ce-pas lui qui a changé miraculeusement, Le rocher en un étang rempli d'eaux? Et le rocher le plus dur En une source d'eaux abondantes? IV. IX. Faites briller votre gloire, Selon votre miséricorde; Selon la fidélité de vos promesses; - Non pour l'amour de nous, Seigneur, Non pour l'amour de nous; Mais pour faire éclater votre puissance. Pourquoi les Nations demanderoient-X. elles? Où est donc leur Dieu? XI. Oui, notre Dieu est dans le ciel, Il exécute tout ce qui lui plaît. XII. Mais leurs idoles d'or & d'argent, Ne sont que l'ouvrage de la main des hommes. Elles ont une bouche, Mais elles ne parlent jamais. Elles ont des yeux, Elles ne voyent point.

XIV. Elles ont des oreilles,

Tome II.

At non audiunt,
Nares habent,
Neque odorantur, neque spirant.

XV. Manus habent,
Sed nihil omninò palpant.
Pedes habent,
Sed non deambulant.
Neque ullum gutture suo sonum
edunt.

XVI. Planè similes illis sient qui fabricantur ea, Omnes qui considunt in eis.

XVII. Israël confidit in Domino; Liberator eorum, & clypeus eorum est.

XVIII. Domus Aaronis confidit in Domino; Liberator corum, & clypeus co-

rum est.

XIX. Timentes Dominum confidunt in Domino;
Liberator corum, & clypeus corum est.

XX. Dominus memor nostri,
Bonis nos cumulabit,
Bonis cumulabit domum Israel,
Bonis cumulabit domum Aaronis.

XXI. Bonis cumulabit timentes Domi-

| du     | Pf. 113. Heb. 114 & 113. 435                   |
|--------|------------------------------------------------|
|        | Elles n'entendent point.                       |
|        | Elles ont des narines,                         |
|        | Elles sont privées de l'odorat & de            |
|        | la respiration.                                |
| XV.    | Elles ont des mains,                           |
|        | Elles sont tout-à-fait insensibles au toucher. |
|        | Elles ont des pieds,                           |
|        | Elles n'en font jamais usage;                  |
|        | Et leur gosier ne forme aucun son.             |
| XVI.   | Ceux qui les fabriquent                        |
|        | Leur deviendront entierement sem-<br>blables,  |
|        | Et quiconque met leur confiance                |
|        | en elles.<br>V.                                |
| XVII.  | Israël met sa confiance dans le<br>Seigneur,   |
|        | Il sera son libérateur & son bouclier.         |
| XVIII. |                                                |
|        | Il sera son libérateur & son bouclier.         |
| XIX.   | Ceux qui craignent le Seigneur,                |
|        | mettent leur confiance en lui,                 |
|        | Il sera leur libérateur & leur bou-            |
|        | - clier.                                       |
| XX.    | Le Seigneur se souviendra de nous,             |
|        | Il nous comblera de biens.                     |
|        | Il comblera de biens la maison d'Israel,       |
|        | Il comblera de biens la maison d'Aaron.        |
| XXI.   | Ils comblera de biens ceux qui                 |
|        | craignent le Seigneur,                         |
|        | T ij                                           |
|        |                                                |

...

(14)

. 16

•

Minimos pariter & magnos.

XXII. Augebit vos Dominus,

Augebit vos & filios vestros.

XXIII. Bonis cumulabimini à Domino, Qui fecit cœlum & terram.

XXIV. Celsissimi cœli sunt sedes Domini, Terram autem dedit filiis hominum.

XXV. Mortui non laudabunt eum qui per se est: Neque ullus eorum qui descenderunt in sepulchrum.

XXVI. Sed nos, vitæ restituti, gratias agemus ei qui per se est.

Ex tunc & usque in sæculum.

Laudate eum qui per se est.

#### Observation sur le Psaume 113. Hebr. 114 & 115.

I. Après qu'Israël fut sorti de l'Egypte; Que la Maison de Jacob fut délivrée d'un peuple barbare.

Ainsi doit être rendue la préposition Hébraique I (bêith) selon le Pere Lorin, parce que les saits dont il est

du Pf. 113 Heb. 114 & 115. 437 De quelque condition qu'ils soient. Le Seigneur vous multipliera; XXII. Il vous multipliera de même que vos enfans. Le Seigneur qui a créé le ciel & la XXIII. terre Vous comblera de biens. LeSeigneur réside dans les cieux XXIV. les plus élevés, Il a donné la terre aux enfans des hommes. XXV. Les morts ne publieront pas les louanges De l'Etre qui existe par lui-même, Ni aucun de ceux qui sont descendus dans le tombeau. Mais lorsque nous jouirons de la vie, Nous rendrons des actions de graces A l'Etre qui existe par lui-même. Dès ce moment & pour jamais, Chantez les louanges de l'Etre qui existe par lui-même.

question dans la suite du Psaume ne sont arrivés qu'après que Moyse eut conduit ses freres hois de l'Egypte.

2º. Barbare.

Plusieurs Auteurs se sont imaginé que cette épithète désignoit ici un Peuple qui parloit une langue inconnue.

Mais un Israëlite pouvoit-il regarder

comme inconnu le langage que ses Peres avoient entendu pendant plusieurs

res avoient entendu pendant plusieurs siécles? Il paroît bien plus vraisemblable que ce terme se prend dans ce stique pour indiquer une Nation cruelle, feroce, sans humanité; ce qui caractérise très-bien les traitemens injustes dont les Egyptiens avoient accablé la posterité d'Abraham.

II. Juda devint le sanctuaire du Seigneur; Israël lui appartint en propre.

1º. Juda.

Le Poëte facré employe dans cet endroit le nom d'un des fils de Jacob, pour les descendans de ce Patriarche.

2º. Le Sanctuaire.

Ce sut à le montagne de Sinai, que le Très-Haut choisit les Israelites pour fixer son séjour parmi eux. Ce Peuple devint alors le Sanctuaire de l'Eternel. Il lui sut consacré d'une maniere particuliere, & le Seigneur exerça sur lui son empire dans la suite des tems.

3°. Du Seigneur.

Remarquez avec le Pere Lorin, que le pronom relatif 1 (oû) ejus, son, est mis à la fin de ce stique sans antécédent. Que faut-il faire quand on trouve cet Hébraisme? Ne rien négliger pour découvrir le terme où il se rapporte. L'Être suprême seul, dit ce savant Jésuite, peut être le véritable objet du mot qui le précéde. Cette autorité nous engage, pour ôter la généralité du texte Hébreu, à lui substituer le terme Seigneur dans notre version Françoise.

4º. Israel.

Les différentes expressions dont le Prophéte sait usage dans ce verset pour désigner la Nation que le souverain Maître avoit choisie, donnent à entendre que cette divine Poësse a pour objet, dans la suite du Psaume, des événemens qui sont arrivés après la separation de ce Peuple. Nous verrons dans le cours de cette Observation, quels peuvent être ces évenemens.

5°. Lui appartint en propre.

Cette promesse qui avoit été saite plusieurs sois à Moyse sut exécutée, lorsque le Tout-Puissant donna sa Loi à son Peuple. Ce sut alors qu'Israël devint à un titre particulier, le Peuple de Dieu, & Dieu lui-même se déclara spécialement le Pere & le Roi des ensans d'Israël.

# 111. A l'aspect de l'Eternel, La mer prit la fuite....

Par l'avertissement que nous avons mis à la tête de ce Cantique, l'on a vû que plusieurs des termes qui composent ce verset, & les cinq suivans, ne pouvoient être entendus dans un sens naturel. L'harmonie s'y oppose. Essayons donc de les développer.

La mer indique les habitans des côtes de la Méditerranée que les Israëlites obligerent de prendre la fuite.

Le Jourdain désigne ceux qui avoient fixé leurs demeures le long de ce sleuve, & qui furent désaits par Josué.

Les Montagnes & les Collines, sont mises pour les Rois & les Princes de la terre de Canaan, qui furent saiss d'effroi lorsque le Seigneur y entra à la tête de son Peuple.

La terre sont les Nations qui occupoient les Etats de ces Monarques, & qui surent exterminées par l'ordre du Tout-Puissant.

Le rocher est pris pour celui qui a donné l'origine à la Nation Sainte.

Les eaux enfin caractérisent les samilles presqu'inombrables des Israëlites, que l'Être suprême en a fait sortir. Le voile, dont ces termes étoient couverts, une fois levé, tout devient clair; tout est suivi ; tout y paroît grand, sublime, digne de son Auteur.

La plûpart de ces expressions prises dans un sens énigmatique, ont été prouvées dans le cours de cet Ouvrage. Ainsi on ne doit pas être supris si nous nous bornons maintenant à développer celles de rocher & d'eaux, qui se trouvent dans le verset 8.

de ses freres leur origne, s'énonce en

ces termes, 51:1. (a)

Rappellez dans votre esprit Le rocher dont yous avez été taillés ; Et la carriere prosonde D'où vous avez été tirés.

Le verset suivant dévoile ainsi la pensée du Prophéte.

Rappellez-vous Abraham votre pere, Et Sara qui vous a enfanté.

E quâ excisi estis,

Et excavatam foveam

E qua eruti estis.

In animum revocate Abraham patrem,

Et Saram genitricem vestram.

<sup>(</sup>a) In animum revocate rupem

[Considérez] que quoiqu'il sut seul, Je l'ai appellé, Je l'ai comblé de biens. Et je lui ai donné une postérité nombreuse.

Ecoutons maintenant Dom Calmet fur cet endroit. Son Commentaire donnera le plus grand jour au verset de notre Psaume.

» Le Prophéte console ici les justes, » & leur promet une prompte déli-» vrance de leurs maux.....Com-» munément on explique la roche d'où » les Juiss sont sortis, d'Abraham leur » Pere; & la citerne, d'où ils ont été » puisés, de Sara leur mere. Il y a ici » deux allégories. La premiere est " d'une carrière, d'où l'on tire des " pierres propres à bâtir. La seconde, » d'une citerne, dont l'on tire de l'eau. "L'une & l'autre désigne la stérilité » d'Abraham & de Sara, selon Saint » Jérôme ..... Il étoit sans lignée, » fans biens, sans appui, sans défen-» se, & je l'ai rendu Pere d'un Peuple

Quomodo cum unus esset, Vocaverim eum. Bonis cumulaverim, Et multiplicaverim,

113. Hebr. 114 & 113. » puissant & nombreux. Il apporte cet » exemple, pour prouver fon fouve-» rain pouvoir, & pour appuyer les » promesses qu'il va faire à son Peu-» ple. Après ce que j'ai fait pour Abra-» ham, qu'y a-t-il pour moi d'impos-" fible? Si d'un homme âgé, & sans » postérité, & d'une semme stérile, & » d'un âge à n'avoir plus d'enfans, j'ai " fait fortir une nation entiere, ne » pourrai-je pas faire revivre les restes » de Juda, les tirer de Captivité, & les " rendre plus nombreux que jamais?" Adaptez cette explication aux stiques de notre Psaume, vous en aurez le vrai sens litéral de l'ancienne Alliance.

C'est à cet endroit que Saint Jean-Baptiste semble faire allusion, lorsqu'il dit aux Juiss, Math. 3: 9. " Le Seigneur " peut faire sortir de ces roches des en " fans d'Abraham." Il est assez puis- " sant, dit Dom Calmet, pour sormer " une nouvelle carrière, & pour se don- " ner un nouveau Peuple, étranger à " votre race, mais semblable à Abra- " ham par sa soi. " C'est donc de même que si ce saint précurseur leur avoit dit: si Dieu rendit autresois Abraham

Pere d'une maniere si admirable, qu'il sembloit qu'il eût fait naître un fils de la pierre, il peut faire de dignes enfans d'Abraham, des cœurs aussi endurcis que la pierre, c'est-à-dire, des Payens mêmes, selon la remarque d'Estius, sur le 8e, verset du chapitre 3. de Saint Luc.

2º. Les eaux.

Après avoir lû l'interprétation de Dom Calmet, on sent que, par le terme d'eaux abondantes, on doit entendre les descendans d'Abraham. C'est ainsi que Balaam les caractérise, au Je ver-set du 24e. chap. des Nombres (a).

L'eau coulera toujours de ses sceaux, Et sa postérité donnera des eaux abondantes.

Voici comment l'Auteur de la verfion Syriaque a rendu ce verset. (b)

Des hommes sortiront de ses enfans, Et sa postérité sournira des eaux abondantes.

Le premier stique du texte Hebreu est une Parabole selon Tirin, que l'E-

<sup>(</sup>a) Indesinenter fluet aqua de situlis ejus, Et semen illius erit in aquas multas.

<sup>(</sup>b) Egredietur vir de filiis ejus, Et semen, ejus in aquis multis.

crivain sacré explique par ces paroles: donnera des eaux abondantes, c'est-àdire, formera des Peuples nombreux. Parabola est quam mox sequentibus verbis explicat: Et semen Israëlis erit in aquas multas, id est, in populos multos. Tel est le sentiment d'Oleaster sur cet endroit. "Israël sera un Peuple sécond, dit aussi Dom Calmet, dont les ense sans formeront un grand sleuve. "L'Ecriture employe en plus d'un endroit l'expression sigurée d'eaux, pour marquer la posterité. Isaïe adressant la parole à son Peuple, dit, 48: 1.

Ecoutez ceci, Maison de Jacob, (a) Qui portez le nom d'Israel, Vous qui êtes sortis des eaux de Juda.

La Paraphrase Chaldaïque & la version Arabe, nous donnent la véritable
signification du terme eaux. La premiere en le rendant par de cogitatione,
de la parenté; & la seconde par la préposition a, de. Aussi Dom Calmet ne
fait-il aucune difficulté de dire, que
les eaux de Juda marquent sa posterité,
sa génération.

<sup>(</sup>a) Audite hæc domus Jacob, Denominati ab Israël, Quique de aquis Juda prodierunt.

446 Observation sur le Psaume

L'Auteur de l'Apocalypse dévoile clairement ce terme au verset 15. du ch.
17. Aquæ, quas vidisti, ubi meretrix sedet; Populi sunt. » Les eaux, que vous » avez vues sur lesquelles cette pro» stituée, est assise, sont les Peuples».
Mais quels sont ces peuples? Les Nations entieres auxquelles Rome donna la Loi, & sur lesquelles elle étendit son Empire, selon le célébre Bénédictin que nous venons de citer.

Le verse 'M (hkhoûlî) qui est dans le verset VII. demande quelque attention. Génébrad & le Pere Lorin croyent que l' (iôd) est ici paragogique. Rien de plus vrai; & c'est pour exprimer toute son énergie que nous faisons usage du terme cruels. Ainsi il y a tout lieu de penser que ce verbe est ici à la troissiéme personne du prétérit, comme la

remarqué le savant Jesuite.

Nous avons rendu len (he) qui commence le premier mot du verset VIII. par une interrogation. L'Auteur de la Vulgate l'a rendu plusieurs sois de cette maniere dans le chap. 14 du premier Livre des Rois. Noldius rapporte encore plusieurs autres exemples de cette saçon de traduire cette Lettre.

IX. Faites briller votre, &c.

Il faut suppléer après ce stique les termes, en nous rendant la liberté, asin que l'on puisse découvrir ce qui fait éclater la gloire du Tout-Puissant.

XIV. Elles ont des oreilles, &c.

Au dernier stique de ce verset, il y a un i (noûne) paragogique après le sutur in i (ierîhkhoû) que nous faisons sentir en traduisant ce verbe par elles sont privées de l'odorat & de la respiration. La même lettre sinale se trouve dans le premier stique du verset suivant, après le terme in (iemîshoû) & nous exprimons son énergie par le mot tout-à-fait.

XVI. Leur deviendront entierement semblables.

C'est-à-dire, éprouveront les mêmes châtimens. Nous ajoutons l'adverbe entierement, pour donner au (hkhôlém) paragogique, qui est au milieu du mot cairo (khemôhéme) toute la force qu'il exige.

XVII. Israël met sa constance dans le Seigneur, Il sera son libérateur & son bouclier. 448 Observation sur le Psaume

Nous traduisons le substantif (nghézerâme) avec son affixe par ces termes, il sera mon Libérateur, à l'exemple des Auteurs de la version des Pseumes que l'on chante dans les Offices, qui donnent cette signification au verbe d'où ce mot dérive. On trouve la preuve de ce que nous avançons dans le verset 173. du Psaume 118. Hebr. 119.

XX. Le Seigneur se souviendra de nous.

Comme si le Prophéte disoit au nom des captifs: » Le Seigneur se souvien-» dra de la miséritorde qu'il nous a » tant de sois promise; & il nous se-» ra sortir de l'état affreux dans lequel » nous gémissons. »

XXV. Les morts ne publieront pas les louanges

De l'Etre qui existe par lui-même,

Ni aucun de ceux qui sont descendus dans le tombeau.

1º. Les morts.

M. l'Abbé de Villefroy avertit, dans sa septième Lettre, que par ce terme on doit entendre les captifs; & par ceux qui descendent dans le tombeau, les Peuples que l'on emmene en Captivité.

XXVI. Mais lorsque nous jouirons de la vie, &c.

Le texte Hébreu ne présente pas ces paroles; c'est la version greque qui nous les sournit. Ceux qui en sont les Auteurs ont suppléé à ¿ão¿es qui vivemus, qui jouirons de la vie, c'est-à-dire, quand nous serons délivrés.

### Pfaume 4.

Cum invocarem exaudivit me Deus.

T I T U L U S.

I. Posteritati. In Neghînôth. Psalmus Davidis.

A la Postérité. Sur les Neghînôths.

Psaume de David.

#### AVERTISSEMENT.

Presque tous les modernes croyent voir dans ce Cantique la révolte d'Absalom contre son Pere. Mais la plûpart des expressions & des pensées, s'opposent formellement à ce système. Notre dessein n'est pas de faire sentir cette vérité. Le Lecteur l'appercevra au premier coup d'œil qu'il jettera sur cette Poësie.

# Verfions Latine & Françoise ARGUMENS.

Quant au sens litéral de Quant au sens litéral l'ancien Israël.

I. L'Eglise d'Israel reduite aux dernieres extrémités sous la tyrannie des Babyloniens, prie instamment l'Eternel de la mettre en liberté.

II. Cette Mere affligée reproche à ses en- leur devoir ceux qui fans infidéles les cri- s'en sont écartés. Elle sont abandonnés. Elle des avantages les exhorte à retour- Dieu fera éprouver à ner sincerement au ceux qui se seront sou-

du nouvel Israël.

I. L'Epouse de J. C. persécutée par les Pharisiens & par les Gentils, adresse ses vœux au Souverain Maître pour la délivrance de ses Enfans.

II. Elle rappelle à mes auxquels ils se les anime par la vûe Seigneur. Pour les y tenus contre la séduc-

Versio Latina.

Vetus Nova d ftrib. diftrib.

I.

Nvocantem exaudi me Deus; Juris mei vindex, In angustia constituto Spatium fac mihi. Miserere mei, Et exaudi orationem meam.

nonce que l'Etre su- & de l'idolatrie. prême opérera des prodiges en fayeur de ceux qui lui seront demeurés constamment attachés.

III. Allarmée de la foi chancelante de plufieurs de ses enfans, elle conjure le Très-Haut d'accélérer le source d'une joie plus tems auquel il doit faire éclater la déli-Vrance, qui l's comblera d'une plus grande joie, que n'en procurent les récoltes les plus abondantes. La réunis ensemble, ils paix, le repos, & la goûteront les dousûreté seront les fruits | ceurs de la paix qu'il de son retour dans sa leur aura procurée. patrie.

engager, elle leur an- | tion du Pharisaisme

III. Elle supplie le Seigneur d'accélérer cet heureux moment, qui sera pour elle la grande que les richesses temporelles les plus abondantes. Alors la persécution, qui avoit dispersé ses enfans, étant cessée,

# Version Françoise.

Ancien. Nouv. diftrib. diftribed romming an ich a sel

L Orsque je vous invoque, exau-

O Dieu, défenseur de ma juste cause : Je suis à l'etroit, mettez-moi au

. large: Ayez pitié de moi,

Et écoutez mon humble priere.

tom. 2.

# 452 Versions Latine & Françoise

Vetus Nova distrib. distrib.

II.

Je II. Filii viri,

Usquequò gloriam meam in ignominiam vertetis?

[Usquequò] deperibitis cultus inanes?

Disquiretis mendacium?

#### Sélah.

bebit Dominus,

In gratiam illius qui addictus est ipsi:

Dominus exaudiet me,

Cum clamavero ad enm.

#### I I I.

Nec peccetis amplius:

Recogitate corde vestro in cubili

vestro,

Et desstite.

#### Sélâh.

Et confidite in Domino,

Quotquot dicitis,

Quis det ut fruamur bono?

o germandi apov si en Refe

7. VI. Affulgeat super nos,

Lumen benevolentiz tuz, Domine.

VII. Abundantiori perfundes lætitiå

cor meum,

8. . . . Quam tempore quo messis eorum,

Ancien. Nouv. distrib. distrib.

II.

Jusqu'à quand avilirez - vous ma gloire?

[Jusqu'à quand] aimerez-vous pasfionnément les vains cultes?

[Jusqu'à quand] le mensonge aurat-il pour vous des attraits?

Pause.

4. III. Sachez donc que le Seigneur fera éclater ses merveilles,
En faveur de celui qui lui est fidéle.
Le Seigneur m'exaucera;
Lorsque je crierai vers lui.

III.

Fr cessez saissi de crainte, Er cessez de pécher. Couchés sur vos lits, résléchissez audedans de vous-mêmes, Et gardez le silence.

Pause.

Expiez vos crimes par des sacrisices de justice,

Et mettez votre confiance dans le Seigneur,

Vous tous qui demandez :

Qui nous mettra en possession de ce bonheur?

7. VI. Seigneur, faites éclater sur nous La lumiere de votre miséricorde.

VII. Vous répandrez dans mon cœur une plus grande joie,

8 . . . Que n'en procure aux hommes Une abondante recolte

#### 454 Versions Latine & Françoise Vetus Nova distrib. distrib.

Et vindemia copiosæ sunt.

9. VIII. Tranquillè simul decumbam, Et dormiam

no. IX. Cum benignus effeceris, Domine, Ut folus & tutus habitem.

### Observation sur le Psaume 4.

I. Lorsque je vous invoque, exaucez-moi,
O Dieu défenseur de ma juste cause,
Je suis à l'étroit,
Mettez-moi au large.

1°. Défenseur de ma juste cause.

Cette maniere de traduire est tirée de la version Syriaque, dont nous avons emprunté les termes dans notre version Latine.

2º. Je suis à l'étroit.

Comme nous avons rapporté dans cet ouvrage plusieurs exemples où il est clair que cette façon de s'exprimer désigne la captivité, nous n'en produirons point ici de nouveaux.

3°. Mettez-moi au large. C'est-à-dire, rendez-moi la liberté. Ancien. Nouv. distrib. distrib.

#### De froment & de vin.

9. VIII. Je goûterai dans la paix & dans

Les douceurs du repos & du sommeil;

10. IX. Lorsque votre bonté, Seigneur,

M'aura rétabli dans la terre,

Où j'habiterai seul en sûreté.

IL Enfans de l'homme,

Jusqu'à quand avilirez-vous ma gloire?
[Jusqu'à quand] aimerez-vous passionné-

ment les vains cultes?

[ Jusqu'à quand ] le mensonge aura-t-il pour vous des attraits?

1°. Enfans de l'homme.

Ces paroles s'adressent aux Apostats d'Israël, qui, quoiqu'instruits de la loi, ne laissoient pas de s'attacher aux fausses divinités.

2°. Ma gloire.

Ce terme est plusieurs sois employé dans les divines Ecritures pour défigner le vrai Dieu. L'Auteur du Psaume 103. Hébr. 206. 20. en fait usage dans ce reproche qu'il fait à Israel.

456 Observation

(a) Ils ont changé leur gloire Dans la figure d'un veau qui mange l'herbe.

C'est à-dire, selon Génébrard: ils ont abandonné le vrai Dieu, qui étoit seur gloire, pour adorer les idoles. (Relisto vero Deo, qui erat gloria eorum, servierunt idolis.)

Jérémie 2. & 11. reprenant l'idolâtrie de son Peuple, s'exprime en ces

termes. (a)

Habitans de Jérusalem,
Que ne passez-vous dans les Isles de Céthin?
Examinez ce qui s'y fait;
Envoyez en Cédar,
Prenez une entiere connoissance de ce qui se passe,

Voyez s'il y arrive quelque chose

De semblablable à ceci:

Voyez si une Nation change ses Dieux, Quoiqu'ils ne soient point certainement le [vrai] Dieu;

(a) Et mutaverunt gloriam suam In similitudinem vituli comedentis sænum.

(b) Quin transite in Insulas Cethim; Et considerate.

In Cedar etiam mittite;

Et plane intelligite,

Attendite utrum fiat aliquid simile huic;

An mutat gens Deos suos? Licèt ipsi sanè non sint verus Deus:

Néanmoins

sur le Psaume 4. 457 Néanmoins mon Peuple a changé sa gloire En ce qui causera sa perte.

La paraphrase Chaldaïque rend ainse l'avant dernier stique: (a)

Et mon Peuple a abandonné mon culte; Source de la gloire dont je le comblois.

3º. Les vains cultes.

Les cultes des idoles étoient vains; parce qu'on n'en retiroit aucun avantage.

4º. Le mensouge.

Ainsi sont nommés les faux Dieux, parce qu'ils sont incapables par eux-mêmes d'exécuter ce qu'on promet en leur nom. De-là cet aveu des Israëlites convertis, Jérémie, 3:23. (b)

Oui, c'est en vain que nous attendions notre délivrance De la multitude des Dieux adorés

Attamen Populus meus mutavit gloriam

In ea quæ ipsi damnum inferent.

(a) Et populus meus deseruit cultum

Propter quem ego induco super eos glo-

(b) In vanum à multitudine [ Deorum ] collium

Et montium expedavimus libertatem:

Tome II.

V

458 Observation

Sur les collines & sur les mont ignes. Certainement ce n'est que du Seigneur notre Dieu

Que dépend la délivrance d'Israël.

III. Sachez donc que le Seigneur fera éclater ses merveilles En faveur de celui qui lui est sidéle.

1º. Ses merveilles:

Par ce terme on doit entendre tous les prodiges opérés par l'Etre suprême, pour renverser l'Empire de Babylone, & pour rétablir les Israelites dans leur Patrie.

2°. En faveur de celui qui lui est st-

On reconnoît à ces paroles les enfans de l'Eglise d'Israel qui n'ont point présenté d'encens aux fausses Divinités.

IV. Soyez saisis de crainte Et cessez de pécher. Couchés sur vos lits, Réstéchissez au-dedans de vous-mêmes. Et gardez le silence.

10. Soyez saisis de crainte. A la vue des maux dont les Perses

Profecto in solo Deo Domino nostro liber-

Sur le Pfaume 4. 459 & les Médes vous accableront, si vous ne retournez sincerement à Dieu.

2°. Et cessez de pécher.

C'est-à dire, d'adorer les idoles. L'on a prouvé ailleurs que l'idolatrie est principalement caractérisée par le terme de pécher. Voyez le second vol. des Lettres de M. l'Abbé de \* \* à ses Eléves.

3º. Sur vos lits.

On trouvera dans notre troisième volume de quoi se convaincre que souvent le terme de lit, dans les Prophètes, désigne l'Empire, ou les Provinces des Chaldéens. On sentira pour lors que ce substantif ne peut avoir d'autre point de vue dans ce verset.

4°. Et gardez le silence:

Comme si le Prophéte disoit : n'insultez plus le Dieu d'Israël, ni ses adorateurs.

V. Expiez vos crimes par des sacrifices de justice ....
Vous tous qui demandez,
Qui nous mettra en possession de ce bonheur?

Tel est le langage des Apostats dans

dans Jérémie. Nous en donnerons les preuves dans la suite.

2º. De ce bonheur.

Il est si ordinaire de trouver le terme de bonheur, ou celui de bien dans les Ecrivains sacrés, lorsqu'ils promettent le retour d'Israël, qu'il paroît presqu'inutile d'avertir, que c'est de la liberté qu'on doit l'entendre. Aussi pour ne pas ennuyer le lecteur, nous nous bornons à un seul passage de Jérémie, 29: 32, où il parle en ces termes contre le faux Prophéte Séméias, qui étoit en captivité (a):

Voici ce que déclare le Seigneur:
Dans peu je châtierai si sévérement
Séméias Néhélamite & sa postérité,
Qu'aucun de ses descendans
Ne demeurera au milieu de mon Peuple,
Et ne goûtera le bien que je lui ferai;

<sup>(</sup>a) Ideireò hæc declarat Dominus:

Mox ita animadvertam in Semeiam Nehelamitem,

Et in semen ejus,

Ut nullus ex posteris ejus habitet inter Populum meum:

Nec gustet bonum quo afficiam Populum meum,

Le Seigneur en donne sa parole, En punition de ce que, par ses discours, Il l'a excité à se révolter contre moi.

M. de Sacy s'énonce ainsi sur ce verset. » Aucun des descendans de Sé» méias ne sera assis au milieu du Peuple;
» c'est-à-dire, qu'il n'aura aucun en» fant qui tienne rang avec les hom» mes dans les assemblées publiques,
» parce que sa postérité sera en exé» cration.... Ensin qu'il ne verra,
» ni lui, ni sa race, le bien que Dieu
» sera à son Peuple, lorsqu'il le reti» rera de captivité.

VI. Seigneur, faites éclater sur nous La lumiere de votre miséricorde.

On doit entendre ce verset de la manière suivante.

Seigneur, faites éclater sur nous Votre miséricorde qui nous rendra la lumiere.

C'est-à-dire, la liberté. Nous avons fait voir ailleurs qu'on devoit entendre ainsi le dernier mot du second stique.

Asserit Dominus,
Quia rebellionem verbis suis
Concitavit adversus Dominum.

IX. Lorsque votre bonté, Seigneur, M'aura rétabli dans la terre Où j'habiterai seule & en sûreté.

#### 1º. Dans la terre.

Ce terme, quelque général qu'il paroisse, indique la terre d'Israël dans laquelle le Tout-puissant ramenera son Peuple.

2º. Où j'habiterai seule & en sureté. Seule.

Ce Prophéte s'exprime ainsi, non pas pour dire qu'il n'y aura que les siraëlites qui occuperont la terre d'Il raël; mais pour indiquer que son Peuple sera séparé des autres Nations qui y étoient répandues, & qu'il sera un corps particulier. Aussi la Nation sainte ne voulut-elle s'associer personne dans les travaux qu'elle entre-

# Versio Latina.

Vetus Nova distrib. distrib.

2. I. AD te, Domine, confugio,

Ne finas me pudore suffundi in per
petuum.

Per justitiam tuam erue me.

co think wi

fur le Psaume 4. 463 prit pour relever les murs de la Ville, ni pour rebâtir le Temple. Voyez Esdras, Liv. 1. chap. 4.

Psaume 30. Hébr. 31. In te Domine speravi.

## TITULUS.

1. Posteritati. Psalmus Davidis.

A la Posterité. Psaume de David. A R G U M E N S.

Quant au sens literal de Quant au sens literal du Nouvel Israël.

L'Epouse du Verbe l'Etglise de J. G. pénétrée des bontés de sincarné, pleine de confiance dans la miséricorde de l'Etre suprême, fait des vœux pour des mains de ses perobtenir sa liberté.

# Version Françoise.

Ancier. Nouv. diftrib. diftrib.

Ne permettez pas
Que je sois couvert de consuson
pour jamais.
Que votre justice m'arrache
[ Au pouvoir de mes ennemis. ]
Viv

# 464 Versions Latine & Françoise

Vetus Nova distrib. distrib.

- 3. II. Inclina ad me aurem tuam,
  Quantociùs eripe me.
  Esto mihi in arcem munitam,
  In asylum munitissimum,
  Ut serves me.
- meum tu solus es,

  Ad manifestationem potentiæ tuæ adduxisti me;
  At reduces me.
- Quem absconderunt mihi,
  Quoniam tu solus fortitudo mea es.
- 6. V. In manus tuas committo spiritum meum,
  Redime me, Domine omnipotens,
  Verax promissis.

#### OBSERVATION.

I. Seigneur, je mets ma ressource en vous;
Ne permettez pas que je sois couvert de confusion pour jamais.
Que votre justice m'arrache
[ Au pouvoir de mes ennemis. ]

vert de confusion pour jamais.
C'est-à dire, ne souffrez pas que je

# du Pfaume 30. Hebr. 31. 465

Ancien. Nouv. distrib. distrib.

3. II. Abaissez votre oreille jusqu'à moi;
Hâtez-vous de me délivrer,
Tenez-moi lieu d'une Place forte,
Soyez pour moi un asyle assuré
Pour me garantir [ de ceux qui me persécutent.]

4. III. Oui, Seigneur, vous seul êtes mon refuge & ma défense;
Vous m'avez amené [dans ces lieux ];

Mais vous m'en ramenerez.

7. IV. Vous me tirerez des piéges Qu'ils m'ont tendus; Parce que c'est vous seul qui êtes ma force.

6. V. J'abandonne ma vie entre vos mains, Rachetez-moi, Seigneur, Dieu Toutpuissant, Vous qui êtes sidéle dans vos promesses.

reste toujours en captivité, qui est pour moi un sujet de honte & de confusion.

2°. Que votre justice.

Quelle peut être ici cette justice du Très-Haut? Les Perses & les Médes, qui étoient destinés pour enlever aux Chaldéens les Israëlites qu'ils tenoient dans l'esclavage; & pour tirer une vengeance éclatante des mauvais traitemens qu'ils leur faisoient endurer.

III. Oui, Seigneur, vous seul êtes mon refuge & ma défense,

Vous m'avez amené [dans ces lieux]
Pour faire éclater votre puissance;
Mais vous m'en ramenerez.

Tel est le sens de ce verset. Vous m'avez sait conduire à Babylone, pour y faire connoître votre puissance, mais vous me ramenerez dans ma Patrie. Les versets 3, 4 & 3 du chapitre 13. de Tobie serviront de commentaire à cet endroit. (a) "Ren" dez graces au Seigneur, enfans " d'Israël, dit ce S. Vieillard, chan" tez ses louanges en présence des "Nations; parce qu'il vous a ainsi " dispersés parmi les peuples qui ne " le connoissent point, afin que vous " publiez ses merveilles, & que vous " leur appreniez qu'il n'y en a point

<sup>(</sup>a) Confitemini Domino, filii Israel, & in conspectu gentium laudate eum. Quoniam idcircò dispersit vos inter gentes, quæ ignorant eum, ut vos enarretis mirabilia ejus, & faciatis scire eos, quia non est alius Deus omnipotens præter eum; ipse castigat nos ob scelera nostra; ipse liberabit nos ob misericordiam suam.

sur le Pfanme 30. Hebr. 31. 467

sur le Pfanme 30. 467

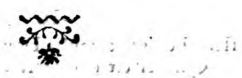
sur

IV. Vous me tirerez des piéges Qu'ils m'ont tendus.

Ces pièges désignent tantôt les armées des Chaldéens, tantôt les Provinces de leur Monarchie, comme nous l'avons prouvé ailleurs. Ici ils caractérisent les moyens criminels que ces tyrans employoient pour perdre les captiss d'Israel.

V. J'abandonne ma vie entre vos mains. Rachetez-moi, Seigneur.

Comme si l'Eglise disoit : vous êtes le seul, Seigneur, capable de m'empêcher de mourir dans mon esclavage, c'est pourquoi je me jette entre vos bras, & je vous abandonne le soin de ma vie.



# 468 Versions Latine & Françoise

Psaume 133. Hebr. 134. Ecce nunc benedicite Dominum.

## TITULUS.

Canticum graduum.\*

Cantique des degrés.

### AVERTISSEMENT.

\* C'est ainsi que l'on a coutume de rendre ces paroles שיר הַמַעַלוֹת ( shîr hámmánghàlôth)pour exprimer les dis-

## Versio Latina.

Vetus Nova distrib. distrib.

I

- I. JAm nunc benedicite Dominum, Omnes servi Domini.
- II. Qui vigiles statis in domo Domini per noctes,

  Elevate manus yestras in Sancto,
  Et laudibus cumulate Dominum.

#### H. .

III. Bonis te cumulet Dominus ex Sion; Qui fecit cœlum & terram. du Psaume 133. Hebr. 134. 469 férens retours d'Israël dans sa Patrie. Lorsque nous donnerons les autres piéces à la tête desquelles ces termes se trouvent, nous examinerons si cette traduction est exacte.

## ARGUMENT.

Quant au sens de l'ancien Ifraël.

I. Le Poëte sacré exhorte les Prêtres & les Lévites de retour à Jérusalem, à y publier les louanges du Seigneur.

II. Il prescrit la formule de bénédiction que

le Prêtre donneroit au Peuple.

## Version Françoise.

Ancien. Nova distrib.

1.

1. M Aintenant célébrez sans cesse les louanges du Seigneur, Vous tous qui êtes ses serviteurs.

II. Vous qui passez la nuit dans son Tem-

Elevez les mains dans son Sanctuaire, Et célébrez sans cesse ses louanges.

#### II.

III. Que le Seigneur qui a fait le ciel & la terre, Répande du haut de Sion ses bénédictions sur vous.

# 470 Observation du Ps. 133. H. 134.

#### OBSERVATION.

1°. Nous n'avons pas mis le second sens litéral de ce Psaume, parce qu'il n'y a personne qui ne puisse aisément le découvrir.

20. Vous qui passez les nuits.

Les Prêtres & les Lévites de quartier demeuroient dans le Temple pendant la nuit, & ces derniers faisoient bonne garde. Voyez le trente-troisséme vers. du neuvième chap. du premier livre des Paralip.

3°. Le dernier verset est la bénédiction, par laquelle le Prêtre prie le Seigneur de verser ses bienfaits sur

la maison de Jacob.

Fin du second Tome.

# TABLE

# DES MATIERES,

# Contenues dans ce Volume.

| Omparaison des Plaumes les uns avec les        |
|------------------------------------------------|
| autres. Page i                                 |
| Psaume 53. Hebr. 54. Deus in nomine tuo. 16.   |
| Psaume 54. Hebr. 55. Exaudi Deus orat. 20      |
| Psaume 58. Hebr. 59. Eripe me de inimicis      |
| meis, Deus meus.                               |
| Premiere Observation sur ces trois Psau-       |
| mes. 42                                        |
| Seconde Observation sur ces trois Psau-        |
| mes.                                           |
| Psaume 90. Hebr. 91. Qui habitat in adjutorio  |
| altissimi.                                     |
| Examen des différens sentimens que l'on a      |
| eu sur ce Psaume.                              |
| Premiere Observation sur le même Psaume.       |
|                                                |
| Secondo ObConverior Gue la mâma Planma         |
| Seconde Observation sur le même Psaume.        |
| Difference Control Diam to M. PALL (de Ville   |
| Réflexions sur les Plan de M. l'Abbé de Ville- |
| froy.                                          |
| Psaume 109. Hebr. 110. Dixit Dominus Do-       |
| mino meo.                                      |
| Observation sur ce Plaume. 348.                |
| Psaume 110. Hebr. 111. Confitebor tibi Do-     |
| mine. 380                                      |
|                                                |

| 472 TABLE DES MATIERES                  |         |
|-----------------------------------------|---------|
| Observation sur ce Psaume.              | 386.    |
| Pfaume 111. Hebr. 112. Beatus vir qui.  | 400.    |
| Observation sur ce Psaume.              | 404.    |
| Psaume 112. Hebr. 113. Laudate puer     | Do-     |
| minum.                                  | 410.    |
| Observation sur ce Psaume.              | 412.    |
| Psaume 113. Hebr. 114. In exitu Israël. | 424.    |
| Observation sur ce Psaume.              | 436.    |
| Psaume 4. Cum invocarem.                | 449     |
| Observation sur ce Psaume.              | 4540    |
| Psaume 30. Heb. 31. In te, Domine, sp   | eravi.  |
|                                         | 462.    |
| Observation sur ce Psaume.              | 464.    |
| Tsaume 133. Heb. 134. Ecce nunc bene    | edicite |
| Dominum.                                | 468.    |
| Observation sur ce Psaume.              | 479.    |

Fin de la Table des Matieres.

# ADDITIONS

## A CE VOLUME.

PAGE 38, ligne 3. après le mot, Psalmis, ajoutez indefinenter.

P. 39. l. 3. avant ces termes. Je releverai,

lisez sans cesse.

P. 103. l. 17. Les étrangers feront paître, l. Les étrangers se présenteront pour mener paître.

P. 104. l. 3. & 4. En ce tems-là, assure le " Seigneur des armées, l. Voici ce qu'as-" sûre le Seigneur des armées: en ce tems-" là je briserai.

P. 148. l. 21. qui annonceront, l. qui s'em-

presseront d'annoncer.

P. 260. l.2. des foibles, l. aux pieds des foibles.
P. 337. l. 23. tout-à-fait contraires, ajoutez
à ceux qu'ils ont voulu d'abord établir.

P. 338. l. 19. de la préférence, l. de cette préférence en faveur du premier sens litéral. Ibid. l. 21. celle de nos ennemis, l. celle des Juifs nos ennemis.

P. 381. l. 11. la recherche, a. quant à pré-

P. 407. après la l. 5. ajoutez, les termes stable & éternelle ne doivent pas être pris, quant à l'ancien Israël, dans une signification aussi étendue que dans le nouveau, puis-

474 Additions à ce Volume.

qu'à la venue du Messie une justice nouvelle & la nouvelle alliance ont pris la place de celles dont il est ici question. Nous avons déja parlé de cette éternité, qui se borne à la naissance de J. C.

P. 415. l. 7. de la note, après cantus, a. præ. P. 435. l. 1. & 6. avant l'article, elles, l. mais. P. 443. l. 16. après ces mots, de l'ancienne

Alliance, ajoutez ce qui suit:

Fondés sur ce texte d'Isaie, nous osons croire que dans le verset 8. il n'est point question de Moisse qui frappe le Rocher, puisqu'Israël est déja entré dans le Pais où le Jourdain retourne en arrière; il faut donc, pour ne point troubler l'ordre des faits, joindre le verset 8. au 9. & traduire,

Qui convertens fuisti mirabiliter rupem in stagnum aquarum,
Et silicem in fontem uberrimum aquarum.
Non nobis, Domine,
Non nobis,
Sed nomini tuo da gloriam.

Vous qui avez fait sortir miraculeusement du rocher, Les eaux qui ont formé un étang, Et du rocher le plus dur, Une source d'eaux très-abondante, Faites briller votre gloire, &c.

On ne doit point être arrêté par la division que les Rabbins ont mis ici, pour faire deux Plaumes de ce Cantique unique, elle rompt le

Additions à ce Volume. 475 discours au milieu de l'apostrophe la plus intéressante, dont la premiere partie n'a aucun trait à ce qui précéde, elle se rapporte toute entiere à ce qui suit, aux versets qui regardent la délivrance d'entre les mains des Chaldéens, indiquée par les termes de mission des conde & de vérité. Ces deux versets veulent donc dire en termes intelligibles:

", Vous qui par un prodige avez fait sortir ", d'Abraham, dans une vieillesse très-avan-", cée, des enfans dont est sorti le Peuple qui

, a rempli la terre de Chanaan.

" Vous qui avez tiré de la stérile Sara le " germe d'une nation très-nombreuse,

,, Faites briller votre gloire, &c.

Ce prodige étoit bien plus intéressant pour Israël qui demandoit sa délivrance, non en vertu du miracle des eaux sorties du rocher dans le désert, mais en considération de ce que la Toute-Puissance du Seigneur avoit fait sortir tant de millons d'hommes d'une mere, même absolument stérile; symbole de l'impuissance où étoit l'Eglise d'Israël d'enfanter à la liberté ses enfans captifs dans l'Empire de Babylone, si le Seigneur n'opéroit en sa faveur un prodige semblable à celui de Sara.

Nous remarquons de ce huitième verset 1º. Qu'il faut rendre le participe hébreu [háhophekhî] convertens, par la 2. pers. sing. masc. du prétérit, & le faire rapporter au verbe

[théne] da, du verset suivant.

2°. Que ce participe est terminé par un iode énergique, nous le rendons par l'adv. miraculeusement. Doute-t'on que la naissance d'Isaac ait été l'effet d'un prodige.

476 Additions à ce Volume.

3°. La derniere lettre du nom [mangheiano] fontaine, est un [hkholéme] énergique, nous l'exprimons par l'adjectif très - abondante, pour faire allusion à la postérité très-nom-breuse d'Abraham.

## CORRECTIONS

### DE CE VOLUME.

PAGE 21. l. 9. & 114. l. 25. égaleront l. feront proportionnées.

P. 99. l. 27. faire exiger, l. présenter.

P. 106. l. 25. Eorum, l. Ipsorum.

P. 108. l. 21. Maledicentia, l. Calumnia.

P. 114. l. 2. Miriades, l. Myriades.

P. 128. l. 15. ne sont qu'iniquité & qu'injustice, l. ne sont qu'injustices & que fourberies:

P. 132. l. 4. Ils verront enfin jour, l. Leurs

yeux se dessilleront enfin.

P. 135. l. 16. oui, vous mettez ces imprudens, l. oui, vous les mettez sans qu'il s'en apperçoivent,

P. 146. l. 3. & selon la malice des artifices,

lisez ainsi tout le verset.

" Traitez-les selon leurs œuvres & selon

" la noirceur des artifices qu'ils employent, " faites leur souffrir les châtimens que mé-

,, ritent les crimes qu'ils commettent.

" Faites leur éprouver des malheurs sem-" blables à ceux dont ils nous accablent.

P. 155. l. 23. ici, lifez plus loin.

P. 160. l. 24. de le disputer aux, l. de l'em-

Ibid. l. 27. & que, l. pourvû que.

P. 161. l. 1. Combien de fois ne nous est-il

478 Corrections de ce Volume.

pas arrivé &c. l. Combien de fois en voyant l'avilissement... no nous est-il pas arrivé d'interpréter &c.

P. 183. l. 28. qui se fait sentir, l. qui désolera.

P. 1911 l. 17. refuge, l. forteresse.

P. 194. l. 29. applanit, l. leve.

P. 226. L. Derfan, l. Perfe.

P. 237. l. 9. déclare le Souverain, l. c'est ce que vous déclare le Souverain.

P. 240. l. 6. affûre le Seigneur, le le Seigneur vous l'ordonne.

Ibid. l. 17. affire le Seigneur, Le le Seigneur vous en affûre.

P. 281. L. 17. Cest lui répondre, l. c'est le confondre.

veau poids, L dont ils renouvellent les desirs.

P. 330. L. 14. si vantée, l. si souvent prédite. Ibid. l. 17. aide encore à faire croire, l. est une démonstration qui persuade.

P. 338. l. 19. en l'admettant, l. pendant qu'on

P. 348. 1. 12. qui eft, l. qui erit.

P. 349. L. 11. & p. 376. l. 8. est assis, l. sera affis.

P. 377. l. 10. le premier, l. le dernier.

P. 379. l. 16. Saint Augustin donne cette fignification, effacez cette phrase.

P. 3800 l. derniere, par, l. dans.

P. 384. mettez au futur les tems qui sont rendus par le passé, tant dans la version Latine que dans la version Françoise, & dans les Observations du Psaume 111. Helr. 112.

P. 390. l. 1. s'encourageant, l. pour s'encourager.

P. 393. l. 1. de Baltasar, l. de Babylone.

P. 430. l. 25. & p. 432. l. 4. instar, l. sicut.

# FAUTES D'IMPRESSIONS

### DE CE VOLUME.

AGE 4. ligne 3. de la note, scr pt. lifez script. P. 3. l. 12. lisez sans point interrogant jusqu'après ces paroles du contraire. P. 38. l. 20. surperbia, 1. superbia. P. 40. l. z. sit, 1. sint. P. 204. l. 8. je romperai, l. je romprai. P. 209. l. 26. qui va, L. qui vas. Ibid. l. 28. nous a fait, l. nous as fait. P. 116. l. 3. de la note, Mediter, l. Meditor. P. 121, 1. 19. au verset, l. aux versets P. 123. l. 2. de la note, tu, l. tui. P. 134. l. 21. prosond, l. prosond. P. 142. l. 2. de la note, facessent, l. facessant. P. 148. l. 2. de la note, nunt o, l. nuntio. P. 153. L. 20. assuré, L. assurés. P. 184. L. 17. Rabiniques, 1. Rabbiniques. P. 198. L. 15. passerau, l. passereau. P. 229. l. 17. tsaharaiime, l. tsahoraiime. P. 230. l. z. de la note, bo a, l. bona. P. 232. l. 23. d Toient 1 disoient. P. 246. l. 9. de la note, qual bet, 11 quâlibet. P.253. 1 20. subjugoient, I subjuguoient. P. 258. L. 9. qua d, l. quand. P. 259. 1. 25. verlet. l. versets P. 279. l. 27. ajoutent-t-ils, l. ajoutentils. P. 285. l. 23. concourre, l. concourt. P. 288. 1. 23. concourre, l. concourt P. 294. l. 8. regardet. L. regarder. P. 319. 1.26. pure, l. pur. P. 353. 1. 19. neûme, l. ne-ume. P. 354. l. 20. Iehovah, l. Iehôah. P. 356. L. 19. Synope, L. Synopse. Ibid. L. 6. de la

CANAL VANILA

A80 Fautes à corriger.

note, y7 l. 7y. P. 363. l. 6. les vôtres, l. des vôtres. P. 365. l. 1. 7py ghámekhâ, lifez 7py ighâmmekhâ. P. 368. l. 23. d'Ozée l. d'Osée. P. 369. l. 4. de la note, Cedri, l. Cedrus. P. 371. l. 4. Πκ âththe, l. Πκ áththâ. P. 374. l. 7. sacerdotale, l. sacerdotal. P. 424. l. 14. pasage, lifez passage. P. 439. l. 4. peut-être, l peut être. P. 446. l. 14. Génébrad, lisez Génébrard. P. 449. l. 6. 61 ζαοζες, l. 61 ζαοζες, l. 61 ζαντες. P. 453. l. 21. qni, l. qui.

